
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 57-72

Annliese Nef

La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en
langue arabe : source d’information ou topos ?

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Annliese Nef

La désignation des groupes ethniques de la Sicile 
islamique dans les chroniques en langue arabe

source d’information ou topos ?

1.  En particulier par M. Amari dans sa Storia dei 
Musulmani di Sicilia.

2.  Les spécialistes du monde islamique se sont sur-
tout intéressés à la période normande : Johns, Arabic 
Administration et Metcalfe, Muslims and Christians.

La question de la composition ethnique de la Sicile et de son évolution culturelle sous les 
	 dominations aghlabide (milieu du ixe-début du xe siècle) et fatimide (milieu du xe-milieu 
	 du xie siècle) a été abordée tôt, dès le xixe siècle, par les historiens 1. Son traitement a 

évolué jusqu’à aujourd’hui, mais les termes du problème, qui, eux, sont demeurés sensiblement 
identiques, peuvent être énoncés comme suit : doit-on parler d’une acculturation forte de la 
population insulaire sous domination islamique ? Avec une question annexe : quels sont les 
groupes ethniques qui influent sur cette évolution ? Tous les auteurs qui ont avancé une position 
sur le sujet ont utilisé deux types d’éléments : des indices indirects et postérieurs (toponymie, 
anthroponymie, archéologie, etc.) et les chroniques arabes qui évoquent l’histoire de la Sicile 
islamique.

Il nous semble, toutefois, qu’aucune de ces sources ne permet de répondre à la question 
ainsi posée, dont la formulation elle-même doit être replacée dans le cadre de l’historiographie 
sicilienne. Cette dernière est en effet caractérisée par une production très marquée par la pensée 
du Risorgimento, dont l’influence se maintient encore aujourd’hui de manière beaucoup plus 
forte qu’on ne pourrait le soupçonner. Il nous faut donc reformuler nos questionnements hors 
de ce contexte idéologique dépassé. Et, pour ce faire, il convient que les historiens arabisants 
et les archéologues spécialistes du monde islamique médiéval reprennent le problème. Car 
depuis Michele Amari, les historiens et les archéologues qui s’y sont intéressés sont des histo-
riens de la Sicile, non arabisants et non spécialistes de l’islam 2. En outre, s’il est indispensable 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique58

3.  Il a eu des prédécesseurs illustres, tels Rosario 
Gregorio, mais ils ne sont plus lus aujourd’hui.
4.  Cf. Giarizzo, « Introduzione » ; Nef et Prigent, 

« Per una nuova storia » et Nef, « Michele Amari ».
5.  Ainsi des Prolégomènes édités en 1858 et du Kitāb 
al-ʿIbar, traduits entre 1852 et 1856.

de replacer l’étude de la culture matérielle dans un cadre comparatif plus large, byzantin 
et islamique, il faut également relire, de manière critique, les chroniques, ce que nous nous 
proposons de faire ici.

Il s’agit donc d’analyser comment sont désignés les groupes ethniques dans les sources arabes 
qui traitent de la Sicile islamique. Mais l’objectif d’une telle étude est moins de recenser ce que 
disent les textes sur les transformations de la population sicilienne – sur lesquelles ils demeurent 
peu prolixes – que de mieux cerner la teneur du discours qu’ils tiennent sur ces groupes et donc 
sur la composition de la population insulaire. En effet, si les chroniques sont silencieuses sur 
le premier point, elles le sont moins sur le second, ce qui n’est pas dû au hasard mais reflète les 
préoccupations de leurs auteurs et non celles des historiens des xixe-xxe siècles.

On commencera donc par rappeler la manière dont la question a été abordée dans l’historio
graphie sicilienne depuis le xixe siècle afin de montrer l’impasse à laquelle cette approche 
aboutit aujourd’hui. Nous passerons ensuite en revue ce que les sources rapportent sur les 
groupes ethniques, avant de nous concentrer sur un épisode particulièrement emblématique de 
ce point de vue qui se déroule durant le premier tiers du xie siècle, peu avant que n’émergent 
trois gouvernements régionaux autonomes et concurrents dans l’île.

	 L’Histoire des musulmans de Sicile et sa postérité

L’œuvre complexe de Michele Amari, le père de l’histoire de la Sicile islamique aux yeux 
des historiens actuels 3, a récemment été l’objet d’une relecture attentive qui vise à la repla-
cer dans un contexte idéologique plus précis 4. Or, le thème de l’identité ethnique sicilienne 
est abordé de manière tout à fait passionnante par ce partisan fervent de l’unité italienne. Il 
est plus surprenant, en revanche, que les historiens actuels n’aient pas totalement évacué le 
questionnement ni la conception amariniennes sur ce point, même si d’autres interrogations 
se sont développées avec le temps.

	 Michele Amari : enjeux du xixe siècle et conceptions khaldûniennes
Pour les historiens du xixe siècle, la question ethnique est essentielle, l’italianité de la 

population sicilienne est donc au cœur des préoccupations des historiens insulaires. Dans ce 
contexte, la domination islamique doit être analysée et évaluée. Michele Amari défend l’idée 
qu’elle est positive car elle fait sortir la Sicile de l’orbite byzantine, c’est-à-dire d’un cadre 
impérial nécessairement négatif pour un patriote européen de l’époque. Logiquement, le cadre 
islamique, pour être jugé favorablement, doit également être aussi peu impérial que possible.

De ce point de vue, Ibn Ḫaldūn, vraiment découvert à cette époque 5, est d’un grand secours 
pour Michele Amari. il lui permet de penser une évolution cyclique de l’histoire islamique, qui 
voit l’affirmation de groupes ethniques successifs : Arabes d’abord, au moment de la conquête, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 59

6.  Comme le souligne bien la description par Michele 
Amari de la société insulaire à la veille de la conquête 
normande : le « popolo » en question est composé de 
marchands et d’artisans ifrîqiyens passés en Sicile, 
de ḏimmī-s chrétiens propriétaires fonciers qui se 
convertissent progressivement, des affranchis des 
maisons nobles qui font de même et occupent des 
positions officielles et de leurs enfants, cf. Amari, 
Storia, vol. 2, p. 247.
7.  M. Amari décrit ainsi les premiers temps de l’is-
lam : « Il s’agissait d’une démocratie sociale, comme 
on dirait aujourd’hui, et sa forme correspondait bien 
aux principes fondamentaux de l’islamisme : égalité 
et fraternité. » (Ibid, vol. 1, p. 89).
8.  « Et si l’on veut analyser pourquoi, en exposant 
les structures des tribus, on expliquera aisément les 
évolutions de la nation arabe en tous temps et en tous 
lieux. La tribu nomade ou, comme on disait alors, 
bédouine, ce qui se traduirait chez nous par « rurale » 
(campagnuola), est un corps politique solide sans 

autres liens que le sang, sans autre sanction pénale 
que la honte, la rapacité des autres et la peur de la 
vengeance perpétrée par autrui. L’unité élémentaire 
de la société n’est donc pas l’individu mais bien la 
famille […]. Hors de la famille commencent les as-
sociations : volontaires en tout, sinon qu’elles suivent, 
elles aussi, les logiques de la parenté. Ainsi plusieurs 
familles constituent un cercle […], à la tête duquel est 
préposé un šayḫ, un « ancien » dirions-nous […]. Il est 
le chef fictif de la parentèle : magistrat sans pouvoir 
sur les individus, sans pouvoir de décision dans les 
affaires communes au cercle pour lesquelles il doit se 
ranger au vote des pères de familles. […] Telle est leur 
hiérarchie, politique et militaire à la fois, distinction 
peu claire chez les Bédouins […]. Il n’est pas difficile 
de préciser quelle distinction existe entre les familles 
du point de vue de la richesse ; cette dernière consiste 
en effet en propriétés meubles, qui plus est mal dé-
fendues contre les hommes et encore moins contre 
la nature », Amari, Storia, vol. 1, p. 70-71.

puis locaux, menant à l’émancipation régionale de l’ensemble des territoires sous domination 
islamique. En outre, Michele Amari introduit dans cette interprétation une forte dimension 
sociale, qui n’est pas tout à fait absente, sous une autre forme, de la pensée d’Ibn Ḫaldūn : 
les conquérants tendent à former une aristocratie qui est remise en question par des groupes 
que Michele Amari identifie au popolo des communes italiennes médiévales 6. Cette évolution 
cyclique, à forte composante sociale, tient pour ce dernier au paradoxe constitutif de l’islam : 
religion d’un peuple – les Arabes – il porte en lui les germes d’un égalitarisme qui lui est 
consubstantiel et empêche la construction d’un véritable empire islamique 7. Partout dans 
l’espace islamique, des tensions opposent l’égalitarisme des docteurs de la loi au conservatisme 
des élites d’origine arabe qui se mettent en place dans les pays conquis. Cette situation favorise 
l’affirmation des peuples soumis par les arabo-musulmans, au sein desquels Michele Amari 
retient tout particulièrement les Berbères et les Siciliens.

Cette dynamique débouche nécessairement, pour Michele Amari, sur une anarchie, qui sans 
nuire à l’essor de la riche culture islamique, interdit la mise en place d’un ordre public stable. Ces 
conceptions amariniennes donnent naissance à un modèle cyclique de l’histoire islamique : une 
première période, relativement égalitaire, est suivie de la constitution d’élites nouvelles et de la 
mise en place d’une dynastie arabo-musulmane, qui entraîne le développement d’une culture et 
d’une prospérité indéniables, que viennent miner l’inégalité croissante et l’instabilité politique, 
lesquelles accélèrent la fin de la dynastie en question, tandis qu’un groupe nouveau émerge 
porteur de revendications égalitaires, qui donnera naissance à une nouvelle dynastie, etc.

La société islamique est donc travaillée, au cours du temps, par une tension démocratique, 
c’est-à-dire dans le langage politique de Michele Amari, égalitaire, tension qui est exprimée 
et portée par des groupes ethniques locaux. La raison de cette caractéristique de l’islam est 
simple : son fondement est tribal et nomade 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique60

Les conséquences de cette dynamique pour la Sicile sont claires : l’assimilation des Siciliens 
à leurs conquérants arabo-musulmans, leur acculturation, sont limitées ; les apports de ces 
derniers sont positifs et vont enrichir l’Italie nouvelle à laquelle Michele Amari aspire. La 
conquête islamique de la Sicile permet en effet à la population de secouer le joug auquel elle 
était soumise, d’accroître son autonomie et, réaffirmant sa particularité, de s’insérer au contexte 
italien sous les Normands en ayant bénéficié de tous les apports de la domination islamique 9. 
L’assimilation inachevée des Siciliens aux arabo-musulmans explique à la fois le goût retrouvé 
pour l’indépendance insulaire qui s’affirme au sein de la population à partir du xe siècle et la 
progression des Normands au siècle suivant 10.

On comprend donc pourquoi la question est centrale pour Michele Amari, d’autant qu’il se 
positionnait ainsi par rapport à une conception de l’histoire qui analysait l’évolution des peuples 
comme motivée par une dynamique vaincus/vainqueurs 11. Tout en la reprenant à son compte, 
il y intègre l’interprétation khaldûnienne, qui rend sa lecture des événements plus subtile.

Le problème est que cette véritable vision amarinienne, qui s’inscrit dans le cadre d’un 
programme politique, connaît aujourd’hui des prolongements, moins complexes et moins 
riches puisqu’ils sont amputés de cette dernière clause. Les limites de cette approche ont en 
effet abouti à une impasse méthodologique qu’il importe de dépasser.

	 L’évolution de la population insulaire 
sous la domination islamique : approches actuelles

Le traitement de la question n’a guère évolué depuis le xixe siècle. Si la conception cycli-
que de l’histoire sicilienne ne fait plus recette, au fond, le titre d’un chapitre qui figure dans 
un ouvrage de vulgarisation récent résume bien la thématique qui retient aujourd’hui encore 

9.  « Mais au viiie siècle, après la naissance du Christ, 
eut lieu le troisième renouveau de la Sicile, grâce aux 
musulmans, qui avaient atteint le sommet de leur 
nouvelle civilisation ; ils remplirent l’île de colonies 
arabes et berbères ; ils y portèrent une religion, des 
lois, des coutumes, une langue, une littérature, des 
sciences, des arts, des industries, la vertu militaire 
et le génie de l’indépendance. […] Du reste, leur 
domination fut brève et ne parvint pas à achever 
l’assimilation des habitants qu’elle avait trouvés dans 
l’île », Amari, Storia, vol. 1, p. 149.
10.  Cette idée est clairement exprimée dans l’abon-
dante correspondance de Michele Amari. Ainsi dans 
une lettre qui date de son exil parisien et est adressée 
à Anna Gargallo (Carteggio, I, lettre CVIII, p. 160, 24 
mai 1845), il écrit : « Je suis persuadé, et je crois pou-
voir le démontrer, que, non seulement les musulmans 
de Sicile se considérèrent comme des Siciliens, mais 
que ces derniers renforcèrent la nation qui avait été 
corrompue et avilie par le despotisme byzantin. Je ne 

crois pas que l’on puisse jamais comparer aux Anglais 
les Arabes qui ont conquis une si grande partie du 
monde entre le ier et le iiie siècle de l’Hégire. Le 
principat théocratique des califes eut le mérite de bien 
diriger les invasions des éleveurs de l’Arabie, devenus 
comme par enchantement une nation, mais sans 
construire un vaste empire politique. L’Afrique, l’Es-
pagne, conquises successivement, mirent fin bientôt 
à leur obéissance aux califes. La diversité des tribus 
des conquérants accéléra cet éloignement précoce de 
la mère patrie. Le génie de l’islam, qui, non moins que 
le christianisme, et même peut-être plus fortement, 
rendait frères tous les convertis, fit que les Arabes 
conquérants s’identifièrent de bonne heure avec les 
Berbères en Afrique, avec les indigènes en Espagne 
et en Sicile. Pour cette raison, d’une part, disparut la 
distinction nationale entre vainqueurs et vaincus ; et, 
de l’autre, la nationalité y naquit rapidement. »
11.  C’est le cas notamment d’Augustin Thierry.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 61

12.  Maurici, Breve storia, p. 59-64. On retrouve une 
conception assez semblable dans un volume à desti-
nation des écoles : Storia della Sicilia, p. 36-37.
13.  Metcalfe, Muslims and Christians.
14.  Chiarelli, Sicily during the Fatimid Age, Ph. D. Uni-
versity of Utah, 1986.
15.  Cf., sur ce point, Savage, A Gateway.

16.  Nous faisons référence ici aux nouvelles 
recherches de L. Chiarelli.
17.  Guichard, Structures et Nef, « Premières 
réflexions ».
18.  Cf. Martinez Gros, L’identité andalouse. Sans 
prendre parti dans le débat qui oppose les positions 
de cet auteur à celles de P. Guichard, il est évident que 
chacune des deux démarches est complémentaire.

l’attention : « Vainqueurs et vaincus, un problème d’acculturation 12 », les indices de cette ac-
culturation étant à chercher à la fois dans la culture matérielle et dans les sources écrites.

Récemment, le problème a été envisagé surtout depuis la période normande dont la docu-
mentation est plus abondante, même si l’on a souligné l’infinie variété des situations ethniques 
et culturelles 13. Ce faisant, toutefois, on continue d’asseoir l’analyse sur des sources qui ne 
permettent pas de répondre définitivement à la question.

Enfin, une nouvelle question est apparue il y a peu dans la littérature scientifique sur le 
sujet : quelle est l’importance de l’apport berbère à la fois en termes de population et d’impact 
linguistique et religieux (présence de l’ibadisme ou non) 14 ? Si la question doit être tenue 
présente à l’esprit, en réalité, les textes en arabe ne permettent pas d’y répondre car ils ne 
s’intéressent guère à la dimension berbère de l’évolution régionale, de manière générale 15. Les 
sources ibadites, exploitées dans le but de modifier cette présentation souvent unilatérale des 
faits, n’ont pas permis d’atteindre les résultats escomptés de ce point de vue 16.

Il est donc probable que, si l’on veut renouveler l’approche de ces textes, il est grand temps 
de ne plus y chercher ce qu’ils ne peuvent manifestement fournir, mais de se demander quelle(s) 
conception(s) de la composition ethnique de la population insulaire sous domination islamique 
ils mettent en avant.

	 Relecture critique des chroniques en arabe : 
la question de la composition ethnique de la population 
pendant la domination islamique de la Sicile

Les chroniques ne sont pas les seules sources susceptibles de nous renseigner sur les trans-
formations culturelles qui prennent place sous la domination islamique en Sicile, mais il est 
très difficile de mettre en relation les autres types de sources disponibles avec une composante 
ethnique précise. On sait, par exemple, que l’indice anthroponymique, ethnique et/ou tribal, 
est d’un traitement complexe, même s’il fournit des informations 17. En revanche, les chroni-
ques en arabe, qui retiendront ici notre attention, doivent être soumises à une lecture critique, 
nettement plus avancée pour d’autres régions de l’ensemble islamique 18.

Comment les chroniques en arabe désignent-elles les groupes ethniques et qu’en disent-elles 
tout au long de la domination islamique ? Nous commencerons par rappeler quelles sont les sour-
ces disponibles, avant de reprendre rapidement les résultats de leur analyse, de manière à nous 
concentrer, pour finir, sur une série d’événements qui se sont déroulés au début du xie siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique62

19.  Nous ne détaillons ici que ce qui concerne les 
chroniques les plus importantes pour notre sujet.
20.  Sur Ibn al-Aṯīr, nous nous contentons de ren-
voyer à Richards, « Introduction ».
21.  Le Kāmil (« Le parfait ») court de la création du 
monde à l’année 1231 ; Ibn al-Aṯīr, Kitāb al-kāmil.
22.  Son Bayān (« Exposé ») se présente comme un 
exposé analytique dont seule la première partie nous 
intéresse ici : il s’agit en effet d’un résumé de l’histoire 
ifrîqiyenne entre 640 et 1205.
23.  Nous utiliserons ici le Kitāb al-ʿibar (« Livre 
des considérations édifiantes ») d’Ibn Ḫaldūn dans 
l’édition de M. Amari, Biblioteca arabo-sicula.

24.  Al-Baladhūrī, Futūḥ al-Buldān (« La conquête 
des pays »).
25.  Pour la version arabe, cf. Biblioteca arabo-sicula, 
vol. 1, p. 190-203 (cité désormais BAS, version arabe), 
et pour les versions grecques Die byzantinischen 
Kleinchroniken, p. 326-340.
26.  Ce texte mériterait un réexamen, annoncé, pour 
la version arabe conservée à Cambridge (la version 
grecque est conservée à la Bnf et à la Biblioteca 
Vaticana) par Jeremy Johns.

	 Rapide tableau des chroniques disponibles 
19

La source la plus importante pour l’histoire de la Sicile islamique et normande est la chro-
nique universelle d’Ibn al-Aṯīr (1160-1233) 20, le Kāmil 21. Complétée ou amendée par la suite, 
elle a été utilisée par tous les auteurs postérieurs qui ont traité de la Sicile, sans exception. La 
bonne qualité de l’information de cet auteur oriental tient à ce qu’il utilise des sources occi-
dentales qu’il ne cite pas explicitement. Des trois historiens qui lui sont postérieurs et abordent 
l’histoire de la Sicile avec quelque détail, deux sont maghrébins, Ibn ʿIḏārī (deuxième moitié 
du xiiie-premières décennies du siècle suivant) 22 et le célèbre Ibn Ḫaldūn (1332-1406) 23, tandis 
qu’al-Nuwayrī (1278 ou 1283-1332), auteur d’une source très riche pour notre sujet (Nihāyat al-

ʿarab), est égyptien.
Si l’influence d’Ibn al-Aṯīr sur les chroniqueurs postérieurs est immense, les auteurs an-

térieurs, susceptibles de fournir des informations distinctes, ne sont guère nombreux. Deux 
textes retiennent l’attention : al-Balaḏūrī (m. 892), dont l’ouvrage de maġāzī est peu prolixe 
sur la Sicile pour des raisons chronologiques évidentes 24, et la Chronique de Cambridge, un 
texte daté au xie siècle dont on conserve deux versions indépendantes, l’une en grec et l’autre 
en arabe 25, la seconde s’interrompant à l’année 964-965 26.

Il faut souligner que les deux versions de la Chronique de Cambridge ne sont pas identiques 
et qu’il n’y a pas non plus une version de référence à laquelle l’autre ajouterait des éléments ; 
toutefois, celle en arabe est plus complète. On peut se demander si les deux textes ont été ré-
digés par un auteur unique, sans pouvoir avancer aujourd’hui de réponse définitive. L’ individu 
qui a composé le texte arabe date les événements selon l’Année du Monde byzantine, peut-être 
était-il donc chrétien et d’origine grecque. En outre, la précision des informations succinctes 
que livre cette source suggère que son rédacteur était d’origine locale. Ce dernier point explique 
que le texte offre une vision des événements assez originale.

Pour terminer sur les sources, il convient de souligner que toutes ne traitent pas de la Sicile 
avec une égale précision. Al-Balaḏūrī, qui n’aborde que la première période de la domination 
islamique de la Sicile, le fait en trois pages. La Chronique de Cambridge, entièrement consacrée 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 63

à cette histoire, ne compte toutefois qu’une quinzaine de pages. En outre, son traitement anna-
listique explique que chaque année ne se voit consacrer qu’une ou deux lignes seulement. Ibn 
al-Aṯīr est plus disert, puisqu’il multiplie par dix ce nombre de pages ; mais il est relativement 
peu informé sur la période fatimide et plus prolixe à partir de la fin du xe siècle. Ibn Ḫaldūn, 
en quatre-vingts pages, présente les mêmes caractéristiques. En revanche, Ibn ʿIḏārī, qui 
divise par deux ce volume, est relativement mieux informé sur la période aghlabide, tandis 
qu’al-Nuwayrī, qui consacre soixante-dix pages au sujet, livre plus d’éléments sur la période 
fatimide, ce qu’explique probablement son accès à des sources égyptiennes.

Après ce rapide passage en revue qui vise à donner à ces sources leur poids relatif, exposons 
brièvement ce qu’elles disent des groupes ethniques en Sicile 27.

	 Les chroniques et la composition ethnique de la Sicile 
sous la domination islamique

Les chroniques arabes évoquées ont opéré une sélection très nette dans le matériau historique 
qui était à leur disposition. Se concentrant sur les combats entre musulmans et chrétiens, elles 
ne décrivent les événements intérieurs que pour expliquer le ralentissement ou l’accélération de 
la progression musulmane, et encore très succinctement. Or, si peu de chroniques datant de la 
période haute de l’histoire du Maghreb – dont la Sicile est conçue comme une partie – nous sont 
parvenues, ce tri n’est pas seulement dû à l’absence d’une historiographie en arabe sur la Sicile 
ou à l’effet du temps. En effet, des chroniques centrées sur l’histoire sicilienne et ifrîqiyenne, 
aujourd’hui disparues, étaient connues jusqu’à une période relativement tardive 28.

Si l’on compare les passages sur la Sicile aux textes sur le Maghreb, en particulier sur l’Ifrīqiya, 
et sur al-Andalus, pour la même époque, un autre trait frappant est l’absence des Berbères 29 et, en 
général, des références tribales 30. Ces deux éléments ne sont évoqués qu’en filigrane lors de crises 
politiques internes, y compris chez Ibn Ḫaldūn, véritable théoricien de l’importance du facteur 
tribal dans l’histoire en général, et plus précisément de l’élément berbère au Maghreb 31, même si 
chez cet auteur le trait est atténué. Sont encore moins visibles, s’il est possible, deux groupes que 
l’on s’attendrait à rencontrer : d’une part, les mawālī, qui, tout en jouant un rôle moindre dans 

27.  Nous nous permettons de renvoyer à Nef, « Les 
armées arabo-musulmanes ».
28.  Ainsi de l’ouvrage d’al-Raqīq, sur lequel la bi-
bliographie est abondante (cf. Talbi, « Un nouveau 
fragment »), des ouvrages d’Ibn al-Ǧazzār (m. 1004), 
sur lequel on peut voir Saïdi, « Introduction », ou de 
celui du Ziride Ibn Šaddād, auteur d’une histoire 
de Kairouan mais aussi d’une chronique de la Sicile, 
citées en particulier par Ibn ʿIḏārī et Ibn al-Aṯīr : 
cf. Johns, Arabic Administration, p. 87-88.
29.  On sait que ceux-ci sont sous-représentés 
dans les chroniques d’origine maghrébine, leur 
quasi-absence dans les textes sur la Sicile n’en est 

pas moins frappante. Par contraste, on se référera à 
al-Andalus et à ce qu’en dit M. Fierro dans l’article 
inclus dans ce même volume.
30.  Je précise que par « référence tribale », il ne s’agit 
pas de suggérer l’existence de structures tribales for-
tes. Rien de tel n’apparaît en effet dans les sources 
et les modes d’intégration à tel ou tel groupe qui se 
définit comme « tribal » sont multiples : lien de clien-
tèle, affiliation en raison de logiques partisanes, etc., 
comme l’a bien rappelé, pour al-Andalus, E. Manzano 
Moreno, Conquistadores, p. 129-153.
31.  Cf. Martinez-Gros, Ibn Khaldûn.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique64

l’Occident musulman qu’en Orient, sont mentionnés en al-Andalus 32 ou au Maghreb ; d’autre 
part, les esclavons, abondamment évoqués pour le reste de l’Occident musulman 33.

Cela est particulièrement net dans l’évocation de la composition des troupes qui conquièrent 
la Sicile 34, si l’on excepte al-Balaḏūrī et la Chronique de Cambridge, les deux chroniques les 
plus anciennes à traiter de la Sicile, qui accordent plus d’importance à cette question. Dans 
les chroniques postérieures, prévaut l’opposition « musulmans » (qui renvoient à l’armée de 
conquête) / « chrétiens » (Rūm). Il est probable que joue ici la distance temporelle qui sépare 
le déroulement de la conquête de la rédaction des sources prises en examen, d’autant que les 
chroniques les plus précises (Ibn al-Aṯīr en particulier) sont rédigées alors que la Sicile n’est 
plus sous domination islamique depuis plus d’un siècle. Elle n’est donc évoquée que comme 
le cadre de combats victorieux passés, au moment où se déroulent les croisades. Elle est ainsi 
présentée comme un exemple à l’heure où se met en place en Orient la contre-offensive arabo-
musulmane qu’Ibn al-Aṯīr soutient.

Néanmoins, lorsque les événements intérieurs sont évoqués, toujours en relation avec la 
lutte contre les chrétiens, on l’a vu, les références aux groupes ethniques se multiplient.

	 La dichotomie Arabes/Berbères jusqu’à la fin du xe siècle
Le choix des historiens, et avant tout de Michele Amari, de mettre en exergue les tensions 

entre Arabes et Berbères, a probablement été influencé par les interprétations d’Ibn Ḫaldūn. 
Les historiens du xxe siècle, Mohamed Talbi excepté, ont suivi sur ce point la Storia dei 
Musulmani di Sicilia qui tend à identifier les Berbères à la région d’Agrigente et à les opposer aux 
Palermitains pro-arabes 35. Toutefois, ce point n’est pas le mieux établi de sa démonstration 36 
et ses choix politiques et idéologiques jouent ici à plein 37. On reviendra donc aux textes en 

32.  Cf. Fierro, « Mawālī and muwalladūn ».
33.  Et en particulier, là encore, pour al-Andalus. 
Cf. Oliver, « Sobre el significado », et Sato, « Slave 
elites and the Saqaliba ».
34.  Le seul passage qui, dans les chroniques évoquées, 
souligne la diversité des troupes, est celui qui relate 
leur intervention initiale en Sicile, à dessein, de ma-
nière à insister sur l’élan qui porte cette opération. 
Ibn ʿIḏārī, Bayān, dans BAS, version arabe, vol. 1, 
p. 408-409.
35.  Cf. Talbi, L’émirat. Cette assertion, qui ne s’ap-
puie sur rien de précis dans les sources, est reprise 
en chœur, sans preuve supplémentaire. Pour une 
possible explication, cf. note 38.
36.  Comme M. Amari l’indique lui-même l’essentiel 
des données qu’il utilise pour explorer la composition 
de la population sont toponymiques, cf. Amari, Storia, 
vol. 2, p. 22.
37.  Cf., par exemple, ce passage : « Arabes et Berbè-
res donc : voilà la profonde et irrémédiable division 

de la colonie sicilienne (…). En fait, les émirs de 
l’armée sicilienne étaient de sang arabe, comme les 
princes aghlabides ; de sang arabe et persan étaient 
les docteurs, les notables et la plus grande partie des 
cavaliers du ǧund ; en outre, l’orgueil et la cupidité 
des nobles ne pouvaient prendre fin en Sicile et ils 
ne pouvaient oublier ceux de leur sang qui étaient 
restés en Afrique. Les Berbères, quant à eux, ne se 
considéraient pas comme moins valables : conscients 
de leur nombre, de leur valeur, des droits tenant à 
l’islam et à la nature. Un observateur moderne et sa-
gace, le général Daumas, notant la différence entre les 
institutions sociales des Arabes et celles des Berbères, 
et traitant en particulier de la Grande Kabylie (…) a 
bien dépeint cette nation par l’expression de « Suisse 
sauvage ». Cantons et villages, selon ses dires, forment 
des unités politiques ; ils se rassemblent dans des 
ligues plus ou moins durables : petites républiques 
démocratiques, où chacun a voix au chapitre ; des 
magistratures électives, de brève durée et de peu 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 65

distinguant les périodes aghlabide et fatimide, la question ne se posant pas exactement dans 
les mêmes termes au ixe et au xe siècle. En revanche, la période immédiatement antérieure à 
la conquête normande sera examinée à part.

Les seuls auteurs qui reflètent nettement les tensions entre les Arabes et les Berbères au 
sein de l’armée sont l’anonyme de la Chronique de Cambridge et, exceptionnellement, Ibn ʿ Iḏārī. 
Les références sont les suivantes pour le ixe siècle :

–  886-887 : première guerre entre le ǧund 38 et les Berbères. Source : Chronique de Cambridge 
(CC) 39 ;

–  895-896 : trêve de 40 mois entre musulmans de Sicile et Rūm-s ; une des clauses pré-
cise que 1000 musulmans seront libérés tous les trois mois, en alternant Arabes et Berbères. 
Source : Ibn ʿIḏārī 40 ;

–  En 897-898 : nouvel affrontement entre Berbères et Arabes. Sources : CC 41 et Ibn ʿIḏārī 42.
Ces mentions sont donc rares, y compris dans les chroniques qui les évoquent. Surtout, 

elles ne se prolongent pas au-delà de la fin du ixe siècle, reflétant, d’une part, les liens entre les 
Fatimides et certains groupes berbères et, d’autre part, probablement, une évolution politique 
qui amène les oppositions internes à l’espace insulaire à s’exprimer d’une manière différente. 
Constatons, enfin, que l’essentiel des fonctions politiques et militaires est assuré, jusqu’à la 
fin du ixe siècle, par des personnages qui sont définis et s’auto-définissent comme « arabes » 
et liés étroitement à la dynastie aghlabide ifrîqiyenne 43.

Avec l’avènement des Fatimides, le changement est notable : les Berbères font leur entrée 
dans les sources qui ont trait à la Sicile, même s’ils demeurent discrets. Cela tient essentielle-
ment au soutien apporté par les Kutāma aux Fatimides dans leur conquête, un soutien dûment 
récompensé 44. Aussi l’opposition aux Fatimides, qui se manifeste dans un premier temps 
dans l’île au début du xe siècle, prend-elle une coloration fortement anti-berbère, même si les 
sources les plus précoces 45 et le Kāmil d’Ibn al-Aṯīr taisent ce point.

d’autorité ; des maisons nobles qui prennent la tête 
des ligues mais plus en raison de leur réputation que 
par droit (…) » (ibid., p. 26-27). Ces conceptions ex-
pliquent que l’auteur perçoive dans toutes les tensions 
entre Arabes et Berbères les manifestations d’un désir 
de liberté et une aspiration à l’égalité portés par les 
Berbères. On peut penser que la division qu’établit 
M. Amari entre une Palerme arabe et une Agrigente 
berbère, qu’aucune chronique ne vient conforter, tient 
à ce que Palerme était le siège du gouvernement, qui 
se définissait comme « arabe ». Or, les Arabes sont 
des nobles pour l’historien sicilien, ce qui faisait 
d’Agrigente, lors de ses rébellions contre la capitale 
insulaire, le parangon du « berbérisme » aux yeux de 
ce républicain, alors même que les oppositions entre 
les deux villes pourraient avoir été motivées par bien 
d’autres questions.

38.  Ǧund renvoie dans un contexte ifrîqiyen aux 
conquérants arabo-musulmans qui forment par la 
suite le noyau, les cadres de l’armée. Ils se définissent 
et sont perçus comme « arabes » jusqu’au xe siècle.
39.  BAS, version arabe, vol. 1, p. 193.
40.  BAS, version arabe, vol. 1, p. 416.
41.  BAS, version arabe, vol. 1, p. 193.
42.  Cet épisode est le seul événement de ce type 
mentionné par Ibn ʿIḏārī, qui le date, toutefois, de 
898-99 ; BAS, version arabe, vol. 1, p. 417.
43.  Cf. Nef, « Les armées arabo-musulmanes ».
44.  Sur les Kutāma, cf. Dachraoui, Le califat fatimide, 
p. 364-367.
45.  Ainsi de la Chronique de Cambridge, dont on peut 
se demander si, rédigée sous les Fatimides, elle n’est 
pas favorable à cette dynastie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique66

C’est, en effet, Ibn Ḫaldūn qui livre l’information : Ibn Abī Ḫinzīr, le premier émir en-
voyé en Sicile par les Fatimides était un Kutāma 46. Son adversaire, choisi par les Siciliens 
et reconnu par le calife abbasside de Baghdad, Ibn Qurhub, est non seulement un tenant du 
parti pro-aghlabide, mais se définit lui-même comme un Arabe, et descend, qui plus est, d’un 
conquérant de Syracuse. Cette dimension ethnique est renforcée par le fait que son fils, ʿAlī, 
envoyé assiéger Taormine, doit faire face à la rébellion de ses troupes et n’est sauvé, précise Ibn 
al-Aṯīr (qui se laisse aller, une fois n’est pas coutume, à une notation de ce genre), que grâce à 
l’action des « Arabes » au sein de l’armée 47.

Après la mort d’Ibn Qurhub en 916-917, les Berbères Kutāma sont cités au sein des troupes, 
mais le commandement militaire, qui coïncide avec le gouvernorat de l’île, se définit clairement 
comme arabe 48, ce qui ne l’empêche pas de s’opposer à d’autres groupes se définissant de la 
même manière pour asseoir plus fortement le contrôle fatimide dans l’île.

Les tensions ne réapparaissent qu’épisodiquement. Ainsi en 969-970, quand Yaʿ īš, qui est 
le mawlā d’un émir kalbide, est envoyé comme gouverneur en Sicile. Se déroule alors en effet 
un combat qui oppose, dans l’arsenal de Palerme, les mawālī des Kutāma (une des rares oc-
currences de ce terme pour la Sicile) et les qabīla-s, c’est-à-dire les tribus ou fractions de tribus, 
sous-entendu « arabes ». Or, ces troubles s’étendent à Syracuse, où cette opposition semble 
également opératoire 49. La logique partisane d’affrontement entre bénéficiaires des faveurs 
des gouverneurs aghlabides et soutiens des Fatimides est ici tout à fait claire 50.

Les sources définissent donc des groupes comme berbères ou arabes, ou bien par une 
référence plus précisément tribale, uniquement pour renvoyer à l’affrontement de factions 
pour le contrôle des postes politiques et militaires.

Il est une autre opposition que l’on ne relève pour la période haute que dans la Chronique 
de Cambridge : celle entre « Africains » et « Siciliens ».

	 Africains et Siciliens dans la Chronique de Cambridge
La Chronique de Cambridge est la seule à évoquer le groupe des « Siciliens » (al-Ṣiqilliyūn), 

nettement distingués des Rūm-s, lors d’une rébellion 51. Ils apparaissent aussi régulièrement dans 
les rangs de l’armée qui affronte les chrétiens, aux côtés des Ifrîqiyens, dont ils sont distingués 52. 
Or, si le terme de « Ṣiqilliyūn » peut signifier aussi bien « Siciliens » que « Palermitains », le 

46. F . Dachraoui, qui avance une ascendance arabe 
du personnage, ne se réfère pas à une source précise 
pour soutenir son assertion, cf. Dachraoui, Le califat 
fatimide, p. 136.
47.  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil, in BAS, version arabe, vol. 1, 
p. 296.
48.  On se reportera sur ce point à Nef, « Les armées 
arabo-musulmanes ».
49.  Par exemple, Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil, in BAS, ver-
sion arabe, vol. 1, p. 308-309.

50.  L’interprétation de ces troubles comme la mani-
festation de tensions entre Arabes du Nord (Tabarī) 
et du sud (Kalbides) avancée par F. Dachraoui est un 
peu rapide (cf. Le califat fatimide, p. 215).
51.  Cette distinction intervient au cours d’une ré-
bellion qui se déroule en 889-890 contre l’autorité 
musulmane d’origine ifrîqiyenne qui contrôle la Sicile 
et qui se définit comme arabe : BAS, vol. 1, version 
arabe, p. 193.
52.  C’est le cas en 950-951 contre la Calabre (BAS, 
version arabe, vol. 1, p. 200) et en 961-62, contre 
Taormine (BAS, version arabe, vol. 1, p. 202).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 67

nom Ṣiqilliya désignant non seulement la Sicile mais aussi la capitale insulaire, il ne souffre ici 
d’aucune ambiguïté car la version grecque confirme la signification de « Siciliens 53 ». Cela sem-
ble suggèrer que l’organisation des contingents maintenait la séparation entre les combattants 
locaux ralliés aux conquérants et ceux venus d’Ifrīqiya, ce qui ne serait guère surprenant dans 
le contexte d’une armée islamique 54. Ces Siciliens semblent, en outre, convertis à l’islam.

Cette distinction est absente des autres chroniques pour la période haute, mais on la 
retrouve en une occasion, juste avant le passage de l’île sous la domination chrétienne des 
Hauteville, dans l’ensemble des sources.

	 Les événements des décennies 1015-1035 et leur interprétation

Les événements peuvent être regroupés en deux phases chronologiques distinctes : une 
première série se déroule entre 1014 et 1015 et la seconde au milieu des années 1030.

	 Les faits
Le premier épisode débute en 1014 et oppose des représentants de la dynastie kalbide pla-

cée à la tête de la Sicile par les Fatimides en 948. À cette date, en effet, Ǧaʿ far remplace son 
père Yusūf, frappé d’hémiplégie, comme émir de Sicile. Il fait alors face à la rivalité de son 
frère ʿAlī. Or, Ibn al-Aṯīr précise que ʿAlī se rebelle, soutenu par des Berbères et des esclaves 
(wa a āʿnahu ǧamʿ min al-barbar wa-l-ʿ abīd 55) ; une version reprise par tous les auteurs après lui 
quasiment mot pour mot. Les deux frères s’affrontent alors dans un combat sanglant au cours 
duquel de nombreux Berbères et esclaves sont tués 56. À l’issue de la répression, ʿ Alī est exécuté. 
Ce qui suit est plus étonnant : Ǧaʿ far aurait donné l’ordre d’expulser tous les Berbères et de 
mettre à mort les esclaves survivants 57. Ce faisant, il aurait augmenté la place des « Siciliens » 
au sein du ǧund, amenuisant d’autant l’armée 58, ce qui encouragea les révoltes. Toutefois, par 
la suite, des mesures très impopulaires prises par Ǧaʿ far expliquent qu’il soit contraint de 
quitter l’île avec son père en 1019 pour l’Égypte 59.

53.  Ainsi des trois mentions que l’on trouve dans la 
version arabe, BAS, version arabe, vol. 1, p. 194, que 
l’on retrouve en grec, cf. Die byzantinischen Klein-
chroniken, p. 335-336, tandis que les mentions de la 
BAS, version arabe, vol. 1, p. 195, correspondent à 
des passages de la chronique qui n’apparaissent pas 
dans le texte grec.
54.  Une situation qui rappelle le cas des Berbères au 
Maghreb au moment de la conquête arabo-musulmane 
ou bien celui d’al-Andalus. Cf., pour le Maghreb, par 
exemple, Djait, « La conquête arabe du Maghreb », 
spécialement p. 31.
55.  P. 316 ; M. Amari traduit par « esclaves noirs » 
p. 442, ce qui est probable mais pas certain. Le reste 
du texte emploie les deux mêmes termes (ibid.).

56.  BAS version arabe, vol. 1, p. 316.
57.  Wa amara Ǧaʿfar ḥīna’idhin an yunfā kull barbarī 
bi-l-ǧazīra fa nufū ilā Ifrīqiya wa amara bi-qatl al-ʿabīd 
fa qutilū ʿan aḫirihum (« Ǧaʿfar ordonna alors que 
tous les Berbères soient expulsés de l’île et ils furent 
expulsés vers l’ Ifrīqiya. Il donna l’ordre ensuite de 
tuer tous les esclaves et ils furent tués jusqu’au der-
nier »), ibid., p. 316.
58.  Wa ǧaʿala ǧundahu kulluhum min ahli Ṣiqilliya 
fa qilla al-ʿaskar bi-l-ǧazīra (« Il désigna pour faire 
partie de son ǧund, des représentants de la population 
sicilienne et diminua (le nombre de) soldats dans 
l’île »), ibid.
59.  Ibid.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique68

Le deuxième épisode se déroule sous l’émirat d’al-Aḫal, autre fils de Yusūf, qui gouverne 
l’île après l’exil de ce dernier et de Ǧaʿ far. Al-Aḫal est présenté comme très vertueux 60 et zélé 
dans le ǧihād contre les chrétiens de l’Italie méridionale. Toutefois, à une date qui n’est pas 
précisée mais qui doit se situer vers 1034-1035, si l’on en croit la datation d’événements immé-
diatement postérieurs dans le temps, il cherche visiblement à renforcer son pouvoir, sans que 
les raisons de cette initiative soient très claires. Sa stratégie repose alors sur l’opposition de 
groupes distincts. Il se tourne d’abord vers les « Siciliens » à qui il propose de les libérer des 
« Africains 61 ». Or, les Siciliens refusent en arguant qu’ils ne peuvent se retourner contre leurs 
frères à qui ils sont liés par de nombreux liens de famille 62. Ce refus amène Ǧaʿ far à faire la 
proposition symétriquement opposée aux « Africains 63 », qui acceptent. L’émir leur assure 
donc l’immunité fiscale de leurs biens et accable les Siciliens du ḫarāǧ, comme s’ils étaient des 
ḏimmī-s 64. Toutefois, les Siciliens, furieux du traitement qu’ils subissent, vont se plaindre au 
calife fatimide en menaçant, s’il ne les entend pas, de faire appel aux Rūm-s. Le calife envoie 
une armée menée par son fils ʿ Abd Allāh qui l’emporte sur les Africains, tandis que les Siciliens 
sont accusés de s’être ainsi soumis à d’autres 65. L’armée est alors mise en déroute et la Sicile 
se divise en trois gouvernements autonomes 66.

Que faire de ces deux épisodes qui semblent s’opposer diamétralement à ce qu’avançaient 
jusqu’ici les chroniques au sujet de la Sicile ? À quoi peuvent bien renvoyer les vocables « Siciliens » 
et « Africains », surtout à une date si tardive ? et pourquoi ces groupes n’apparaissent-ils dans 
les sources que pour cette période (si l’on exclut la Chronique de Cambridge qui décrit les débuts 
de la période islamique) ?

	 Interprétation de Michele Amari et nouvelles hypothèses
La lecture de la dernière série d’événements par Michele Amari reprend les éléments de 

son interprétation exposés plus haut. Il ne peut s’agir, pour lui, que d’une opposition entre 
autochtones et Africains. On peut même dire que cet épisode final lui permet enfin d’asseoir 
une lecture que rien ne soutenait dans les sources arabes jusque-là, même si cela ne va pas 
sans contorsion ni sans distorsion du texte 67. En effet, si Michele Amari finit par identifier les 

60.  Ibid.
61.  Ṯumma inna al-Aḫal ǧamaʿa ahl Ṣiqilliya wa qāla : 
Uḥibbu an afraġukum min al-Ifrīqiyīn al-laḏīna qad 
šārikūkum fi bilādikum wa al-rā’y iḫrāǧuhum (« Puis 
al-Aḫal rassembla les Siciliens et leur dit : “J’aimerais 
vous débarrasser des Ifrîqiyens qui ont partagé avec 
vous [les ressources] de votre pays ; [mon] intention 
est de les chasser” »), ibid.
62.  Fa qālū qad ṣāharnāhum wa ṣarnā šay’an wāḥidan 
(« Mais ils dirent “ Nous sommes liés par des liens 
matrimoniaux avec eux et nous sommes devenus une 
seule et même chose ” »), p. 317.
63.  Ibid.
64.  Fa ǧamaʿahum ḥawlahu fa kāna yaḥmī amlākahum 
wa yaḫuḏ al-ḥarāǧ min amlāk ahl Ṣiqilliya (« Il les 

rassembla autour de lui et protégea leurs biens ; il leva 
le ḥarāǧ sur les propriétés des Siciliens »), ibid.
65.  Ibid.
66.  Ibid.
67.  « Au milieu de ces désignations vagues, diverses 
et à première vue contradictoires, il faut identifier 
le facteur qui entraîna l’ultime effondrement de la 
Sicile musulmane. Au cours des premiers siècles 
de l’hégire, les ǧund prennent normalement leur 
nom de la région où ils séjournent : “les Syriens”, 
“les Égyptiens”, “les Khurasaniens” qui continuent 
vers l’Afrique et l’Espagne, sont les contingents des 
Arabes de Syrie, d’Égypte, du Khurasan, mêlés à 
leurs affranchis originaires des peuples vaincus. On 
pouvait donc appeler, vers l’an 1000, Siciliens les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 69

« Siciliens » aux représentants des autochtones islamisés, ce qui semble bien être la signification 
du vocable dans le texte, il ne s’interroge pas sur la réponse des « Siciliens » qui montre bien 
que la situation est plus complexe que ne le voudrait la division entre conquérants et conquis, 
nobles et peuple.

Les Siciliens arguent en effet de leurs liens multiples, y compris matrimoniaux, avec les 
« Africains ». La question est donc autre : il s’agit moins d’identifier ces différents groupes que 
de se demander pourquoi ils apparaissent dans les sources à ce moment de l’histoire de la Sicile 
islamique. La proposition d’al-Aḫal est en effet relativement invraisemblable, tout comme 
l’est la volonté de chasser tous les Berbères de l’île ou de tuer tous les esclaves, pour limiter le 
recrutement du ǧund aux « Siciliens » dans l’épisode précédent. Toutefois, pour incroyables 
que soient ces récits, leur tonalité et leur fonction sont les mêmes. Il s’agit comme le précise, 
avec justesse, Michele Amari d’expliquer l’échec final de la Sicile islamique et sa conquête 
par les Francs. De fait, les deux épisodes apparaissent dans un paragraphe du Kāmil intitulé 
« Comment les Francs s’emparèrent de la Sicile ».

L’exemple parallèle d’al-Andalus est bien choisi par Michele Amari. Il s’agit, en effet, 
d’un argument récurrent des chroniques arabo-musulmanes : très souvent, lorsque des trou-
bles éclatent dans une région périphérique, il est avancé. Ainsi, en se limitant à l’Occident 
musulman, des soulèvements berbères au Maghreb aux premiers temps de la domination is-
lamique, ou des rébellions contre le califat en al-Andalus, tous ces épisodes étant relatés dans 
des sources tardives qui développent donc une interprétation a posteriori, susceptible d’être 
adaptée à des contextes différents. Ce sont moins les abus du nouveau gouvernement qui sont 
dénoncés, si l’on en croit les chroniqueurs, que l’insuffisante intégration des conquis aux élites 

descendants des premiers conquérants arabes du 
pays, et “Africains” les enfants de ceux qui étaient 
venus lors de la chute de la dynastie aglabide (910) 
et de l’avènement des Kalbides (948), mais aussi 
de ceux qui avaient été chassés par la faim et les 
persécutions religieuses de l’Afrique (1004-1019). 
Mais, si l’on cherche à faire coïncider cette idée avec 
le contenu de la chronique, elle s’adapte seulement 
partiellement. Que les Africains participent à la vie 
du pays, c’est-à-dire aux offices publics et aux revenus 
militaires, peut être accepté ; on pourrait admettre, 
plus largement, leur participation à la propriété ter-
ritoriale ; mais il est difficile de croire que quelques 
familles de réfugiés et d’aventuriers représentaient 
un tel groupe qu’al-Aḫal ait pu s’appuyer sur eux 
contre l’antique noblesse et le peuple musulman de 
l’île. Il me paraît invraisemblable qu’un prince arabe 
de sang noble rabaisse au rang de la raiya ou plèbe, la 
fleur de la noblesse, en l’éliminant du ğund, puisque 
c’est ce que signifie le mot « chasser » utilisé dans 
le texte, et non « chasser du pays ». Il est tout aussi 

invraisemblable que celui-ci ait levé le ḥarāǧ sur les 
domaines de l’ancienne noblesse et en ait exempté 
la nouvelle : une telle injustice ne pouvait traverser 
l’esprit d’un tyran musulman. Mais si nous entendons 
les choses selon notre usage, « Siciliens » renvoyant 
aux descendants des anciens habitants éduqués dans 
l’islamisme et « Africains » aux descendants du ǧund 
d’Afrique établis dans l’île au cours du temps, les 
mots identifient justement les origines et le texte se 
comprend bien. […] On repère ainsi en Sicile une 
génération d’hommes qui ne pouvaient y manquer ; 
celle qu’en Espagne on avait appelée muwalladūn 
et qui accéléra la dissolution du califat. […] La dis-
tinction entre “Africains” et “Siciliens” renvoie en 
réalité aux vainqueurs et aux vaincus, aux nobles et 
au peuple : comme dans chaque pays conquis, quand 
croît le mélange de la population, croît également la 
distinction en classes : en Italie, les Italiens devenus 
le peuple et les Lombards noblesse ; en France les 
Gaulois et les Francs ; en Angleterre, les Saxons et les 
Normands », Amari, Storia, vol. 2, p. 245-247.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique70

arabo-musulmanes, qui creusent ainsi leur propre tombe. De ce point de vue, le refus sicilien, 
qui contraste avec l’acceptation des Africains, est parfaitement attendu. Toute la question 
devient donc de savoir dans quelle mesure il ne s’agit pas d’un topos de l’historiographie arabo-
musulmane et il conviendrait pour y répondre de reprendre la question de manière globale et 
comparative (en y intégrant les régions persanophones), ce qui ne peut être fait dans le cadre 
de cette étude. Il est certain, en revanche, que dans le cas sicilien, l’irruption de ce thème, 
en fin de course, sans préavis, ne convainc guère : Ibn al-Aṯīr semble plaquer sur la situation 
sicilienne un argument utilisé dans d’autres contextes. L’épisode, indubitablement paradig-
matique, est quasiment carricatural, ce qui ne présume pas, bien entendu de la composition 
de la population et/ou du ǧund.

Il y a donc bien peu à tirer des chroniques en langue arabe à propos de la composition de 
la population sicilienne et de la répartition des groupes ethniques dans le cadre insulaire sous 
la domination islamique. La question n’est pas abordée par les chroniqueurs. En revanche, leur 
interprétation de l’échec sicilien repose sur l’idée d’une intégration manquée des différents 
groupes ethniques qui se côtoient dans le cadre insulaire à cette époque : la dimension ethnique 
n’apparaît donc qu’à la veille de la fin. Elle conforte la lecture des historiens des xixe-xxe siècles 
même si, en réalité, les conceptions des auteurs arabo-musulmans se plient difficilement à leur 
questionnement et à leur cadre interprétatif.

Ce type d’analyse n’est pas limité au cas sicilien dans les sources islamiques et il convien-
drait donc de comparer ce dernier de manière beaucoup plus serrée avec ce qui est rapporté 
pour d’autres régions : Maghreb, Iran 68, al-Andalus, car si ce facteur est avancé de manière 
récurrente, comme une sorte de topos, il ne prend pas toujours une forme identique. Pour la 
Sicile islamique, il apparaît d’autant plus topique qu’aucun phénomène de šuʿubiya, comme 
dans les régions persanophones, ou de tayfas « ethniques », comme en al-Andalus, n’est rap-
porté à son sujet 69.

Cette relecture des sources devrait amener à poser différemment la question de l’évolution 
culturelle de la population insulaire sous la domination islamique, sans chercher à établir de 
lien avec la composition de cette même population. Enfin, et cette question est liée à la pré-
cédente, il convient de s’interroger plus avant sur le petit nombre de mawālī et de ṣaqāliba en 
Sicile durant la période islamique.

68.  Cf. P. Crone, « Post-Colonialism… », p. 14-15.
69.  Les trois gouvernements régionaux qui prennent 

leur essor à partir du premier tiers du xie siècle en 
Sicile ne sont pas caractérisés de cette manière.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese  nef 71

	 Références bibliographiques

	 Sources

Al-Baladhūrī, Futūḥ al-Buldān, éd. M.J. De Goeje, Brill, 
Leyde, 1968.

Biblioteca arabo-sicula, éd. M. Amari, rééd. revue par 
U. Rizzitano, Accademia nazionale di Scienze, 
Lettere e Arti di Palermo, Palerme, 1988 
(Edizione nazionale delle opere di Michele 
Amari – Serie arabistica).

Die byzantinischen Kleinchroniken, éd. P. Schreiner, 
vol. 1, Einleitung und Texte, Österreichischen 
Akademie der Wissenschaften, Vienne, 1975 
(Corpus fontium historiae Byzantinae, 12, 
Series Vindobonensis).

Carteggio di Michele Amari raccolto e postillato 
coll’elogio di lui letto nell’accademia della Crusca, 
éd. A. d’Ancona, Éd. Roux, Turin, 1896.

Ibn al-Aṯīr, Kitāb al-kāmil, éd. C.J. Tornberg, Brill, 
Leyde, 1851-1876.

Ibn ʿIḏārī, Histoire de l’Afrique du Nord et de 
l’Espagne musulmane intitulée Kitāb al-Bayān, 
éd. G.S. Colin et E. Levi-Provençal, Brill, 
Leyde, 1948-1951.

Ibn ḪaldŪn, Kitāb al-Ibar, éd. N. al-Hurīnī, 
Le Caire, 1867.

W. Mc Guckin de Slane trad., Histoire des Berbères 
et des dynasties musulmanes de l’Afrique 
septentrionale par Ibn Khaldoun, Imprimerie du 
gouvernement, Alger, 1852-1856.

Prolégomènes d’Ebn Khaldoun, éd. É.-M. Quatremère, 
éd. B. Duprat, Paris, 1858.

Al-Nuwayrī, Nihāyat al-ʿarab, Le Caire, 1955-1985.

	 Études

Amari, Michele, Storia dei Musulmani di Sicilia, 
première éd. 1854-1872, Felice Le Monnier, 
Florence, 2002.

Chiarelli, Leonard, « Sicily during the Fatimid Age », 
Ph. D. University of Utah, 1986.

Crone, Patricia, « Post-colonialism in tenth-century 
Iran », Der Islam, 83/1, 2006, p. 2-38.

Dachraoui, Ferhat, Le califat fatimide au Maghreb, 
Société tunisienne de diffusion, Tunis, 1981.

Djait, Hichem, « La conquête arabe du Maghreb 
(27-86 H./647-705 apr. J.-C.) », repris dans 
La fondation du Maghreb islamique, Sfax, 2004, 
p. 11-34.

Fierro, Maribel, « Mawālī and muwalladūn in 
al-Andalus (second/eighth-fourth/tenth 
centuries) », dans M. Bernards et J. Nawas 
(éd.), Patronate and patronage in early and 
classical Islam, Brill, Leyde, p. 195-245.

Giarrizzo, Giuseppe, « Introduzione » à Amari, Michele, 
Storia dei Musulmani di Sicilia, première 
éd. 1854-1872, Felice Le Monnier, Florence, 
2002.

Guichard, Pierre, Structures sociales orientales et 
occidentales dans l’Espagne musulmane, Mouton-
EHESS, Paris-La Haye, 1977.

Johns, Jeremy, Arabic Administration in Norman Sicily : 
The Royal Diwan, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2002.

Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y 
califas. Los Omeyas y la formaciòn de al-Andalus, 
Crítica, Barcelone, 2006.

Martinez Gros, Gabriel, L’identité andalouse, Sindbad-
Actes Sud, Arles, 1997.

—, Ibn Khaldûn et les sept vies de l’islam, Sindbad-Actes 
Sud, Arles, 2006.

Maurici, Ferdinando, Breve storia degli Arabi in Sicilia, 
Flaccovio, Palerme, 1995.

Metcalfe, Alex, Muslims and Christians in Norman 
Sicily. Arabic Speakers and the End of Islam, 
Routledge Curzon, Londres – New York, 2003.

Nef, Annliese, « Les armées arabo-musulmanes en 
Sicile et en Italie du Sud (ixe-xe siècles) : 
composition des troupes et silences 
des sources », dans Guerre et société, 
éd. J.-C. Cheynet, sous presse (PUPS).

—, « Michele Amari ou l’histoire inventée de la 
Sicile islamique : réflexions sur la Storia dei 
Musulmani di Sicilia », dans Cycle Maghreb-
Italie : des passeurs médiévaux à l’orientalisme 
moderne. II, L’Italie et le Maghreb à l’heure de 
l’orientalisme romantique et positiviste (1700-1900). 
Un savoir en cours de redéfinition, éd. B. Grévin, 
sous presse (École française de Rome).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  désignation des  groupes  ethniques  de  la  s icile  islamique72

—, « Premières réflexions sur l’emploi et la place 
de la nisba tribale dans les dénominations 
individuelles en Sicile (ixe-xiie siècle) », dans 
les Actes de la table ronde “Des noms et des 
hommes”, Sources et travaux historiques 45-46, 
1996, p. 71-78.

Nef, Annliese et Vivien Prigent « Per una nuova storia 
dell’altomedioevo siciliano », Storica, 35-36, anno 
XII, 2006 (publié en janvier 2008), p. 9-64.

Oliver Perez, Dolores, « Sobre el significado de 
mawlā dentro de la historia de al-Andalus », 
al-Qantara 22, 2001, p. 321-344.

Richards, Donald Sidney, “Introduction”, dans The 
chronicle of Ibn al-Athir for the Crusading Period 
from Al-Kamil fi’l-Ta’rikh. Part 1. The Year 
491-541/1097-1146. The coming of the Franks and 
the Muslim Response, Aldershot Ashgate, 2006.

Saïdi, Omar, « Introduction » au Kitāb ʿUyūn, Ifead, 
Damas, 1972.

Sato, Kentaro, « Slave elites and the Saqaliba 
in al-Andalus in the Umayyad period », 

dans Slave elites in the Middle East and 
Africa. A comparative Study, éd. M. Toru 
et J.E. Philips, Kegan Paul International, 
Londres – New York, 2000, p. 25-40.

Savage, Elizabeth, A Gateway to Hell, a Gateway to 
Paradise. The North African Response to the 
Arab Conquest, Princeton University Press, 
Princeton, 1997 (Studies in Late Antiquity 
and Early Islam 7).

Storia della Sicilia. 2. Dal Tardo Impero romano al 1350, 
éd. F. Benigno et G. Giarrizzo, Laterza, 
Rome-Bari, 1999.

Talbi, Mohamed, L’émirat aghlabide : histoire politique, 
Adrien Maisonneuve, Paris, 1966.

—, « Un nouveau fragment de l’Histoire de l’Occident 
musulman (62-196/682-812). L’Épopée 
d’al-Kahîna », 1re éd. 1971, repris dans Études 
d’histoire ifrîqiyenne et de la civilisation 
musulmane médiévale, publications de 
l’université de Tunis, Tunis, 1982, p. 125-169.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 57-72    Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

