
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 187-207

Yūsuf Rāġib

Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  41   −   2007

Longtemps, l’ère musulmane instaurée par ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb en 16/637, suivant la 	
	 tradition la plus digne de foi 1, fut dépourvue de nom particulier pour la différencier 	
	 du restant des ères et des suites d’années alors utilisées dans l’Orient conquis. Aucun 

des innombrables documents arabes qui sont parvenus jusqu’à nous (inscriptions, graffitis, 
monnaies et papyrus) ne lui en donne ni évoque la fuite du Prophète à Médine qui lui avait 
servi de point de départ. Le terme de hiǧra n’apparaît même que tardivement en épigraphie : en 
rabīʿ I 367 / octobre-novembre 977, dans le village de Tim en Uzbekistan, dans une inscription 
commémorant la construction du mausolée d’un saint obscur connu sous le nom d’Arab-atā 2; la 
deuxième occurrence est datée de 393/1002, à Monastir, dans une épitaphe 3; enfin, la troisième 
à Radkān dans l’épigraphe d’une tour funéraire dont l’érection commença en 407/1016-1017 
et finit cinq ans plus tard en 411/1020-1021 4. Les inscriptions portant une date plus ancienne 
reprises par les sources narratives ne méritent aucune créance : le mot hiǧra y fut certainement 
ajouté par l’auteur qui en reproduit la teneur 5.

Une ère inconnue d’Égypte musulmane :  
l’ère de la juridiction des croyants

YŪSUF RĀġiB

Je remercie Muriel Debié et Paul Géhin pour m’avoir 
guidé dans les mondes syriaque et grec.
1.  Sur son instauration, cf. Rāġib, « Un papyrus 
arabe ».
2.  Blair, The Monumental Inscriptions, p. 47, nº 11.
3.  Zbiss, Corpus des inscriptions arabes, p. 27, 
nº 2.
4.  RCEA VI, p. 165, nº 2312.
5.  Comme la stèle d’un certain ʿ Urwa b. Ṯābit décédé 
en ramadan 29 / mai 650 que Harawī (Kitāb al-išārāt 

p. 56/Guide des lieux p. 126) vit maçonnée dans le 
mur d’une église orientale de Chypre, à Salamine 
plutôt qu’à Famagouste (RCEA I, p. 5-6, nº 5). Elle 
est citée par Grohmann (Arabische Chronologie, 
p. 14). Crone et Cook, (Hagarism, p. 160, n. 56), 
soulignent justement qu’elle n’est signalée que par 
une source littéraire tardive. Mais elle ne semble 
pas apocryphe, comme le croit Donner (Narratives 
of Islamic Origins, p. 237, n. 24.)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants188

6.  Dans le plus ancien codex arabe, l’Histoire de 
David (Ḥadīṯ Dāwūd) de Wahb b. Munabbih, le 
colophon qui se réduit à la date (229/844) figure 
à la première ligne (Khoury, Wahb b. Munabbih I, 
p. 34, 35; II, pl. 1).
7.  Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14, n. 1.
8.  Flügel, Die Arabischen III, p. 260, nº 1828.
9.  Lewis et Gibson, Forty-one Facsimiles, p. 9, 
pl. V.
10.  Lewis et Gibson, Forty-one Facsimiles, p. 51, 
pl. XXVI.

11.  Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14; 
Meimaris, « The Arab (Hijra) Era », p. 180-184; Worp, 
« Hegira Years in Greek », p. 108, 114; Meimaris, 
Chronological Systems in Roman-Byzantine Palestine 
and Arabia, p. 331; Bagnall et Worp, Chronological 
Systems of Byzantine Egypt, p. 300.
12.  Meimaris, « The Arab (Hijra) Era », 
p. 178-180, 184; Meimaris, Chronological Systems in 
Roman-Byzantine Palestine and Arabia, p. 331.
13.  PERF, p. 268, nº 1287; expression relevée par 
Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14, n. 5.

Dans les colophons des manuscrits, la date d’apparition du terme demeure inconnue. En 
l’absence d’une liste chronologique des notes généralement finales, mais quelquefois initiales 6 
ou médianes des ouvrages écrits fournissant les indications relatives à leur transcription, un 
seul moyen permettra de l’établir approximativement : dépouiller les plus anciens manuscrits 
actuellement connus. Mais l’entreprise est aussi fastidieuse qu’ardue : les catalogues des 
bibliothèques négligent couramment de reprendre la teneur des passages ajoutés par l’auteur 
ou le copiste afin d’indiquer la date où sa tâche prit fin pour n’en donner que la substance. Aussi, 
un exemple incidemment repéré est loin d’être déterminant : ainsi A. Grohmann 7 (et sans doute 
bien d’autres) croyait que la première attestation du terme hiǧra dans un colophon figurait dans 
un manuscrit de l’Österreichische Nationalbibliothek contenant la Siyāsa fī l-tadbīr dédiée par 
le Pseudo-Aristote à son illustre élève, Alexandre le Grand, et dont la transcription s’acheva 
en 432/1040. Elle serait restée dans l’ombre si l’auteur du catalogue de la collection n’avait eu 
l’insigne mérite de reproduire fidèlement le passage 8. Or un témoignage d’un demi-siècle plus 
ancien apparaît dans un codex du Sinaï renfermant diverses légendes et histoires, codex dont la 
copie fut terminée en 379/989. Mais le papyrologue en ignorait l’existence, bien qu’un recueil de 
fac-similés de manuscrits chrétiens l’avait, dès 1907, révélée 9. L’ère de l’Islam y est désignée sous 
la formule équivoque de « hégire des Arabes » (hiǧrat al-ʿ arab), alors que la fuite n’est pas celle 
du peuple d’Arabie mais du Prophète, comme la chronologie n’est pas seulement suivie par ce 
dernier, mais par l’ensemble des musulmans, turcs et persans compris. Cette ambiguïté devait 
perdurer des siècles durant, comme en témoigne un manuscrit de la Bibliothèque nationale de 
France renfermant les œuvres ascétiques de saint Jean Saba daté de 714 de « l’hégire arabe » 
(al-hiǧra al-ʿ arabiyya) (1314) 10.

Les sources grecques des viie et viiie siècles ne relient pas également l’ère nouvelle au 
changement de résidence du Prophète qu’elles devaient ignorer : les papyrus d’Égypte et 
de Nessana 11, comme les inscriptions de Palestine 12 la désignent sous l’expression « année 
des Arabes » (e[tou" ou kat j “Araba" e[tou") qui n’était pas seulement répandue parmi les 
chrétiens : les musulmans devaient longtemps l’utiliser, comme l’atteste une créance conservée 
dans la collection de papyrus de l’Österreichische Nationalbibliothek dressée en 561/1166 de 
« la chronologie des Arabes » (ta’rīḫ al-ʿ arab) 13. Enfin, quelques dates grecques relatives à des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 189

14.  Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14; Worp, 
« Hegira Years in Greek », p. 114; Bagnall et Worp, 
Chronological Systems of Byzantine Egypt, p. 300.
15.  Synodicon, p. 216/482, 227/490; Brock, « Syriac 
Views » p. 15; Hoyland, Seeing Islam as Others Saw 
It, p. 193. Son emploi perdura longtemps au Moyen 
Âge, comme l’atteste Michel le Syrien, Chronique de 
Michel le Syrien II, p. 417/IV, p. 413, 414.
16.  Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts I, 
p. 41-42 (Add. 14448); Brock, « The Use of Hijra 
Dating in Syriac Manuscripts », p. 277, 278.
17.  Théodote d’Amid, op. cit. LVIII, passage traduit 
par Holyland, op. cit., p. 159; Jacques d’Édesse, 
Chronique, p. 326; Michel le Syrien, Chronique de 
Michel le Syrien II, p. 416, 417, 418, 423/IV, p. 413, 
414, 415, 417; Griffith, « The Prophet Muḥammad », 
p. 124; Hoyland, Seeing Islam as Others saw it, p. 148, 
159, 165.
18.  Ainsi un passage de la chronique perdue de 
Denis de Tell-Maḥré repris dans la chronique 
anonyme de 1234 désigne les Arabes chrétiens 
sous le nom de Ṭayyāyē; passage traduit dans The 

Seventh Century, p. 145; Brock, « Syriac Views », 
p. 15 ; Segal, « Arabs in Syriac Literature before the 
Rise of Islam », p. 123.
19.  Synodicon, p. 482, 490 ; Michel le Syrien, 
Chronique de Michel le Syrien II, p. 416, 417, 418, 
423/IV, p. 413, 414, 415, 417.
20.  Shahîd, « Ṭayyi’ ou Ṭayy », p. 431.
21.  Segal, « Arabs in Syriac Literature before the 
Rise of Islam », p. 101-104, 106-110, 119-122.
22.  Thomas le Prêtre dans Chronicon miscellaneum, 
p. 147/114; Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, 
p. 120.
23.  Išōʿyahb, Išōʿyahb Patriarchae III, p. 97/73; 
Brock, « Syriac Views », p. 16.
24.  Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts I, p. 92 
(Add. 14666); Griffith, « The Prophet Muḥammad », 
p. 122-123; Griffith, « Free Will in Christian Kalām », 
p. 151-152, 153; Crone, « The First-Century Concept of 
Hiǧra », p. 360 (35); Briquel-Chatonnet, « Le temps 
du copiste », p. 201; Brock, « The Use of Hijra Dating 
in Syriac Manuscripts », p. 277, 278.

documents coptes de Thèbes donnent à l’hégire un nom apparemment régional : « année des 
Sarrasins » (e[tou" Sarakhnẁn) 14.

Comme les sources grecques, les manuscrits syriaques ne rattachent pas l’année musulmane 
au passage du Prophète d’une ville à l’autre : trois dénominations permettaient de la distinguer 
des autres ères alors suivies en Orient. La première qui semble la plus ancienne est « ère de la 
domination des Ṭayyi’ » (šulṭānā de Ṭayyāyē). Elle apparaît dans deux manuscrits nestoriens du 
viie siècle : l’acte du synode du patriarche de l’Orient, Georges Ier, tenu dans l’église d’une île 
du Baḥrayn, Dārīn, en 676-677 et une lettre du même à Mīna, prêtre et chorévêque de Perse en 
679-680 15 puis, sous une forme légèrement différente, dans le colophon mutilé d’un manuscrit 
du Nouveau Testament de la British Library dont la transcription fut close en 699-700 : 
« selon celui des Ṭayyi’ » (bd Ṭayyāyē), à savoir selon le comput (menyonō) précité 16. Le terme 
de Ṭayyāyē dérivait d’une tribu d’Arabie du Nord, Ṭayyi’ ou Ṭayy, qui avait effectivement joué 
un rôle prépondérant dans le Proche-Orient avant la venue de l’Islam, si bien que son nom 
servit de terme générique. Mais il était loin de se limiter aux seuls bédouins de la péninsule 
Arabique 17, indifféremment chrétiens, musulmans ou païens 18, comme on l’a parfois traduit 19 
ou soutenu 20. Nombre de sources grecques, latines, araméennes et syriaques le donnent depuis 
l’Antiquité aux nomades des Empires byzantin et sassanide 21 : aussi était-il parfois accompagné 
de la formule de Mḥmṭ 22 ou du terme Mahgerāye 23 pour spécifier qu’ils professaient la nouvelle 
religion née en Arabie.

La seconde formule qui s’appliquait à l’ère musulmane est « ère des Mahgerāye, les fils d’Is-
maël, le fils d’Agar, le fils d’Abraham » qui figure dans le colophon d’un fragment nestorien du 
Nouveau Testament de la British Library contenant l’épître aux Hébreux et complété en 682 24. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants190

Le terme de Mahgerāye/Mehaggerāye qui se répandit en Orient au courant des viie et viiie siècles, 
comme en témoignent les manuscrits syriaques 25 et les papyrus grecs d’Égypte sous la forme 
mwagarivtai 26 appelle un long commentaire. Il ne désignait pas les conquérants d’Arabie qui 
s’étaient répandus dans les Empires byzantin et sassanide, comme on l’avait jadis cru 27, mais les 
musulmans et les convertis, même étrangers : une source syriaque apparemment du viiie siècle 
le donne effectivement au gouverneur de Mésopotamie, ʿ Abd Allāh b. Darrāǧ 28, dont le statut 
de client du calife omeyyade Muʿāwiya laisse supposer qu’il n’était pas Arabe de sang 29, même 
s’il l’était de langue et de nom. L’emploi du mot devait tardivement perdurer dans les sources 
syriaques 30 où il pouvait prendre un sens péjoratif  31. Depuis le siècle dernier notamment vers sa 
fin, son origine a suscité un débat qui ne semble guère clos : certains érudits 32 le dérivent d’Agar 
(Haǧar en arabe), mère d’Ismaël (aussi était-il jadis rendu par Agaréens 33 ou fils de Hagar 34). 
Ils le rattachent partant au grec VAgarhnoiv ou au latin Agareni/Agraei qui désignait depuis 
l’Antiquité tardive les Arabes, spécialement les tribus qui nomadisaient dans le désert de Syrie, 
comme le révèlent divers passages de l’Ancien Testament 35 et de sources du iiie au vie siècle 36. 

25.  En premier, dans une lettre du patriarche 
jacobite Išōʿyahb III d’Adiabène (m. en 659), 
Išōʿyahb, Išōʿyahb Patriarchae III, p. 97/73; Crone, 
« The First-Century Concept of Hiǧra », p. 359 (25); 
Hoyland, op. cit., p. 179-180, 547 n. 13; puis, dans di-
vers passages du viie siècle : une lettre d’Athanase de 
Balad, patriarche d’Antioche (683-687), Nau, « Litté-
rature canonique syriaque inédite », p. 128; Vööbus, 
Syrische Kanonessammlungen I, p. 200; Hoyland, 
op. cit., p. 147; la biographie de Théodote d’Amid 
(m. en 698), LXVI, passage traduit par Hoyland, 
op. cit., p. 159; dans les Répliques de Jacques d’Édesse 
(m. en 708), p. 249/228; Hoyland, op. cit, p. 162; puis 
dans une lettre rédigée vers la fin de sa vie, Nau, 
« Lettre de Jacques d’Édesse », p. 518/523; Crone et 
Cook, Hagarism, p. 11, 163 n. 17.
26.  En premier, deux papyrus grecs de 642 et 643 
publiés par Grohmann, l’un en 1957 (« Greek Papyri 
of the Early Islamic Period », p. 28, 29), l’autre en 
1932 (« Aperçu de papyrologie arabe », p. 41); puis 
reproduit en 1952 (From the World of Arabic Papyri, 
p. 114); Crone et Cook, Hagarism, p. 159, n. 51; Crone, 
« The First-Century Concept of Hiǧra », p. 359 (21); 
Hoyland, op. cit., p. 179-180. Ensuite, plusieurs 
papyrus d’Aphroditô et d’Apollonopolis, Kahane, 
«  Die Magariten », p. 186-187, 190-191, 194; Crone 
et Cook, Hagarism, p. 159-160, n. 52; Crone, « The 
First-Century Concept of Hiǧra », p. 362 n. 44.
27.  Comme Nau, « Littérature canonique syriaque 
inédite », p. 128.
28.  Id., « Notice sur le monastère de Qartamin », 
p. 59 [95]/84 [120].

29.  Balāḏurī, Ansāb al-ašrāf IV B, p. 123. Crone et 
Cook, Hagarism, p. 160 n. 57, ont déjà souligné son 
origine probable.
30.  Comme en témoignent une lettre du patriarche 
jabobite, Jean, reprise dans un manuscrit achevé 
en 874, Nau, « Un colloque du patriarche Jean », 
p. 248, 251/257, 260, 261; Crone, « The First-Cen-
tury Concept of Hiǧra », p. 359 (26); un fragment de 
Denis de Tell-Maḥré conservé dans Chro. 1234, éd. 
Chabot, p. 228, 232; trad. Chabot, p. 179, 181.
31.  Comme le suggèrent deux passages de Michel 
le Syrien, Chronique de Michel le Syrien II, p. 418, 
423/IV, p. 414, 416; Brock, « Syriac Views », p. 15.
32.  Smith, A Compendium Syriac Dictionary, 
p. 99-100; Brock, « Syriac Views », p. 15; Griffith, 
« The Prophet Muḥammad », p. 123; Griffith, « Free 
Will in Christian Kalām », p. 151-154.
33.  Nau, « Un colloque du patriarche Jean », p. 257, 
260, 261.
34.  Comme Chabot dans sa traduction de Michel 
le Syrien, Chronique de Michel le Syrien II, p. 418, 
423 ; ou Hoyland, op. cit., p. 123, dans un passage de 
Gabriel de Qartamin.
35.  Paralipomenon I, 5, 19 et Psaumes 82, 7 dans 
Septuaginta.
36.  Eusèbe, Chronique, 24 F; Épiphane, Panarion, 
liv. I, 4 (1, 7); Sophocles, Greek Lexicon I, p. 63; 
Trimingham, Christianity among the Arabs, p. 313; 
Griffith , « The Prophet Muḥammad », p. 123; 
Millar, « Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins 
of Islam », p. 43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 191

Cependant, d’autres savants 37 tendent à le rapprocher de l’arabe muhāǧirūn. Ce terme qui 
désignait primitivement les Compagnons qui avaient pris la fuite par le désert, à Médine, ou par 
la mer en Abyssinie, s’appliqua progressivement aux immigrants que le devoir avait contraint 
d’abandonner la terre de leurs ancêtres sous les premiers Omeyyades pour s’établir en Syrie 
afin d’assurer la sécurité de l’Empire 38. Finalement, un glissement de sens l’étendit à l’ensemble 
des musulmans, même s’ils ne pouvaient plus être qualifiés d’émigrants : grand nombre d’entre 
eux n’avaient jamais changé de pays, étant nés sur le sol étranger où leurs ascendants s’étaient 
fixés. La confusion aurait été engendrée par les chrétiens parlant syriaque : ayant entendu les 
premières générations de troupes musulmanes qui occupaient leur patrie se donner le nom de 
muhāǧirūn, ils l’adoptèrent dans leur langage pour les désigner 39.

Enfin, la troisième et dernière appellation de l’année musulmane est « ère de la domination 
des Ismaéliens » (šulṭānā de ‘Īšmʿly’) que l’on rencontre dans le colophon d’un manuscrit de la 
British Library contenant des œuvres de Jean le Moine et copié à Édesse en 158/774-775 40. Le 
nom d’Ismaéliens (préférable à Ismaélites qui prête à confusion) tire son origine d’Ismaël 41, le 
fils d’Abraham et l’ancêtre des Bédouins d’Arabie selon l’Ancien Testament. De l’Antiquité au 
haut Moyen Âge, il désignait couramment dans l’Orient les Arabes, suivant les témoignages de 
maints passages de sources variées en plusieurs langues, de la Bible 42 aux manuscrits grecs 43, 
syriaques 44 et arméniens 45. Comme il les présentait sous un jour favorable, alors que le terme 
d’Agaréens avait pris au cours du temps un sens péjoratif, ils auraient fini par l’adopter pour 
déguiser leur origine servile : de l’esclave Agar renvoyée par Abraham avec son fils, Ismaël, 
après la naissance d’Isaac dont Sarah, la femme libre, avait été miraculeusement la mère 46.

37.  Brock, « Syriac Views », p. 15; Griffith, « Free 
Will in Christian Kalām », p. 123, 152; Crone, « The 
First-Century Concept of Hiǧra », p. 359 (21).
38.  Madelung, « “Has the Hijra Come to an End?” », 
p. 233. Sur le sens du mot, cf. Crone, « The First-
Century Concept of Hiǧra ».
39.  Griffith, « Free Will in Christian Kalām », 
p. 152.
40.  Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts II, 
p. 457(Add. 17170); Briquel-Chatonnet, « Le temps 
du copiste », p. 201; Brock, « The Use of Hijra Dating 
in Syriac Manuscripts », p. 277, 278.
41.  Brock, « Syriac Views », p. 15; Griffith, « The 
Prophet Muḥammad », p. 122, 124.
42.  Psaumes 82, 7 dans Septuangita; Millar, « Hagar, 
Ishmael, Josephus and the Origins of Islam », 
p. 32.
43.  Eusèbe, Chronique, p. 24 a; Épiphane, Panarion, 
liv. I, 4 (1, 7); Jean de Nikiou (conservé par une 
version éthiopienne de la traduction arabe, l’original 

grec étant perdu), trad. Zotenberg, p. 262 (CXXI); 
trad. Charles, p. 179 (CXI. 9), 195 (CXX. 33), 202 
(CXXIII. 5); Millar, « Hagar, Ishmael, Josephus and 
the Origins of Islam », p. 43; Hoyland, Seeing Islam 
as Others saw it, p. 156.
44.  Brock, « Syriac Views », p. 15; Griffith, « The 
Prophet Muḥammad », p. 122, 124.
45.  Comme l’attestent maints passages de l’histoire 
attribuée à l’évêque Sebêos, trad. Macler, p. 98, 99, 
101, 102, 104, 109, 110, 132, 133, 134, 138, 142, 143, 145, 
148; trad. Thomson, p. 94, 97, 99, 104, 109, 110, 111, 
132, 134, 135, 146, 147, 149, 153; Hoyland, Seeing Islam 
as Others Saw It, p. 127, 131.
46.  Sozomène, Histoire écclésiastique, p. 299 (liv. VI 
38, 10) qui dérive le mot Sarrasins de Sar(r)ah; 
passage traduit et commenté par Millar, « Hagar, 
Ishmael, Josephus and the Origins of Islam », p. 42, 
43; également évoqué par Brock, « Syriac Views », 
p. 15.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants192

Dans l’épigraphie syriaque, seules les deux premières expressions que l’on donnait à l’ère 
musulmane se retrouvent dans des inscriptions près du village de Kāmed dans la plaine de la 
Beqāʿ au sud de Beyrouth et datées de la dernière décennie du ier siècle de l’hégire qui correspond 
à la deuxième décennie du viiie siècle du calendrier chrétien : « ère des Mahgerāye 47 » et « ère de 
la domination des Ṭayyi’ 48 ». Celle-ci est suivie dans l’une d’entre elles d’un sobriquet descriptif 
de lecture incertaine qui semble péjoratif : « au nez épaté 49 » transcrit du grec platurri~no". 
Quant à la dernière appellation de l’ère de l’Islam, « ère de la domination des Ismaéliens », elle 
ne fut certainement pas abandonnée, même si elle ne semble encore attestée.

Si l’ère musulmane fut pendant plus de trois siècles privée de nom en arabe, alors que 
le grec et le syriaque lui en donnaient au moins cinq, les ères locales souvent éphémères qui 
furent employées en terre d’Islam avaient dû en recevoir une, ne fût-ce que pour lever tout 
risque de confusion avec elle. Elles demeurent inconnues, à l’exception de celle qui fut baptisée 
en Égypte au premier siècle de l’hégire (et peut-être plus longtemps) : sanat qaḍā’ al-mu’minīn, 
dont deux papyrus arabes (et peut-être d’autres qui dorment insoupçonnés dans une collection 
ou au sein de la terre) nous révèlent l’existence. L’un appartient au musée du Louvre à Paris, 
et l’autre à l’Österreichische Nationalbibliothek à Vienne. Ces écrits comptent parmi les plus 
anciens qui soient parvenus jusqu’à nous : le premier date, en effet, de 42/662-663 et le second 
de 57/676-677. Ils furent retirés soit du même lieu, soit de deux lieux différents, sans doute à 
des années de distance : le viennois à la fin du xixe siècle, puis le parisien au début du xxe. Il 
appartenait, en effet, à la collection réunie par Jean David-Weill lors de son séjour au Caire, 
d’abord comme attaché libre à l’Institut français d’archéologie orientale (1927-1933), puis comme 
pensionnaire (1933-1936) et léguée à sa mort en 1972 au musée où il avait rempli la fonction de 
conservateur pendant près d’un quart de siècle (1945-1968).

D’emblée, il convient de déterminer le sens du terme qaḍā’ qui était susceptible d’en 
revêtir plusieurs dans les premiers siècles de l’Islam 50. Il doit désigner la judicature 51 (en 
clair, la fonction de cadi), comme le suggère un fragment de tradition où elle est appellée 
qaḍā’ al-muslimīn 52. Quant au mot mu’minīn, il était alors synonyme de muslimīn, comme le 
révèlent maints passages du Coran où les deux termes sont parfois liés 53 et de la constitution 
de Médine dont l’authenticité n’a encore jamais été révoquée en doute 54. Puis à une date qui 

47.  Mouterde, « Inscriptions en syriaque dialectal à 
Kāmed (Beqāʿ) », p. 81, nº 10, p. 96, nº 28 (où le mot 
est curieusement traduit par hégiriens!); Hoyland, 
Seeing Islam as Others Saw It, p. 148.
48.  Mouterde, « Inscriptions en syriaque dialectal 
à Kāmed (Beqāʿ) », p. 92, nº 20, p. 93, nº 21 (où les 
Ṭayy sont devenus des Arabes).
49.  Ibid., p. 79, nº 5.
50.  Rien que pour le ḥadīṯ, cf. Concordance V, 
p. 414-417.
51.  Et non « year of the dispensation of the 
believers », comme l’a cru Hoyland (Seeing Islam as 
Others Saw It, p. 690), qui n’a jamais vu le papyrus 
dont je lui avais parlé à Princeton; ou « year of the 

rule of the Believers », comme l’a traduit Donner, 
« From Believers to Muslims », p. 48.
52.  Man ṭalaba qaḍā’ al-muslimīn, Abū Dāwūd, 
Ṣaḥīḥ sunan al-muṣṭafā I, p. 114.
53.  Montgomery Watt, « The Conception of 
Īmān in Islamic Theology », p. 8-9; Denny, « Some 
Religio-Communal Terms », p. 36-46; Serjeant, 
« The Sunnah Jāmiʿah », p. 13, 14; Griffith, « The 
Prophet Muḥammad », p. 126, 127; Donner, « From 
Believers to Muslims », p. 15-17.
54.  Serjeant, « The Sunnah Jāmiʿah », p. 12-14, 16-19, 
23-24, 26-27, 35, 37. Le mot y figure 32 fois, Hoyland, 
Seeing Islam as Others Saw It, p. 548, n. 18.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 193

demeure encore indéterminée mais qu’il faut probablement situer au courant du deuxième siècle, 
le second mot finit par supplanter le premier pour désigner les membres de la communauté 
qui professait la religion de l’Islam 55. L’expression doit donc être interprétée comme année de 
la juridiction des musulmans ; ou en clair, année employée par les musulmans pour les actes 
juridiques. Toutefois, comme le mot mu’minīn englobait primitivement d’autres monothéistes, 
notamment les juifs et les chrétiens 56, cette ère fut peut-être également usitée par les Gens 
du Livre en Égypte. Mais suivait-elle le calendrier lunaire? Autrement dit, commençait-elle 
le premier muḥarram pour finir le dernier ḏū l-ḥiǧǧa? Par un bonheur inespéré, le premier 
papyrus renferme indirectement la réponse. La somme devait être réglée à la fin de l’année 42 
de la juridiction des croyants quand les bassins de submersion seraient pleins. Mais comme 
le dernier jour de l’année lunaire qui était aussi le dernier jour de ḏū l-ḥiǧǧa tombait le 14 avril 
663, cette date ne pouvait correspondre : depuis la nuit des temps, les vannes qui répandaient 
dans les bassins les eaux provenant de barrages permanents ne s’ouvraient qu’à l’annonce de 
la crue, soit fin août ou septembre 57. Après la conquête arabe, les coutumes immémoriales 
continuèrent de régner sans l’ombre d’un changement : les canaux étaient progressivement 
libérés suivant la montée du Nil, puis les derniers barrages finalement brisés pour remplir les 
rigoles d’arrosage encore fermées le 17 thot (14 septembre) 58. Les prises des bassins devaient 
s’ouvrir au courant du mois d’août, comme à la fin du xixe siècle : il fallait, en effet, aussitôt 
que possible, inonder les terres d’eau rouge chargée de limon et de matières fertilisantes 59. 
La submersion qui s’effectuait à la saison de l’inondation était donc impossible à la saison de 
l’ensemencement et de la récolte qui débutait dès l’étiage, en mars ou en avril 60. La fin de 
l’année de la juridiction des croyants devait indubitablement correspondre à celle de l’année 
copte, plus précisément au dernier épagomène que l’Égypte ajoutait à la fin de son année de 
360 jours pour la faire coïncider avec l’année solaire et que les Arabes appelaient « jours du 
retard » (ayyām al-nasī’) ou « petit mois » (al-šahr al-ṣaġīr) 61. L’échéance des créances devait 
tomber le 28 août 663 qui était le cinquième épagomène de l’année 380 de l’ère des Martyrs 62. 
L’ère de la juridiction des croyants était donc une ère lunaire à mois solaires qui associait la 
chronologie musulmane au calendrier copte : elle commençait le premier thot (au lieu du premier 
muḥarram), soit le 29 août ou le 30, si les cinq épagomènes de l’année précédente étaient suivis 
du sixième qui revenait tous les quatre ans, et s’achevait le 28 ou le 29, après chaque série de 

55.  Montgomery Watt, « The Conception of Īmān 
in Islamic Theology », p. 9, n’a pu préciser la date à 
laquelle le mot muslimīn a remplacé mu’minīn pour 
désigner les musulmans. Crone et Cook, Haga-
rism, p. 8, la situent au viiie siècle. Donner, « From 
Believers to Muslims », n’a guère guère tenté de la 
déterminer.
56.  Donner, « From Believers to Muslims », p. 16-17, 
19, 26, 28-29.
57.  Bonneau, La crue du Nil, p. 114-115, 202.
58.  Pellat, Cinq calendriers égyptiens, p. 4, 6-7 (où 
la date est le 14 thot et non le 17), 94-95, 102-103, 

134-135. Ces passages sont vierges des inepties 
que j’ai naguère signalées dans la monographie, 
Rāġib, « À propos des cinq calendriers égyptiens 
de Ch. Pellat ».
59.  Barois, Les irrigations en Égypte, p. 76, 81.
60.  Ibid., p. 147.
61.  Grohmann, Einführung und Chrestomathie, 
p. 230; Grohmann, Arabische Chronologie, p. 29.
62.  Wüstenfeld-Mahler, Wüstenfeld-Mahler’sche 
Vergleichungs-Tabellen, p. 59.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants194

quatre ans. Comme l’année lunaire compte onze jours de moins que l’année solaire, un raccord 
périodique devait s’effectuer par l’intercalation d’un treizième mois environ tous les trois ans 
pour compenser le retard du soleil sur la lune. Son usage semble avoir été éphémère dans 
les actes juridiques, notamment les créances. Toutefois, il devait dépasser les trois lustres 
(de 42/662-663 à 57/676-677) attestés par les deux papyrus de cette étude : d’autres écrits 
dormant encore dans les collections ou le sol d’Égypte permettront peut-être d’en étendre la 
durée d’emploi et de confirmer ou d’infirmer mon hypothèse, si toutefois une publication en 
livre la teneur. Abandonnée à une date inconnue pour les documents du quotidien et de la 
pratique, cette ère continua d’être usitée pour la perception des impôts liés au cycle agricole 
sous un nom différent : « année de l’impôt foncier » (al-sana al-ḫarāǧiyya) pour la distinguer 
de l’année lunaire (al-sana al-hilāliyya) 63 qui pouvait la devancer de trois ans 64. D’autres ères 
lunisolaires ont dû être utilisées dans les pays enlevés aux Empires byzantin et sassanide 
afin d’accorder le calendrier solaire des conquis au calendrier lunaire des conquérants. Mais 
seules des inscriptions encore ensevelies au sein de la terre pourront en dévoiler l’existence si 
le hasard les ramène au jour. Enfin, pourquoi les dettes devaient-elles être réglées à la fin de 
l’année solaire? Comme le calendrier des Arabes qui compte les jours selon le cours de la lune 
était indépendant des saisons, il ne pouvait convenir à l’Égypte où la vie était liée au régime 
du Nil (crue, retrait, puis étiage constant). Aussi paraissait-il plus simple de fixer le terme des 
créances au moment de l’inondation qui avait lieu à la fin de l’année copte, plutôt qu’à la fin 
de l’année lunaire : les eaux en recouvrant les terres annonçaient le moment de rembourser les 
dettes. En clair, les repères offerts par le cycle agricole rappelaient aux débiteurs comme aux 
créanciers l’échéance des obligations. De même, la perception de l’impôt foncier s’effectuait 
quand les bassins étaient pleins (ilā mil’ al-ġayl) 65.

	 P. Louvre inv. J. David-Weill 20 (42/662-663)

Ce papyrus aux bords effrangés a perdu sa partie supérieure dont il est impossible de 
déterminer l’importance. Il ne mesure plus que trente-trois cm de large sur vingt de long. Sur 
les fibres verticales, subsistent treize lignes où l’on reconnaît quatre séries d’écritures différentes 
dépourvues de points diacritiques. Les trois premières, qui comportent deux créances (l. 1 et 2-3), 
semblent avoir été rédigées par la même personne. Les quatrième, cinquième et sixième, qui 
renferment le troisième titre, ont dû être inscrites par une deuxième main, même si la quatrième 
a disparu. Les suivantes (7-11), qui contiennent les quatrième et cinquième créances, offrent des 

63.  Cf. par ex. Cahen et Rāġib, « Une reconnaissance 
de dette », p. 25; republié dans Chrestomathie, p. 85, 
nº 45.
64.  Casson, « Tax-Collection Problems in Early 
Arab Egypt », p. 277-279.
65.  Comme le révèle un papyrus du Louvre (inv. 
E 7106) dressé en 44/664-665 dont la photo figure 
dans Rāġib « Les plus anciens papyrus arabes », 

pl. III. L’impôt foncier y est désigné sous le terme 
de ǧizya, plutôt que sous celui de ḫarāǧ, les deux 
mots étant alors employés l’un pour l’autre, Cahen, 
« Djizya », p. 573. La capitation était effectivement 
perçue par année lunaire, ibid., p. 575, alors que 
l’impôt foncier n’était exigible que lorsque le Nil 
avait envahi la vallée au début de l’année copte, en 
tūt, Pellat, Cinq calendriers égyptiens, p. 102, 103.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 195

caractères plus gros qui les différencient des précédentes : aussi doit-on les considérer comme 
écrites par un troisième homme. Enfin, les deux dernières (12-13), qui renferment le sixième 
titre, se distinguent par des lettres plus petites tracées par un calame plus fin qui révèlent une 
quatrième main. L’encre noire a pâli par endroits et cinq passages ont été essuyés probable-
ment au moyen d’une étoffe ou d’une éponge mouillée plutôt que par la langue en léchant le 
papyrus : ce procédé que l’on avait coutume d’appeler maḥw pour le distinguer du grattage 
que l’on désignait sous le terme de kašṭ ou de bašr 66 ne convenait apparemment qu’à des frag-
ments courts (quelques mots, sinon quelques lettres). La photographie prise à l’infrarouge par 
le laboratoire de recherche du musée du Louvre n’a pu faire apparaître les passages enlevés 
qui doivent être considérés comme irrémédiablement perdus. Aucun autre procédé comme 
l’ultraviolet n’a été tenté : il était voué à l’échec.

	 Analyse
La feuille porte six créances (ḏikr ḥaqq) rédigées l’une après l’autre probablement le même 

jour ou à des dates proches (même semaine ou même mois). Puis, après libération du débiteur, 
le créancier ou le rédacteur a pris soin d’effacer un passage du titre (soit le nom des deux par-
ties, soit le montant de la somme due) pour l’annuler. Ces écrits, qui revêtent le plus souvent 
la forme active d’une créance (comme dans le présent papyrus et le suivant) où l’obligation est 
considérée comme un droit plutôt que la forme passive d’une charge dont le débiteur reconnaît 
l’existence devant témoins 67, semblent avoir été courants aux premiers siècles de l’Islam comme 
le suggèrent plusieurs papyrus disséminés à travers le monde, dont le présent doit être considéré 
comme le plus ancien témoignage 68. Encore faut-il pour en déterminer l’importance, procéder 
au dépouillement des publications aussi bien que des collections pour établir la liste des écrits 
datés ou datables jusqu’à la chute des Omeyyades. Mais, pour l’heure, aucun projet semblable 
au Répertoire chronologique d’épigraphie arabe, dont nul ne peut contester le mérite, n’a encore 
été entrepris et ne saurait même être envisagé, vu la masse de papyrus encore inconnus que 
seule une visite minutieuse de collections souvent considérables et dépourvues de catalogues 
permettra d’exhumer. Le nombre des créances dans un temps où des documents de la pratique 
aussi essentiels que les actes de mariage ou de vente semblent rares, sinon existants jusqu’à 
l’avènement des Abbassides, doit être attribuée au précepte coranique de recourir à l’écrit pour 
constater les dettes : « Ne répugnez point à rédiger cette créance, qu’elle soit petite ou grande, 
jusqu’à son terme ! Cela est plus équitable auprès d’Allāh, plus droit pour le témoignage et 
plus à même de supprimer le droit. » (II, 282). Aussi les fidèles avaient-ils pris coutume de 
confier à l’écriture les dettes contractées, alors qu’ils négligeaient de le faire pour les autres 
actes du quotidien, même d’importance, qui restaient oraux : ils laissaient aux témoins le soin 
d’en attester l’existence. Enfin, comme la nature même des obligations n’est pas précisée, on 
ignore si elles découlaient d’emprunts ou correspondaient à des sommes que les débiteurs se 
trouvaient provisoirement dans l’incapacité de régler.

66.  Sur ce procédé, cf. Rāġib, Actes de vente d’escla-
ves et d’animaux II, p. 6, § 16.

67.  Sur cette distinction, cf. Rāġib, Marchands 
d’étoffes, p. 9.
68.  Comme je l’ai naguère signalé, ibid., p. 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants196

Fi
g.
 1
. 
P.
 L
ou
vr
e 
fo
nd
s J
ea
n 
D
av
id
-W
ei
ll 
20
.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 197

Chaque créance du présent papyrus revêt, malgré de légères variantes, une forme similaire 
qui était connue en Arabie avant même l’avènement de l’Islam 69 : l’expression ḏikr ḥaqq est 
suivie du nom du créancier, puis de celui du débiteur; figurent ensuite le montant de la somme, 
la date d’échéance et l’attestation de deux hommes qui en ont porté témoignage. La première 
est en partie perdue : n’en reste que le nom des deux témoins (l. 1). Dans la deuxième (l. 2-3) 
et la troisième (l. 4-6), la formule ḏikr ḥaqq ainsi que les noms du débiteur et du créancier ont 
été volontairement effacés : ne subsistent que la date d’échéance et le nom de deux témoins. 
La quatrième (l. 7-9) comporte le nom du créancier suivi des noms du débiteur et de deux 
témoins. Dans la cinquième (l. 10-11), on ne trouve plus que le nom du débiteur, la somme, 
son terme et le nom de deux témoins. Enfin, la sixième (l. 12-13), la dernière du papyrus mais 
peut-être pas du rouleau, renferme le nom du créancier et du débiteur, la date d’échéance et 
le début du nom du premier homme appelé à en certifier la véracité.

Enfin, l’année est désignée à six reprises (l. 1, 3, 5-6, 8, 10-11, 13) sous l’expression énigmatique : 
sanat qaḍā’ al-mu’minīn. Dans cette série de créances, deux hommes reviennent : le débiteur de 
la quatrième créance, ʿUmar b. Malkī (l. 7) a servi de témoin pour la cinquième (l. 11), dont 
le débiteur est peut-être son frère. De même, Buṯayr b. Sayf a constaté l’existence des trois 
dernières obligations, la troisième (l. 6), la quatrième (l. 9) et la cinquième (l. 11). Des témoins 
choisis pour leur probité prêtaient déjà leur concours pour attester les actes, malgré une 
organisation judiciaire encore rudimentaire à cette époque.

Enfin, comme les rédacteurs des titres omettent d’indiquer leur date de rédaction, elle 
demeure inconnue. Aussi peut-elle remonter à l’année précédant le terme, soit à 41/661-662, 
mais sans doute pas davantage : des délais de paiement plus longs semblent improbables.

	 Texte

]قضا المـ[ـو]منـ[ـين شـ]هـ[ـد عقيب ابن عمرن وحى ابن سعد وكتب 	.١

]]....................[[ الى مل الغيل الى مل اثنان واربعين 	.٢

]قضا ا[لمومنـ]ـين[ شهد عريب ابن ينة و.... ابن تفضل )?( وكتب 	.٣

[. ].[ ..... من الا].[ … ]…[ … ].[ 	.٤

]]....................[[ الى مل �ا� لغيل من سنة اثنين واربعون سنة قضا 	.٥

]المومنـ[ـين شهد عمر بن حى وبثير بن سيف ]و[ كــتب 	.٦

]بسم[ الله الرحمن الرحيم ذكر حق عمر بن عسر على عمر بن ملــكي عليه 	.٧

]....[ ]]..........[[ الى مل اثنان واربعون ]قضـ[ـا المومنين شهد عمرو بن الحرث 	.٨

]وبثـ[ـير بن سيف وكتب وعلى قبيلة جنب ملك عليها ]]........[[ 	.٩

69.  Son premier témoignage figurait sur une peau 
détenue par al-Ma’mūn : elle portait une créance 
de 1 000 drachmes dus au grand-père paternel 

du Prophète, ʿAbd al-Muṭṭalib b. Hāšim par un 
ḥimyarite, Ibn al-Nadīm, Fihrist I, p. 5/I, p. 9.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants198

	 Notes de lecture
L. 1 :  Bien que le début ne se devine que faiblement, la formule a pu être aisément restituée 

grâce à sa répétition.
L. 2 :  La première partie a été essuyée ou léchée : on n’en distingue plus rien.
L. 3 :  Du nom du second témoin, ne subsiste que la lettre finale, un dāl ou un ḏāl.
L. 5 :  Comme pour le début de la ligne 2, le début a été volontairement effacé par le même 

procédé. Une coupure du papyrus a emporté la fin du lām de mil’ et l’alif du mot suivant.
L. 8 :  Début également effacé.
L. 10 :  Le membre de phrase sittat danānīr wa niṣf est écrit en interligne : oublié, il a été 

probablement ajouté lors de la lecture qui avait suivi la rédaction. Toutefois, le pluriel de danīr qui 
pourrait être danāyir plutôt que danānīr ne doit pas être écarté, un trou ayant mutilé le mot.

	 Traduction
1.	 De la juridiction des croyants. A témoigné ʿUqayb b. ʿImrān et Ḥayy b. Saʿ d. Écrit.
2.	 [[…]] jusqu’au plein des bassins et la fin de (l’année) quarante-deux
3.	 de la juridiction des croyants. A témoigné ʿ Arīb b. Yanna et … b. Tafaḍḍul (?). Écrit.
4.	 . [.] … […] … [.]
5.	 [[…]] jusqu’à la fin de l’année quarante-deux, année de la juridiction
6.	 [des croyants]. A témoigné ʿUmar b. Ḥayy et Buṯayr b. Sayf. Écrit.
7.	 [Au nom] de Dieu, clément et miséricordieux! Titre établissant le droit de 	

ʿUmar b. ʿAsr sur ʿUmar b. Malkī : il doit
8.	 […] [[…]] jusqu’à la fin de (l’année) quarante-deux de la juridiction des croyants. 

A témoigné ʿAmr b. al-Ḥāriṯ
9.	 et Buṯayr b. Sayf. La tribu de Ǧanb doit un bien [[…]]. Écrit.
10.	 […] [[…]] sur Šahr b. Malkī : il doit s̀ix dinars et demi´ jusqu’à la fin de (l’année) 

quarante-deux, année
11.	 de la juridiction des croyants. A témoigné ʿUmar b. Malkī et Buṯayr b. Sayf. Écrit.
12.	 [Au nom] de Dieu, clément et miséricordieux! Titre établissant le droit de 	

[[Šahr b. Malkī sur Asʿ ad b. ʿAmr]] : il doit
13.	 […] de l’année quarante-deux, année de la juridiction des croyants. A témoigné 

ʿAmr [b.]…

]....[ ]]..........[[ وعلى شهر بن ملكي علـ]ـيه[. ]…[ ]]......[[ 'ستة د]نـ[ـنير ونصف' الى مل  	.10

اثنان واربعون سنة

]قضـ[ـا المومنين شهد عمر بن ملكي وبثير بن سيف وكتب 	.١١

]ب�����س�����م[ ال����ل����ه ال����رح����م����ن ال����رح����ي����م  ذك������ر ح�����ق ]]ش�����ه�����ر ب�����ن م���ل���ك���ي ع���ل���ى اس����ع����د ب�����ن ع���م���رو  	.١٢ 

ال ـ… عليه ....[[ ]....[

]....[ من سنة اثنان واربعين سنة قضا المومنــين شهد عمرو ]بن[ … 	.١٣

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 199

	 Commentaire
Ligne 1 :  le nom ʿUqayb n’est attesté qu’aux premiers temps de l’Islam : il fut porté par le 

Compagnon ʿ Uqayb b. ʿAmr 70. Le nom de ʿ Imrān semble dépourvu de l’alif de prolongation, à 
moins que cette lettre n’ait disparu lors de la perte du haut du papyrus. Le nom de Ḥayy n’est 
pas attesté : cependant, son diminutif Ḥuyayy semble avoir été courant aux premiers siècles 
de l’Islam. Mais on peut également lire Ḥubbī, Ḥunnī, Ḥinnī, Ḥibbī et Ǧinnī 71.

L. 2 :  le mot ġayl est susceptible de revêtir divers sens qui doivent être d’emblée exclus, comme 
lait maternel, vêtement ample, dessin ou bordure d’un vêtement ou d’une pièce d’étoffe (ṯawb), 
garçon grand et dodu ou arbres nombreux et touffus. Seuls les deux que lui prêtent quelques 
sources relatives aux impôts ou aux sciences peuvent être retenus : ruisseau d’eau claire moins 
important qu’un grand torrent (dūna l-sayl al-kabīr) pour les plus anciennes 72 vocalisé tantôt 
ġayl 73 et tantôt ġīl 74; sorte de marais où croissent des joncs (aǧama) ou bassin similaire destiné 
à recueillir les eaux qui doivent servir à l’irrigation des terres, pour Ḫwārazmī 75. En Égypte, 
le terme ne pouvait s’appliquer qu’aux bassins immémoriaux de submersion que désignaient les 
papyrus grecs sous divers noms 76 : d’une part, les canaux d’irrigation ou d’inondation étaient 
loin d’être clairs surtout au moment de la crue qui les chargeait de limon ; d’autre part, ils ne 
se remplissaient que momentanément par les eaux qui prenaient le chemin des bassins et se 
vidaient aussitôt après leur passage. La culture se faisait alors par l’inondation des champs pour 
une durée assez longue afin que le sol en fût profondément pénétré et conservât suffisamment 
de fraîcheur pendant la récolte qu’on semait dès le retrait du fleuve 77. Le taux d’imposition des 
champs ainsi arrosés suscitait la divergence des juristes : suivant une tradition 78, ils n’étaient 
frappés que d’une demi-dîme (1/20) (niṣf ʿušr), mais suivant d’autres 79, ils étaient entièrement 
redevables de la dîme (ʿ ušr) comme les terres irriguées par la pluie ou naturellement. Dans le 
papyrus, le terme est apparemment un collectif : ses deux pluriels couramment signalés par 
les dictionnaires sont ġuyūl et aġyāl 80. Un troisième est cependant plausible, même s’il n’est 
guère attesté : ġuyul. Toutefois, si le mot est au singulier, il doit signifier fleuve (nahr) (à savoir, 
le Nil), sens qu’il revêtait au Yémen médiéval 81 et que justifierait le nombre d’Arabes méri-

70.  Ibn ʿAbd al-Barr, Al-Istīʿāb fī maʿrifat al-aṣḥāb 
III, p. 1244; Ibn al-Aṯīr, Usd al-ġāba I, p. 386, nº 4172; 
Ibn Ḥaǧar, Al-Iṣāba IV, p. 438, nº 5642.
71.  Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl II, p. 581-585; Ḏahabī, 
Muštabih I, p. 304, 474; Ibn Ḥaǧar, Tabṣīr I, p. 304, 
474.
72.  Yaḥyā, K. al-ḫarāǧ, p. 86/p. 82; repris par Ibn 
Māǧa, Sunan I, p. 581, nº 1818; Qudāma, K. al-ḫarāǧ, 
p. 37, 123.
73.  Comme dans l’unique manuscrit de Qudāma 
(Köprülü 1076) transcrit vers 600/1203 et reproduit 
en fac-similé dans Ben Shemesh, Taxation in Islam 
II, p. 123 (fol. 86 v°).
74.  Ġīl, s’il désigne une eau courant sur la face de la 

terre, LA XI, p. 512; Lane, An Arabic-English Lexicon 
VI, p. 2319.
75.  P. 69; Bosworth, « Abū ʿAbdallāh 
al-Khwārazmī », p. 156.
76.  Bonneau, Le régime administratif de l’eau du Nil, 
p. 18-19, 22, 45-48, 51-55, 62-63, 201-203.
77.  Barois, Les irrigations en Égypte, p. 56.
78.  Abū Yūsuf, K. al-ḫarāǧ, p. 31/p. 82; Løkkegaard, 
Islamic Taxation, p. 121.
79.  Yaḥyā, K. al-ḫarāǧ, p. 80, 81/p. 79.
80.  Fayrūzābādī, Al-Qāmūs al-muḥīṭ, p. 1344; LA 
XI, p. 512; Lane, An Arabic-English Lexicon VI, 
p. 2319.
81.  Yāqūt, Muʿǧam al-buldān IV, p. 952.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants200

dionaux alors implantés en Égypte. Pour finir, que le terme ġayl désigne ruisseau, bassin ou 
fleuve, les dettes devaient être réglées au moment de l’inondation. Mais il tomba au cours du 
temps en désuétude : les canaux qui recevaient l’eau du Nil ne seront plus appelés que turʿa, 
pl. turā ,ʿ les bassins, baḥr, pl. buḥūr ou abḥur 82 et le fleuve nahr ou baḥr. La seconde occurrence 
du mot mil’, qui précède l’énoncé de l’année (littéralement plein), ne revêt pas le même sens 
que la première : ici, il doit signifier « fin », comme le révèle un autre papyrus du Louvre encore 
inédit où l’on rencontre : mil’ šahr.

Enfin, au rebours du papyrus précédent, l’accord du nom de nombre est incorrect, si l’on 
peut ainsi qualifier un accord antérieur à la norme qui sera plus tard codifiée : au lieu de iṯnatayn 
wa arbaʿīn, on trouve iṯnān wa arbaʿīn, comme plus loin à la l. 13.

L. 3 :  le nom du premier témoin peut être lu ʿArīb aussi bien que ʿUrayb, Ġarīb et même 
Ġurayyib 83. Celui de son père est susceptible de diverses interprétations : Bunna, Bayya, 
Tanna, Yanna, Banna (nom double, masculin et féminin) et Babba (surnom) 84. Le choix de 
Yanna a été motivé par le nombre des Banū Yanna qui participèrent à la conquête de l’Égypte 85 
et laissèrent leur nom à une colline de Fusṭāṭ, Ǧurf Yanna 86 et un édifice couvert (saqīfa) 87. 
Le nom du second témoin est de lecture incertaine : on peut proposer Yafṣil aussi bien que 
Tafaḍḍul, dont aucun n’est cependant attesté. Les lectures Mufaḍḍal et Buqṭur ne s’imposent 
guère paléographiquement.

L. 5 :  iṯnayn wa arbaʿūn au lieu de iṯnatayn wa arbaʿīn.
L. 6 :  le nom du second témoin peut se lire Buṯayr ou Ṯabīr 88, mais pas Ǧubayr : les ǧīm-s 

initiaux sont clairement écrits.
L. 7 :  le nom du père du créancier peut être lu ʿAsr, ʿIsr, ʿUsr ou ʿUšr. Toutefois, aucune 

de ces formes n’est attestée. Celui du père du débiteur figure trois fois dans le papyrus : dans 
les deux premières (ici et l. 10), la lettre finale légèrement effacée prête à équivoque : elle peut 
sembler un yā’ ou un nūn. Mais, dans la troisième (l. 12), elle n’est plus ambiguë, puisqu’elle revêt 
la forme d’un trait horizontalement tiré sous le nom qui se prolonge même sous le nom de son 
fils, ʿUmar, dont il dépasse la consonne finale (rā’). Plus de doute : il s’agit d’un yā’ et non d’un 
nūn. Dans les sources, je n’ai rencontré aucun Malkī ou Malakī ; toutefois, le nom Milkān (qui 
serait écrit sans alif de prolongation, comme ʿImrān à la première ligne) est attesté 89.

L. 8 :  au lieu de iṯnatayn wa arbaʿīn : iṯnān wa arbaʿūn, que l’on retrouve l. 11. Cette syntaxe 
flottante confirme la différence des mains qui ont rédigé la série des créances : trois accords 
différents de l’année dans le même papyrus.

82.  Pellat, Cinq calendriers égyptiens, p. 210. Sur 
ces bassins d’irrigation, cf. Barois, Les irrigations 
en Égypte, p. 56-117.
83.  Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl VII, p. 11-12; Ḏahabī, 
Muštabih II, p. 455-456; Ibn Ḥaǧar, Tabṣīr III, 
p. 943.
84.  Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl I, p. 182-184; Ḏahabī, 
Muštabih I, p. 45; Ibn Ḥaǧar, Tabṣīr I, p. 58-59.

85.  Cf., par ex., Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl I, 
p. 183-184.
86.  Ibn ʿAbd al-Ḥakam, K. Futūḥ Miṣr, p. 127.
87.  Ibid., p. 129.
88.  Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl I, p. 368-369; Ibn Ḥaǧar, 
Tabṣīr I, p. 219.
89.  Cf., par ex., Ṭabarī, Ta’rīḫ I, p. 748, 1105, 1132.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 201

L. 9 :  deux tribus arabes, sinon davantage, portaient le nom de Ǧanb 90, dont l’une s’était 
implantée à Fusṭāṭ 91. Malgré son petit nombre, elle subsistait encore en Égypte au début du 
iiie/ixe siècle 92.

L. 10 :  le nom Šahr est également archaïque 93.

	 P. Vindob. A 1119 (57/676-677)

Du papyrus, ne subsiste qu’un fragment de treize cm et demi de large sur quatorze et 
demi de haut. L’écrit ne comporte plus que la fin de neuf lignes tracées à l’encre noire sur les 
fibres verticales. Elles ont dû perdre plus du double : au moins quinze cm, sinon près de vingt, 
si la feuille était aussi large que la précédente (trente-trois cm). Les taches que l’on distingue 
au-dessus de certaines lettres ne doivent pas être prises pour des points diacritiques : l’écriture 
angulaire en semble dépourvue. Aucune différence de mains entre les créances. Comme dans 
le précédent papyrus, un passage a été volontairement effacé par le même procédé (l. 3).

	 Analyse
Malgré l’amputation du papyrus, sa nature peut être devinée. Comme le précédent, il 

comportait une série de titres, dont quatre subsistent partiellement. Le nom des deux créanciers 
(qui revient dans les deux obligations) précède celui du ou des débiteurs. Toutefois, il n’est pas 
introduit par la formule ḏikr ḥaqq ni suivi de la préposition ʿ alā, mais simplement précédé par la 
particule li. De la première créance (l. 1), ne subsiste que le mot ḫamsīna. La deuxième (l. 2-3) est 
due à deux créanciers : Amǧad (sans nom de père comme s’il était un esclave dénué de filiation) 
et Zayd b. Istiḥl (?). La date de remboursement devait être la fin de l’année 57 de la juridiction 
des croyants, soit le 28 août 677, cinquième épagomène de l’année 394 de l’ère des Martyrs 94, et 
non le 2 novembre qui fermait l’année lunaire et correspondait à la saison de la récolte 95, bien 
que le terme n’en soit pas défini, comme dans le premier papyrus, par la plénitude des bassins 
de submersion. Elle a été restituée d’après le titre suivant. Le passage effacé (l. 3) sans doute 
après le règlement de la dette devait comporter le nom de deux témoins présents à l’acte pour 
en attester, au besoin, la teneur. Suivait probablement le verbe kutiba qui avait coutume de clore 
l’obligation. De la troisième créance (l. 4-5), le nom du ou des créanciers qui étaient peut-être 
les mêmes que dans la première a disparu, comme celui du débiteur. Elle avait pour objet deux 
sommes, comme le révèle le pronom affixe humā affixe incorporé au terme ṯulṯ. Elle portait sur 
deux cents dinars, sinon davantage : un nombre d’unité et de dizaines est susceptible d’avoir 
précédé le mot mi’atayn dans la partie perdue de la ligne. Du nom des deux témoins de la l. 5, il 
ne reste que la fin du nom du père du second suivi du verbe kutiba (écrit). La quatrième créance 

90.  Kaḥḥāla, Muʿǧam qabā’il al-ʿ arab I, p. 210.
91.  Ibn ʿ Abd al-Ḥakam, K. Futūḥ Miṣr, p. 126; Birrī, 
p. 180.
92.  Comme l’atteste la stèle d’un membre de la tribu 
décédé en 216/831, RCEA I, p. 161-162, nº 204.

93.  Cf. par ex. Ṭabarī, Ta’rīḫ index.
94.  Wüstenfeld-Mahler, Wüstenfeld-Mahler’sche 
Vergleichungs-Tabellen, p. 59.
95.  Barois, Les irrigations en Égypte, p. 147.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants202

(l. 6-9) avait pour objet une somme dont le montant est également perdu, à l’exception du tā’ 
marbūṭa final : il devait être compris entre trois et dix, puisque le mot danānīr est au pluriel. 
Comme la première, cette dette sera remboursée au même terme aux deux mêmes créanciers par 
un certain Ibn ʿUbayd dont le nom est estropié (n’en subsistent que les trois dernières lettres). 
Enfin apparaît Šarā’iḥ b. Maʿ lūm qui devait être un débiteur, comme le révèle la préposition ʿ alā 
qui précède son nom. Les noms Istiḥl (?), Amǧad, Zuḥayn, Šarā’iḥ et même Maʿ lūm de lecture 
incertaine ne semblent guère attestés par les sources narratives du Moyen Âge. On n’y rencontre, 
en effet, que des noms de lettrés et de personnages historiques : ceux qui étaient répandus dans 
les couches populaires n’apparaissent que dans les papyrus et les stèles funéraires.

	 Texte

الى مل سبع[ وخمسين ]....[ 	.١

[. ولامجد وزيد بن اسـ�ـحل ]…[ 	.٢

[ـا �ر شهد ]].... بن .... و.... بن[[ ]....[ 	.٣

و[ متين الى مل سبع وخمسين وثلثهما gَ لحول 	.٤

[… ى وكتب 	.٥

[ ة دننير قضا المومنــين الى مل سبع و 	.٦

 [ عر��ه عـ�ر لوى ولا}ا{مجد وزيد بن خمسين 	.٧

 [ دغة بن عبيد من بني زحين اسـ�ـحل 	.٨

[ فهو على شرايح بن معلو]م؟[ 	.٩

	 Traduction
1.	 Jusqu’à la fin de (l’année) cinquante[-sept…]
2.	 ] À Amǧad et Zayd b. Istiḥl (?) […]
3.	 ]… A témoigné [[… b. … et… b. ]] […]
4.	 ] deux cent […] jusqu’à la fin de (l’année) cinquante-sept. Leur tiers ⅓ appartient 	

à Ḥawl
5.	 ]… Écrit.
6.	 ] dinars de la juridiction des croyants jusqu’à la fin de (l’année) [cinquante]-sept.
7.	 ]… À Amǧad et Zayd b.
8.	 Istiḥl (?)]… b. ʿUbayd des Banū Zuḥayn.
9.	 ] Il est dû par Šarā’iḥ b. Maʿ lū[m ?].

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 203

Fig. 2.  P. Vindob. A 11191.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants204

	 Commentaire
Ligne 1 : le mot sabʿ dont seul le bas du ʿayn final subsiste a été rétabli d’après la ligne 4 .
L. 8 : la tribu de Zuḥayn n’est guère attestée dans les sources arabes médiévales; elle ne doit 

pas être confondue avec la branche homonyme des Ǧaḥādila implantée dans le Hedjaz 96.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Bagnall, R.S. et Worp, K.A., Chronological Systems 
of Byzantine Egypt, Deuxième édition, Brill, 
Leyde-Boston, 2004.

Blair, Sh. S., The Monumental Inscriptions from Early 
Islamic Iran and Transoxiana, Leyde, 1992.

Cahen, Cl., « Djizya », EI2 II, p. 573-576.
Concordance et indices de la tradition musulmane/

Al-Muʿǧam al-mufahras li-alfāẓ al-ḥadīṯ 
al-nabawī. Les Six Livres, le Musnad d’al-Dārimī, 
le Muwaṭṭa’ de Mālik, le Musnad d’Aḥmad 
ibn Ḥanbal, organisés et commencés par 
A.J. Wensick et J.P. Mensing, puis continués 
par J. Brugman, W.P. De Haass, J.B. Van Loon 
et J.T.P. De Bruyn, assistés par M. Fouad 
Abdelbaky, Leyde, 1936-19, 7 vol.; VIII. Indices, 
par W. Raven et J.J. Witkam. Leyde, 1988.

Fayrūzābādī, Al-Qāmūs al-muḥīṭ, Beyrouth, 1407/1987.
Flügel, G., Die arabischen, persischen und türkischen 

Handschriften der Kaiserlich-Königlichen 
Hofbibliothek zu Wien, Vienne, 1865-1867, 3 vol.

Grohmann, A., « Aperçu de papyrologie arabe », 
EtudPap 1, 1932, p. 23-95.

— From the World of Arabic Papyri, Le Caire, 1952.
— Einführung und Chrestomathie zur Arabische 

Papyruskunde, Monografi archivu orientálního 
XIII, Prague, 1954.

— « Greek Papyri of the Early Islamic Period in the 
Collection of Archiduke Rainer », EtudPap 8, 
1957, p. 5-40.

— Arabische Chronologie. Arabische Papyrologie, 
Handbuch der Orientalistik. I. Der nahe und 
der mittlere Osten II/1, Leyde-Cologne, 1966.

Kaḥḥāla, ʿU.R., Muʿǧam qabā’il al-ʿarab, Beyrouth, 
1388/1968, 3 vol.

LA = Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿarab, Beyrouth, 
1374/1955-1375/1956, 15 vol.

Lane, Ed. W., An Arabic-Englisch Lexicon, Londres, 
1863-1893, 8 parties en 8 vol.

Lewis, A.S. et Gibson, M.D., Forty-One Facsimiles of 
Dated Christian Arabic Munuscripts with Text 
and English Translation, Studia Sinaitica no. XII, 
Cambridge, 1907.

P. Lond. IV = Bell H.I., Greek Papyri in the British 
Museum. Catalogue, with Texts, IV, The 
Aphrodito Papyri, Londres, 1910.

PERF = Papyrus Erzherzog Rainer. Führer dürch die 
Ausstellung, Vienne, 1894.

RCEA = Répertoire chronologique d’épigraphie arabe.
Shahîd, I., « Ṭayyi’ ou Ṭayy », EI2 X, p. 431.
Smith, J.P., A Compendium Syriac Dictionary Founded 

upon the Thesaurus Syriacus of R. Payne Smith, 
Oxford, 1903.

Sophocles, E.A., Greek Lexicon of the Roman and 
Byzantine Periods ( from B.C. 146 to A.D. 1100), 
New York, 1887, 2 vol.

Wright, W., Catalogue of Syriac Manuscripts in the 
British Museum Acquired since the Year 1838, 
Londres, 1870-1872, 3 vol.

Wüstenfeld-Mahler’sche Vergleichungs-Tabellen zur 
muslimischen und iranischen Zeitrechnung mit 
Tafeln zur Umrechnung Orient-Christilicdher 
Ären, Troisième édition augmentée, 
Wiesbaden, 1961.

Zbiss, S.-M., Corpus des inscriptions arabes de Tunisie, 
Deuxième partie, Inscriptions arabes de Monastir, 
Tunis, 1960.

96.  Kaḥḥāla, Muʿǧam qabā’il al-ʿ arab II, p. 468.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 205

97.  Nos références renvoient à l’extrait. 

Abū Dāwūd, Ṣaḥīḥ sunan al-muṣṭafā, Le Caire, 
1348/1929, 2 vol.

Abū Yūsuf, K. al-ḫarāǧ, Būlāq, 1325/1885; trad. 
E. Fagnan, Le livre de l’impôt foncier  
(kitâb el-kharâdj), Paris, 1921.

Balāḏurī, Ansāb al-ašrāf IV B, éd. M. Schloessinger, 
Jérusalem, 1938.

Chrestomathie de papyrologie arabe : documents relatifs 
à la vie privée, sociale et administrative dans 
les premiers siècles islamiques, préparée par 
A. Grohmann Ê, retravaillée et élargie 
par R.G. Khoury, Brill, Leyde-New 
York-Cologne, 1993.

Chro. 1234 = Anonymi auctoris Chronicon ad annum 
Christi 1234 pertinens, éd. J.-B. Chabot, Csco 
81-82/Syr. 36-37, Paris, 1904; trad. latine du 
premier volume par J.-B. Chabot, Praemissum 
est Chronicon anonymum ad A.D. 819 pertinens, 
Csco 109/Syr. 56, Paris, 1937; trad. française du 
second volume par A. Abouna, Csco 354/Syri 
154, Louvain, 1974.

Chronica minora, I, Csco 1-3/Syri 1-6, Louvain, 1903, 
3 vol.; réimpr., Louvain, 1960-1961.

Chronicon miscellaneum ad annum domini 724 pertinens, 
éd. E.-W. Brooks, dans Chronica minora II, 
p. 77-238; trad. J.-B. Chabot, dans Chronica 
minora II, p. 61-179.

Ḏahabī, Al-Muštabih fī l-riǧāl : asmā’ihim wa ansābihim, 
éd. ʿA.M. al-Biǧāwī, Le Caire, 1962, 2 vol.

Épiphane de Salamine, Panarion, éd. K. Holl, 
(Ancoratus und Panarion), GCS XXV, 
XXXI et XXXVII, Leipzig, 1915, 1922, 1933, 
3 vol.; trad. F. Williams, The Panarion of 
Ephiphanius of Salamis, Nag Hammadi Studies 
XXXV-XXXVI, Leyde, 1987-1994, 2 vol.

Eusèbe, Chronique, éd. R. Helm, Die Chronik des 
Hieronymus, Eusebius Werke VII, GCS XLVII, 
Berlin, 1956.

Harawī, Kitāb al-išārāt ilā maʿrifat al-ziyārāt, éd. 
J. Sourdel-Thomine, Damas, 1953; trad. 
J. Sourdel-Thomine, Guide des lieux de 
pèlerinage, Damas, 1957.

Ḫwārazmī, Mafātīḥ al-ʿulūm, éd. G. Van Vloten, Leyde, 
1895.

Ibn ʿAbd al-Barr, Al-Istīʿāb fī maʿrifat al-aṣḥāb, éd. ʿAlī 
Muḥammad al-Biǧāwī, [Le Caire, 1380/1969], 
4 vol.

Ibn ʿAbd al-Ḥakam, K. Futūḥ Miṣr wa aḫbārihā, éd. 
C.C. Torrey, New Haven, 1922.

Ibn al-Aṯīr, Usd al-ġāba, Le Caire, 1389/1969, 3 vol.
Ibn Ḥaǧar, Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba, éd. ʿĀ.A. ʿAbd 

al-Mawǧūd et ʿA.M. Muʿawwaḍ, Le Caire, 
1415/1995, 8 vol.

— Tabṣīr al-muntabih bi-taḥrīr al-muštabih, éd. ʿAlī 
Muḥammad al-Biǧāwī, révision Muḥammad 
ʿAlī al-Naǧǧār, Le Caire, 1383/1964-1386/1967, 
4 vol.

Ibn Māǧa, Sunan, éd. M. Fu’ād ʿAbd al-Bāqī, Le Caire, 
1372/1952-1373/1952, 2 vol.

Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl fī rafʿ al-irtiyāb ʿan al-mu’talif 
wa l-muḫtalif…, éd. ʿAbd al-Raḥmān 
b. Yaḥyā al-Muʿallamī al-Yamānī, Hyderabad, 
1381/1962-1386/1967, 6 vol.; VII, éd. ʿAbbās 
al-Nā’if, Beyrouth, s. d.

Ibn al-Nadīm, Fihrist, éd. G. Flügel, Leipzig, 1871-1872, 
2 vol.; trad. B. Dodge, New York-Londres, 1970, 
2 vol.

Išōʿyahb, Išōʿyahb Patriarchae III Liber Epistularum 
interpretatus est Rubens Duval, éd. et 
trad. R. Duval, Csco 11-12/Syr. Series 
Secunda — t. 64, Paris, 1904-1905.

Jacques d’Édesse, Chronique, éd. E.-W. Brooks, 
Chronicon Iacobi Edesseni, dans Chronica minora 
III/1, p. 261-330; trad. E.-W. Brooks, dans 
Chronica minora III/2, p. 199-258.

— Répliques, éd. et trad. A. Vööbus, dans The 
Synodicon in the West Syrian Tradition I, 
Csco 367-368/Syr. 161-162, Louvain, 1975, 
p. 258-261/235-238.

Jean de Nikiou, « Mémoire sur la chronique byzantine 
de Jean, évêque de Nikiou », JA, Septième série 
10, 1877, p. 451-517; 12, 1878, p. 245-347; 13, 
1879, p. 291-385. Les trois fascicules de l’article 
ont été réunis en opuscule sous le titre de La 
chronique de Jean, évêque de Nikiou. Notices et 
extraits, extrait du JA, Paris, 1879 97. L’œuvre a 
été ensuite intégralement publiée par le même, 
« Chronique de Jean de Nikiou, texte éthiopien 
publié et traduit par H. Zotenberg », NEMBN 
24, 1883, p. 125-608. Une traduction anglaise a 
été faite par R.H. Charles, The Chronicle of John 
(c. 690 A.D.), Coptic Bishop of Nikiu, Londres et 
Oxford, 1916.

	 Sources

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une ère  inconnue  d’égypte  musulmane :  l’ère  de  la  juridiction  des  croyants206

Khoury, R.G., Wahb b. Munabbih, Codices Arabici 
Antiqui, Wiesbaden, 1972, 2 vol.

Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien 
patriarche jacobite d’Antioche (1166-1199), éd. et 
trad. J.-B. Chabot, Paris, 1899-1910, 4 vol.

Qudāma b. Ǧaʿfar, K. al-ḫarāǧ, éd. et trad. A. Ben 
Shemesh, Taxation in Islam, t. II.

Sebêos, Histoire d’Héraclius par l’évêque Sebêos, trad. 
F. Macler, Paris, 1904; trad. R.W. Thomson, 
commentaire historique de J. Howard-Johnston, 
avec l’assistance de T. Greenwood, The 
Armenian History Attributed to Sebeos, 
Liverpool University Press,1999, 2 vol.

Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX 
interpretes, éd. A. Rahlfs, Stuttgart, 1935.

Sozomène, Histoire écclésiastique, éd. J. Bidez, 
Sozomenus Kirchengeschichte, GCS L, Berlin, 
1960.

Synodicon orientale, éd. J.-B. Chabot, Synodicon 
Orientale ou Recueil de Synodes nestoriens, 
publié, traduit et annoté par J.B. Chabot, d’après 
le ms. syriaque 332 de la Bibliothèque nationale 
et le ms. K. VI, 4 du musée Borgia, à Rome, 
Nembn XXXVII, Paris, 1902.

Ṭabarī, Ta’rīḫ, éd. M.J. De Goeje, Leyde, 1879-1901, 3 
séries en 15 vol.

Yaḥyā b. Ādam, K. al-ḫarāǧ, éd. Th. W. Juynboll, Leyde, 
1896; trad. A. Ben Shemesh, Taxation in Islam, 
t. I.

Yāqūt, Muʿǧam al-buldān, éd. F. Wüstenfeld, Leipzig, 
1866-1873, 6 vol.

	 Études

Barois, J., Les irrigations en Égypte, deuxième édition 
revue et augmentée, Paris, 1911.

Ben Shemesh, A, Taxation in Islam, Leyde, 1958-1965, 
2 vol.

Al-Birrī, ʿA., Al-Qabā’il al-ʿarabiyya fī Miṣr, Le Caire, 
1967.

Bonneau, D., La crue du Nil, Paris, 1964.
— Le régime administratif de l’eau du Nil dans l’Égypte 

grecque, romaine et byzantine, Leyde, 1993.
Bosworth, C.E., « Abū ʿAbdallāh al-Khwārazmī 

on the Technical Terms of the Secretary’s 
Art. A Contribution to the Administrative 
History of Mediaeval Islam », JESHO 12, 
1969, p. 113-164; réimpr. dans Medieval Arabic 
Culture and Administration, Variorum Reprints, 
Londres, 1982.

Briquel-Chatonnet, F., « Le temps du copiste : 
notations chronologiques dans les colophons 
de manuscrits syriaques », dans Proche-Orient 
ancien : temps vécu, temps pensé, p. 197-210.

Brock, S.P., « Syriac Views of Emergent Islam », 
dans Studies on the First Century of Islamic 
Society, éd. G.H.A. Juynboll, Papers on Islamic 
History, V, Carbondale/Edwardsville, Southern 
Illinois, 1982, p. 1-19; réimpr. dans S. Brock, 
Syriac Perspectives on Late Antiquity, Variorum 
Reprints, 1984, VIII.

— « The Use of Hijra Dating in Syriac Manuscripts : 
a Preliminary Investigation » dans Redefining 
Christian Identity. Cultural Interaction in the 
Middle East since the Rise of Islam, éd. J.J. Van 
Ginkel, H.L. Murre Van den Berg et T.M. Van 

Lint, Orientalia Lovaniensia Analecta 134, 
Louvain, 2005, p. 275-290.

Cahen, Cl. et Rāġib, Y., « Une reconnaissance de 
dette en 389 h. - 999 J.-C. (Papier arabe 
Strasbourg 118) », Cahier d’études arabes et 
islamiques nº ⅔, janvier 1977, p. 23-28.

Casson, L., « Tax-Collection Problems in Early Arab 
Egypt », Tpapa 69, 1938, p. 274-291.

Crone, P., « The First-Century Concept of Hiǧra », 
Arabica 41/3, 1994, p. 352-387.

Crone, P. et Cook, M., Hagarism : the Making of the 
Islamic World, Cambridge, 1977.

Denny, F.M., « Some Religio-Communal Terms and 
Concepts in the Qur’ān », Numen 24/1, 1977, 
p. 26-59.

Donner, F., Narratives of Islamic Origins. The Beginnings 
of Islamic Historical Writing, Studies in Late 
Antiquity and Early Islam 14, Princeton, 1998.

— « From Believers to Muslims : Confessional 
Self-Identity in the Early Islamic Community », 
Al-Abhath 50-51, 2002-2003, p. 9-53.

Griffith, S.H., « The Prophet Muḥammad, his 
Scripture and his Message, according to the 
Christian Apologies in Arabic and Syriac 
from the first Abbasid Century », dans La vie 
du Prophète Mahomet. Colloque de Strasbourg 
(octobre 1980), Paris, 1983, p. 99-146; réimpr. 
dans Arabic Christianity in the Monasteries of 
Ninth-Century Palestine, Variorum, 1992, I.

— « Free Will in Christian Kalām : Moshe bar Kepha 
against the Teachings of the Muslims », Muséon 
100, 1987, p. 143-159.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


yūsuf  rĀġib 207

Hoyland, R.G., Seeing Islam as Others Saw It. A Survey 
and Evaluation of Christian, Jewish and 
Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton, 
1997.

Kahane, H. et R., « Die Magariten », ZRP 76, 1960, 
p. 185-204.

Løkkegaard, F., Islamic Taxation in the Classic Period, 
Copenhague, 1950.

Madelung W., « “ Has the Hijra come to an End? ” », 
REI 54, 1986, p. 225-237.

Meimaris, Y., « The Arab (Hijra) Era Mentioned in 
Greek Inscriptions and Papyri from Palestine », 
First International Congress on Greek and Arabic 
Studies, Graeco-Arabica III, 1984, p. 177-189.

— Chronological Systems in Roman-Byzantine Palestine 
and Arabia : the Evidence of the Dated Greek 
Inscriptions, Research Centre of Greek and 
Roman Antiquity. National Hellenic Research 
Foundation, Meletemata XVII, Athènes, 1992.

Millar, F., « Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins 
of Islam », JJS 44/1, 1993, p. 23-45.

Montgomery Watt W., « The Conception of Īmān in 
Islamic Theology », Islam 43, 1967, p. 1-10.

Mouterde, P., « Inscriptions en syriaque dialectal 
à Kāmed (Beqāʿ) », dans MUSJ 22, 1939, 
p. 73-106.

Nau, F., « Lettre de Jacques d’Édesse sur la généalogie 
de la Sainte Vierge », ROC 1901, p. 512-531.

— « Notice sur le monastère de Qartamin suivie d’une 
note sur le monastère de Qennešré », dans Actes 
du xive Congrès international des orientalistes. 
Alger 1905, II, Paris, 1907, p. 37-135.

— « Littérature canonique syriaque inédite », ROC, 
deuxième série 4 (14), 1909, p. 1-49, 113-130.

— « Un colloque du patriarche Jean avec l’émir des 
Agaréens et faits divers des années 712 à 716 
d’après le ms. du British Museum Add. 17193 
avec un appendice sur le patriarche Jean Ier, 
sur un colloque d’un patriarche avec le chef des 
Mages et sur le diplôme qui aurait été donné 
par Omar à l’évêque du Tour ʿAbdin », JA, 
Onzième série 5, 1915, p. 225-279.

Pellat, Ch., Cinq calendriers égyptiens, Le Caire, 1986.

Proche-Orient ancien : temps vécu, temps pensé. Actes 
de la table-ronde du 15 novembre 1997 organisée 
par l’URA 1062 « Études sémitiques » édités 
par Françoise Briquel-Chatonnet et Hélène 
Lozachmeur, Antiquités sémitiques III, 
Paris, 1998.

Rāġib, Y., Marchands d’étoffes du Fayyoum au 
iiie/ixe siècle d’après leurs archives  
(actes et lettres), I, Les actes des Banū ʿAbd 
al-Mu’min, Supplément aux AnIsl, Cahier nº 2, 
Le Caire, 1982.

— « À propos des cinq calendriers égyptiens de 
Ch. Pellat », StudIsl 70, 1989, p. 163-168; 71, 
1990, p. 198.

— «Les plus anciens papyrus arabes », AnIsl 30, 1996, 
p. 1-19.

— Actes de vente d’esclaves et d’animaux d’Égypte 
médiévale, I CAI XXIII, Le Caire, 2002; II CAI 
XXV, Le Caire, 2006.

— « Un papyrus arabe de l’an 22 de l’hégire », Mélanges 
André Raymond, Ifao, Le Caire, à paraître.

Segal, J.B., « Arabs in Syriac Literature before the Rise 
of Islam », JSAI 4, 1984, p. 89-123.

Serjeant, R.B., « The Sunnah Jāmiʿah, Pacts with 
the Yathrib Jews, and the taḥrīm of Yathrib : 
Analysis and Translation of the Documents 
Comprised in the So-Called ‘Constitution of 
Medina’ », BSOAS 41/1, 1978, p. 1-42.

The Seventh Century in the West-Syrian Chronicles, intr., 
trad. et notes d’A. Palmer et S. Brock, notes 
additionnelles et introduction de R. Hoyland, 
Liverpool University Press, 1993.

Tiesenhausen, B., Monety Vostochnogo Khalifata, 
Saint-Pétersbourg, 1873.

Trimingham, J. Spencer, Christianity among the Arabs in 
Pre-Islamic Times, Londres-New York, 1979.

Vööbus, A., Syrische Kanonessammlungen. Ein Beitrag 
zur Quellenkunde, CSCO 317 et 318/Syr. subsidia 
35-38, Louvain, 1970, 2 vol.

Worp, K.A., « Hegira Years in Greek, Greek-Coptic 
and Greek-Arabic Papyri », Aegyptus 45, 1985, 
p. 107-115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 187-207    Yūsuf Rāġib
Une ère inconnue d’Égypte musulmane : l’ère de la juridiction des croyants
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

