ministère de l'éducation nationale, de l'enseignement supérieur et de la recherche



en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 187-207

Yūsuf Rāġib

Une ère inconnue d'Égypte musulmane : l'ère de la juridiction des croyants

## Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

## **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

#### YŪSUF RĀĠIB

# Une ère inconnue d'Égypte musulmane: l'ère de la juridiction des croyants

Tradition la plus digne de foi 1, fut dépourvue de nom particulier pour la différencier du restant des ères et des suites d'années alors utilisées dans l'Orient conquis. Aucun des innombrables documents arabes qui sont parvenus jusqu'à nous (inscriptions, graffitis, monnaies et papyrus) ne lui en donne ni évoque la fuite du Prophète à Médine qui lui avait servi de point de départ. Le terme de *hiğra* n'apparaît même que tardivement en épigraphie : en *rabī* 1 367 / octobre-novembre 977, dans le village de Tim en Uzbekistan, dans une inscription commémorant la construction du mausolée d'un saint obscur connu sous le nom d'Arab-atā 2; la deuxième occurrence est datée de 393/1002, à Monastir, dans une épitaphe 3; enfin, la troisième à Radkān dans l'épigraphe d'une tour funéraire dont l'érection commença en 407/1016-1017 et finit cinq ans plus tard en 411/1020-1021 4. Les inscriptions portant une date plus ancienne reprises par les sources narratives ne méritent aucune créance : le mot *hiğra* y fut certainement ajouté par l'auteur qui en reproduit la teneur 5.

Je remercie Muriel Debié et Paul Géhin pour m'avoir guidé dans les mondes syriaque et grec.

- 1. Sur son instauration, cf. Rāģib, «Un papyrus arabe».
- 2. Blair, The Monumental Inscriptions, p. 47, nº 11.
- 3. Zbiss, Corpus des inscriptions arabes, p. 27,
- 4. RCEA VI, p. 165, nº 2312.
- 5. Comme la stèle d'un certain 'Urwa b. Ṭābit décédé en ramadan 29 / mai 650 que Harawī (Kitāb al-išārāt

p. 56/Guide des lieux p. 126) vit maçonnée dans le mur d'une église orientale de Chypre, à Salamine plutôt qu'à Famagouste (RCEA I, p. 5-6, n° 5). Elle est citée par Grohmann (Arabische Chronologie, p. 14). Crone et Cook, (Hagarism, p. 160, n. 56), soulignent justement qu'elle n'est signalée que par une source littéraire tardive. Mais elle ne semble pas apocryphe, comme le croit Donner (Narratives of Islamic Origins, p. 237, n. 24.)

Dans les colophons des manuscrits, la date d'apparition du terme demeure inconnue. En l'absence d'une liste chronologique des notes généralement finales, mais quelquefois initiales 6 ou médianes des ouvrages écrits fournissant les indications relatives à leur transcription, un seul moyen permettra de l'établir approximativement : dépouiller les plus anciens manuscrits actuellement connus. Mais l'entreprise est aussi fastidieuse qu'ardue: les catalogues des bibliothèques négligent couramment de reprendre la teneur des passages ajoutés par l'auteur ou le copiste afin d'indiquer la date où sa tâche prit fin pour n'en donner que la substance. Aussi, un exemple incidemment repéré est loin d'être déterminant : ainsi A. Grohmann 7 (et sans doute bien d'autres) croyait que la première attestation du terme *higra* dans un colophon figurait dans un manuscrit de l'Österreichische Nationalbibliothek contenant la Siyāsa fī l-tadbīr dédiée par le Pseudo-Aristote à son illustre élève, Alexandre le Grand, et dont la transcription s'acheva en 432/1040. Elle serait restée dans l'ombre si l'auteur du catalogue de la collection n'avait eu l'insigne mérite de reproduire fidèlement le passage 8. Or un témoignage d'un demi-siècle plus ancien apparaît dans un codex du Sinaï renfermant diverses légendes et histoires, codex dont la copie fut terminée en 379/989. Mais le papyrologue en ignorait l'existence, bien qu'un recueil de fac-similés de manuscrits chrétiens l'avait, dès 1907, révélée 9. L'ère de l'Islam y est désignée sous la formule équivoque de « hégire des Arabes » (higrat al-arab), alors que la fuite n'est pas celle du peuple d'Arabie mais du Prophète, comme la chronologie n'est pas seulement suivie par ce dernier, mais par l'ensemble des musulmans, turcs et persans compris. Cette ambiguïté devait perdurer des siècles durant, comme en témoigne un manuscrit de la Bibliothèque nationale de France renfermant les œuvres ascétiques de saint Jean Saba daté de 714 de «l'hégire arabe» (al-hiğra al-<sup>c</sup>arabiyya) (1314) 10.

Les sources grecques des VII<sup>e</sup> et VIII<sup>e</sup> siècles ne relient pas également l'ère nouvelle au changement de résidence du Prophète qu'elles devaient ignorer: les papyrus d'Égypte et de Nessana II, comme les inscriptions de Palestine I2 la désignent sous l'expression « année des Arabes » (ἔτους ου κατ ἸΑραβας ἔτους) qui n'était pas seulement répandue parmi les chrétiens: les musulmans devaient longtemps l'utiliser, comme l'atteste une créance conservée dans la collection de papyrus de l'Österreichische Nationalbibliothek dressée en 561/1166 de « la chronologie des Arabes » (ta'rīh al farab) I3. Enfin, quelques dates grecques relatives à des

- 6. Dans le plus ancien codex arabe, l'Histoire de David (Ḥadīṭ Dāwūd) de Wahb b. Munabbih, le colophon qui se réduit à la date (229/844) figure à la première ligne (Khoury, Wahb b. Munabbih I, p. 34, 35; II, pl. 1).
- 7. Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14, n. 1.
- 8. Flügel, Die Arabischen III, p. 260, n° 1828.
- 9. Lewis et Gibson, Forty-one Facsimiles, p. 9, pl. V.
- 10. Lewis et Gibson, Forty-one Facsimiles, p. 51, pl. XXVI.
- II. Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14; Meimaris, «The Arab (Hijra) Era», p. 180-184; Worp, «Hegira Years in Greek», p. 108, 114; Meimaris, Chronological Systems in Roman-Byzantine Palestine and Arabia, p. 331; Bagnall et Worp, Chronological Systems of Byzantine Egypt, p. 300.
- 12. Meimaris, «The Arab (Hijra) Era», p. 178-180, 184; Meimaris, Chronological Systems in Roman-Byzantine Palestine and Arabia, p. 331.
- 13. PERF, p. 268, nº 1287; expression relevée par Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14, n. 5.

documents coptes de Thèbes donnent à l'hégire un nom apparemment régional: « année des Sarrasins » (ἔτους Σαρακηνῶν) 14.

Comme les sources grecques, les manuscrits syriaques ne rattachent pas l'année musulmane au passage du Prophète d'une ville à l'autre: trois dénominations permettaient de la distinguer des autres ères alors suivies en Orient. La première qui semble la plus ancienne est « ère de la domination des Țayyi' » (*šultānā de Tayyāyē*). Elle apparaît dans deux manuscrits nestoriens du VII<sup>e</sup> siècle: l'acte du synode du patriarche de l'Orient, Georges I<sup>er</sup>, tenu dans l'église d'une île du Baḥrayn, Dārīn, en 676-677 et une lettre du même à Mīna, prêtre et chorévêque de Perse en 679-680 15 puis, sous une forme légèrement différente, dans le colophon mutilé d'un manuscrit du Nouveau Testament de la British Library dont la transcription fut close en 699-700: « selon celui des Țayyi' » (bd Țayyāyē), à savoir selon le comput (menyonō) précité 16. Le terme de Țayyāyē dérivait d'une tribu d'Arabie du Nord, Țayyi' ou Țayy, qui avait effectivement joué un rôle prépondérant dans le Proche-Orient avant la venue de l'Islam, si bien que son nom servit de terme générique. Mais il était loin de se limiter aux seuls bédouins de la péninsule Arabique 17, indifféremment chrétiens, musulmans ou païens 18, comme on l'a parfois traduit 19 ou soutenu <sup>20</sup>. Nombre de sources grecques, latines, araméennes et syriaques le donnent depuis l'Antiquité aux nomades des Empires byzantin et sassanide 21 : aussi était-il parfois accompagné de la formule de Mḥmṭ <sup>22</sup> ou du terme Mahgerāye <sup>23</sup> pour spécifier qu'ils professaient la nouvelle religion née en Arabie.

La seconde formule qui s'appliquait à l'ère musulmane est « ère des *Mahgerāye*, les fils d'Ismaël, le fils d'Agar, le fils d'Abraham » qui figure dans le colophon d'un fragment nestorien du Nouveau Testament de la British Library contenant l'épître aux Hébreux et complété en 682 <sup>24</sup>.

- 14. Grohmann, Arabische Chronologie, p. 14; Worp, « Hegira Years in Greek », p. 114; Bagnall et Worp, Chronological Systems of Byzantine Egypt, p. 300.
- 15. Synodicon, p. 216/482, 227/490; Brock, « Syriac Views » p. 15; Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, p. 193. Son emploi perdura longtemps au Moyen Âge, comme l'atteste Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien II, p. 417/IV, p. 413, 414.
- 16. Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts I, p. 41-42 (Add. 14448); Brock, «The Use of Hijra Dating in Syriac Manuscripts», p. 277, 278.
- 17. Théodote d'Amid, op. cit. LVIII, passage traduit par Holyland, op. cit., p. 159; Jacques d'Édesse, Chronique, p. 326; Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien II, p. 416, 417, 418, 423/IV, p. 413, 414, 415, 417; Griffith, « The Prophet Muḥammad », p. 124; Hoyland, Seeing Islam as Others saw it, p. 148, 159, 165.
- 18. Ainsi un passage de la chronique perdue de Denis de Tell-Maḥré repris dans la chronique anonyme de 1234 désigne les Arabes chrétiens sous le nom de Ṭayyāyē; passage traduit dans *The*

- Seventh Century, p. 145; Brock, «Syriac Views», p. 15; Segal, «Arabs in Syriac Literature before the Rise of Islam», p. 123.
- 19. Synodicon, p. 482, 490; Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien II, p. 416, 417, 418, 423/IV, p. 413, 414, 415, 417.
- 20. Shahîd, « Ṭayyi' ou Ṭayy », p. 431.
- 21. Segal, « Arabs in Syriac Literature before the Rise of Islam », p. 101-104, 106-110, 119-122.
- **22.** Thomas le Prêtre dans Chronicon miscellaneum, p. 147/114; Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, p. 120.
- 23. Išō'yahb, *Išō'yahb Patriarchae III*, p. 97/73; Brock, «Syriac Views», p. 16.
- 24. Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts I, p. 92 (Add. 14666); Griffith, «The Prophet Muḥammad », p. 122-123; Griffith, «Free Will in Christian Kalām », p. 151-152, 153; Crone, «The First-Century Concept of Hiğra », p. 360 (35); Briquel-Chatonnet, «Le temps du copiste », p. 201; Brock, «The Use of Hijra Dating in Syriac Manuscripts », p. 277, 278.

Le terme de *Mahgerāye/Mehaggerāye* qui se répandit en Orient au courant des VII<sup>e</sup> et VIII<sup>e</sup> siècles, comme en témoignent les manuscrits syriaques <sup>25</sup> et les papyrus grecs d'Égypte sous la forme μωαγαρίται <sup>26</sup> appelle un long commentaire. Il ne désignait pas les conquérants d'Arabie qui s'étaient répandus dans les Empires byzantin et sassanide, comme on l'avait jadis cru <sup>27</sup>, mais les musulmans et les convertis, même étrangers : une source syriaque apparemment du VIII<sup>e</sup> siècle le donne effectivement au gouverneur de Mésopotamie, 'Abd Allāh b. Darrāǧ <sup>28</sup>, dont le statut de client du calife omeyyade Muʿāwiya laisse supposer qu'il n'était pas Arabe de sang <sup>29</sup>, même s'il l'était de langue et de nom. L'emploi du mot devait tardivement perdurer dans les sources syriaques <sup>30</sup> où il pouvait prendre un sens péjoratif <sup>31</sup>. Depuis le siècle dernier notamment vers sa fin, son origine a suscité un débat qui ne semble guère clos : certains érudits <sup>32</sup> le dérivent d'Agar (Haǧar en arabe), mère d'Ismaël (aussi était-il jadis rendu par Agaréens <sup>33</sup> ou fils de Hagar <sup>34</sup>). Ils le rattachent partant au grec 'Αγαρηνοί ou au latin *Agareni/Agraei* qui désignait depuis l'Antiquité tardive les Arabes, spécialement les tribus qui nomadisaient dans le désert de Syrie, comme le révèlent divers passages de l'Ancien Testament <sup>35</sup> et de sources du III<sup>e</sup> au vI<sup>e</sup> siècle <sup>36</sup>.

- 25. En premier, dans une lettre du patriarche jacobite Išō'yahb III d'Adiabène (m. en 659), Išō'yahb, Išō'yahb Patriarchae III, p. 97/73; Crone, « The First-Century Concept of *Hiğra* », p. 359 (25); Hoyland, op. cit., p. 179-180, 547 n. 13; puis, dans divers passages du VIIe siècle: une lettre d'Athanase de Balad, patriarche d'Antioche (683-687), Nau, «Littérature canonique syriaque inédite », p. 128; Vööbus, Syrische Kanonessammlungen I, p. 200; Hoyland, op. cit., p. 147; la biographie de Théodote d'Amid (m. en 698), LXVI, passage traduit par Hoyland, op. cit., p. 159; dans les Répliques de Jacques d'Édesse (m. en 708), p. 249/228; Hoyland, op. cit, p. 162; puis dans une lettre rédigée vers la fin de sa vie, Nau, «Lettre de Jacques d'Édesse», p. 518/523; Crone et Cook, Hagarism, p. 11, 163 n. 17.
- 26. En premier, deux papyrus grecs de 642 et 643 publiés par Grohmann, l'un en 1957 (« Greek Papyri of the Early Islamic Period», p. 28, 29), l'autre en 1932 (« Aperçu de papyrologie arabe», p. 41); puis reproduit en 1952 (From the World of Arabic Papyri, p. 114); Crone et Cook, Hagarism, p. 159, n. 51; Crone, « The First-Century Concept of Hiǧra », p. 359 (21); Hoyland, op. cit., p. 179-180. Ensuite, plusieurs papyrus d'Aphroditô et d'Apollonopolis, Kahane, « Die Magariten », p. 186-187, 190-191, 194; Crone et Cook, Hagarism, p. 159-160, n. 52; Crone, « The First-Century Concept of Hiǧra », p. 362 n. 44.
- **27.** Comme Nau, « Littérature canonique syriaque inédite », p. 128.
- **28.** *Id.*, « Notice sur le monastère de Qartamin », p. 59 [95]/84 [120].

- **29.** Balādurī, *Ansāb al-ašrāf* IV B, p. 123. Crone et Cook, *Hagarism*, p. 160 n. 57, ont déjà souligné son origine probable.
- 30. Comme en témoignent une lettre du patriarche jabobite, Jean, reprise dans un manuscrit achevé en 874, Nau, «Un colloque du patriarche Jean», p. 248, 251/257, 260, 261; Crone, «The First-Century Concept of Hiǧra», p. 359 (26); un fragment de Denis de Tell-Maḥré conservé dans *Chro*. 1234, éd. Chabot, p. 228, 232; trad. Chabot, p. 179, 181.
- 31. Comme le suggèrent deux passages de Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien II, p. 418, 423/IV, p. 414, 416; Brock, «Syriac Views», p. 15. 32. Smith, A Compendium Syriac Dictionary, p. 99-100; Brock, «Syriac Views», p. 15; Griffith, «The Prophet Muḥammad», p. 123; Griffith, «Free Will in Christian Kalām», p. 151-154.
- 33. Nau, « Un colloque du patriarche Jean », p. 257, 260, 261.
- 34. Comme Chabot dans sa traduction de Michel le Syrien, *Chronique de Michel le Syrien* II, p. 418, 423; ou Hoyland, *op. cit.*, p. 123, dans un passage de Gabriel de Qartamin.
- 35. Paralipomenon I, 5, 19 et Psaumes 82, 7 dans Septuaginta.
- 36. Eusèbe, Chronique, 24 F; Épiphane, Panarion, liv. I, 4 (1, 7); Sophocles, Greek Lexicon I, p. 63; Trimingham, Christianity among the Arabs, p. 313; Griffith, «The Prophet Muḥammad», p. 123; Millar, «Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins of Islam», p. 43.

Cependant, d'autres savants <sup>37</sup> tendent à le rapprocher de l'arabe *muhāģirūn*. Ce terme qui désignait primitivement les Compagnons qui avaient pris la fuite par le désert, à Médine, ou par la mer en Abyssinie, s'appliqua progressivement aux immigrants que le devoir avait contraint d'abandonner la terre de leurs ancêtres sous les premiers Omeyyades pour s'établir en Syrie afin d'assurer la sécurité de l'Empire <sup>38</sup>. Finalement, un glissement de sens l'étendit à l'ensemble des musulmans, même s'ils ne pouvaient plus être qualifiés d'émigrants: grand nombre d'entre eux n'avaient jamais changé de pays, étant nés sur le sol étranger où leurs ascendants s'étaient fixés. La confusion aurait été engendrée par les chrétiens parlant syriaque: ayant entendu les premières générations de troupes musulmanes qui occupaient leur patrie se donner le nom de *muhāģirūn*, ils l'adoptèrent dans leur langage pour les désigner <sup>39</sup>.

Enfin, la troisième et dernière appellation de l'année musulmane est « ère de la domination des Ismaéliens » (šulṭānā de 'Īšm'ly') que l'on rencontre dans le colophon d'un manuscrit de la British Library contenant des œuvres de Jean le Moine et copié à Édesse en 158/774-775 <sup>40</sup>. Le nom d'Ismaéliens (préférable à Ismaélites qui prête à confusion) tire son origine d'Ismaël <sup>41</sup>, le fils d'Abraham et l'ancêtre des Bédouins d'Arabie selon l'Ancien Testament. De l'Antiquité au haut Moyen Âge, il désignait couramment dans l'Orient les Arabes, suivant les témoignages de maints passages de sources variées en plusieurs langues, de la Bible <sup>42</sup> aux manuscrits grecs <sup>43</sup>, syriaques <sup>44</sup> et arméniens <sup>45</sup>. Comme il les présentait sous un jour favorable, alors que le terme d'Agaréens avait pris au cours du temps un sens péjoratif, ils auraient fini par l'adopter pour déguiser leur origine servile : de l'esclave Agar renvoyée par Abraham avec son fils, Ismaël, après la naissance d'Isaac dont Sarah, la femme libre, avait été miraculeusement la mère <sup>46</sup>.

- 37. Brock, «Syriac Views», p. 15; Griffith, «Free Will in Christian *Kalām*», p. 123, 152; Crone, «The First-Century Concept of *Hiğra*», p. 359 (21).
- 38. Madelung, «"Has the *Hijra* Come to an End?" », p. 233. Sur le sens du mot, cf. Crone, «The First-Century Concept of *Hiğra* ».
- **39.** Griffith, «Free Will in Christian *Kalām*», p. 152.
- 40. Wright, Catalogue of Syriac Manuscripts II, p. 457(Add. 17170); Briquel-Chatonnet, «Le temps du copiste », p. 201; Brock, «The Use of Hijra Dating in Syriac Manuscripts », p. 277, 278.
- 41. Brock, «Syriac Views», p. 15; Griffith, «The Prophet Muhammad», p. 122, 124.
- **42.** Psaumes 82, 7 dans Septuangita; Millar, « Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins of Islam », p. 32.
- 43. Eusèbe, Chronique, p. 24 a; Épiphane, Panarion, liv. I, 4 (1, 7); Jean de Nikiou (conservé par une version éthiopienne de la traduction arabe, l'original

- grec étant perdu), trad. Zotenberg, p. 262 (CXXI); trad. Charles, p. 179 (CXI. 9), 195 (CXX. 33), 202 (CXXIII. 5); Millar, « Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins of Islam », p. 43; Hoyland, Seeing Islam as Others saw it, p. 156.
- 44. Brock, «Syriac Views», p. 15; Griffith, «The Prophet Muhammad», p. 122, 124.
- 45. Comme l'attestent maints passages de l'histoire attribuée à l'évêque Sebêos, trad. Macler, p. 98, 99, 101, 102, 104, 109, 110, 132, 133, 134, 138, 142, 143, 145, 148; trad. Thomson, p. 94, 97, 99, 104, 109, 110, 111, 132, 134, 135, 146, 147, 149, 153; Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, p. 127, 131.
- 46. Sozomène, Histoire écclésiastique, p. 299 (liv. VI 38, 10) qui dérive le mot Sarrasins de Sar(r)ah; passage traduit et commenté par Millar, «Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins of Islam», p. 42, 43; également évoqué par Brock, «Syriac Views», p. 15.

Dans l'épigraphie syriaque, seules les deux premières expressions que l'on donnait à l'ère musulmane se retrouvent dans des inscriptions près du village de Kāmed dans la plaine de la Beqā' au sud de Beyrouth et datées de la dernière décennie du  $r^{er}$  siècle de l'hégire qui correspond à la deuxième décennie du  $viii^e$  siècle du calendrier chrétien : « ère des  $Mahg^erāye^{47}$  » et « ère de la domination des Ṭayyi'  $^{48}$  ». Celle-ci est suivie dans l'une d'entre elles d'un sobriquet descriptif de lecture incertaine qui semble péjoratif : « au nez épaté  $^{49}$  » transcrit du grec  $\pi\lambda\alpha\tau\nu\rho\rho\tilde{\nu}\nu\sigma\zeta$ . Quant à la dernière appellation de l'ère de l'Islam, « ère de la domination des Ismaéliens », elle ne fut certainement pas abandonnée, même si elle ne semble encore attestée.

Si l'ère musulmane fut pendant plus de trois siècles privée de nom en arabe, alors que le grec et le syriaque lui en donnaient au moins cinq, les ères locales souvent éphémères qui furent employées en terre d'Islam avaient dû en recevoir une, ne fût-ce que pour lever tout risque de confusion avec elle. Elles demeurent inconnues, à l'exception de celle qui fut baptisée en Égypte au premier siècle de l'hégire (et peut-être plus longtemps): sanat qaḍā' al-mu'minīn, dont deux papyrus arabes (et peut-être d'autres qui dorment insoupçonnés dans une collection ou au sein de la terre) nous révèlent l'existence. L'un appartient au musée du Louvre à Paris, et l'autre à l'Österreichische Nationalbibliothek à Vienne. Ces écrits comptent parmi les plus anciens qui soient parvenus jusqu'à nous: le premier date, en effet, de 42/662-663 et le second de 57/676-677. Ils furent retirés soit du même lieu, soit de deux lieux différents, sans doute à des années de distance: le viennois à la fin du xixe siècle, puis le parisien au début du xxe. Il appartenait, en effet, à la collection réunie par Jean David-Weill lors de son séjour au Caire, d'abord comme attaché libre à l'Institut français d'archéologie orientale (1927-1933), puis comme pensionnaire (1933-1936) et léguée à sa mort en 1972 au musée où il avait rempli la fonction de conservateur pendant près d'un quart de siècle (1945-1968).

D'emblée, il convient de déterminer le sens du terme qaḍā' qui était susceptible d'en revêtir plusieurs dans les premiers siècles de l'Islam 50. Il doit désigner la judicature 51 (en clair, la fonction de cadi), comme le suggère un fragment de tradition où elle est appellée qaḍā' al-muslimīn 52. Quant au mot mu'minīn, il était alors synonyme de muslimīn, comme le révèlent maints passages du Coran où les deux termes sont parfois liés 53 et de la constitution de Médine dont l'authenticité n'a encore jamais été révoquée en doute 54. Puis à une date qui

- 47. Mouterde, «Inscriptions en syriaque dialectal à Kāmed (Beqā') », p. 81, n° 10, p. 96, n° 28 (où le mot est curieusement traduit par hégiriens!); Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, p. 148.
- **48.** Mouterde, «Inscriptions en syriaque dialectal à Kāmed (Beqā') », p. 92, n° 20, p. 93, n° 21 (où les Tayy sont devenus des Arabes).
- 49. Ibid., p. 79, nº 5.
- 50. Rien que pour le hadīt, cf. Concordance V, p. 414-417.
- 51. Et non «year of the dispensation of the believers », comme l'a cru Hoyland (Seeing Islam as Others Saw It, p. 690), qui n'a jamais vu le papyrus dont je lui avais parlé à Princeton; ou «year of the

- rule of the Believers », comme l'a traduit Donner, « From Believers to Muslims », p. 48.
- 52. Man ṭalaba qaḍā' al-muslimīn, Abū Dāwūd, Ṣaḥīḥ sunan al-muṣṭafā I, p. 114.
- 53. Montgomery Watt, «The Conception of Īmān in Islamic Theology», p. 8-9; Denny, «Some Religio-Communal Terms», p. 36-46; Serjeant, «The Sunnah Jāmi'ah», p. 13, 14; Griffith, «The Prophet Muḥammad», p. 126, 127; Donner, «From Believers to Muslims», p. 15-17.
- 54. Serjeant, «The Sunnah Jāmi'ah », p. 12-14, 16-19, 23-24, 26-27, 35, 37. Le mot y figure 32 fois, Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, p. 548, n. 18.

demeure encore indéterminée mais qu'il faut probablement situer au courant du deuxième siècle, le second mot finit par supplanter le premier pour désigner les membres de la communauté qui professait la religion de l'Islam 55. L'expression doit donc être interprétée comme année de la juridiction des musulmans; ou en clair, année employée par les musulmans pour les actes juridiques. Toutefois, comme le mot mu'minīn englobait primitivement d'autres monothéistes, notamment les juifs et les chrétiens 56, cette ère fut peut-être également usitée par les Gens du Livre en Égypte. Mais suivait-elle le calendrier lunaire? Autrement dit, commençait-elle le premier muharram pour finir le dernier du l-higga? Par un bonheur inespéré, le premier papyrus renferme indirectement la réponse. La somme devait être réglée à la fin de l'année 42 de la juridiction des croyants quand les bassins de submersion seraient pleins. Mais comme le dernier jour de l'année lunaire qui était aussi le dernier jour de dū l-higga tombait le 14 avril 663, cette date ne pouvait correspondre: depuis la nuit des temps, les vannes qui répandaient dans les bassins les eaux provenant de barrages permanents ne s'ouvraient qu'à l'annonce de la crue, soit fin août ou septembre 57. Après la conquête arabe, les coutumes immémoriales continuèrent de régner sans l'ombre d'un changement: les canaux étaient progressivement libérés suivant la montée du Nil, puis les derniers barrages finalement brisés pour remplir les rigoles d'arrosage encore fermées le 17 thot (14 septembre) 58. Les prises des bassins devaient s'ouvrir au courant du mois d'août, comme à la fin du XIXe siècle: il fallait, en effet, aussitôt que possible, inonder les terres d'eau rouge chargée de limon et de matières fertilisantes 59. La submersion qui s'effectuait à la saison de l'inondation était donc impossible à la saison de l'ensemencement et de la récolte qui débutait dès l'étiage, en mars ou en avril 60. La fin de l'année de la juridiction des croyants devait indubitablement correspondre à celle de l'année copte, plus précisément au dernier épagomène que l'Égypte ajoutait à la fin de son année de 360 jours pour la faire coïncider avec l'année solaire et que les Arabes appelaient «jours du retard » (ayyām al-nasī') ou «petit mois » (al-šahr al-ṣaġīr) 61. L'échéance des créances devait tomber le 28 août 663 qui était le cinquième épagomène de l'année 380 de l'ère des Martyrs 62. L'ère de la juridiction des croyants était donc une ère lunaire à mois solaires qui associait la chronologie musulmane au calendrier copte: elle commençait le premier thot (au lieu du premier muharram), soit le 29 août ou le 30, si les cinq épagomènes de l'année précédente étaient suivis du sixième qui revenait tous les quatre ans, et s'achevait le 28 ou le 29, après chaque série de

55. Montgomery Watt, « The Conception of Īmān in Islamic Theology », p. 9, n'a pu préciser la date à laquelle le mot *muslimīn* a remplacé *mu'minīn* pour désigner les musulmans. Crone et Cook, *Hagarism*, p. 8, la situent au VIII<sup>e</sup> siècle. Donner, « From Believers to Muslims », n'a guère guère tenté de la déterminer.

- 56. Donner, « From Believers to Muslims », p. 16-17, 19, 26, 28-29.
- 57. Bonneau, La crue du Nil, p. 114-115, 202.
- 58. Pellat, Cinq calendriers égyptiens, p. 4, 6-7 (où la date est le 14 thot et non le 17), 94-95, 102-103,

134-135. Ces passages sont vierges des inepties que j'ai naguère signalées dans la monographie, Rāģib, «À propos des cinq calendriers égyptiens de Ch. Pellat».

- 59. Barois, Les irrigations en Égypte, p. 76, 81.
- 60. Ibid., p. 147.
- 61. Grohmann, Einführung und Chrestomathie, p. 230; Grohmann, Arabische Chronologie, p. 29.
- **62.** Wüstenfeld-Mahler, Wüstenfeld-Mahler'sche Vergleichungs-Tabellen, p. 59.

quatre ans. Comme l'année lunaire compte onze jours de moins que l'année solaire, un raccord périodique devait s'effectuer par l'intercalation d'un treizième mois environ tous les trois ans pour compenser le retard du soleil sur la lune. Son usage semble avoir été éphémère dans les actes juridiques, notamment les créances. Toutefois, il devait dépasser les trois lustres (de 42/662-663 à 57/676-677) attestés par les deux papyrus de cette étude: d'autres écrits dormant encore dans les collections ou le sol d'Égypte permettront peut-être d'en étendre la durée d'emploi et de confirmer ou d'infirmer mon hypothèse, si toutefois une publication en livre la teneur. Abandonnée à une date inconnue pour les documents du quotidien et de la pratique, cette ère continua d'être usitée pour la perception des impôts liés au cycle agricole sous un nom différent: « année de l'impôt foncier » (al-sana al-harāǧiyya) pour la distinguer de l'année lunaire (al-sana al-hilāliyya) 63 qui pouvait la devancer de trois ans 64. D'autres ères lunisolaires ont dû être utilisées dans les pays enlevés aux Empires byzantin et sassanide afin d'accorder le calendrier solaire des conquis au calendrier lunaire des conquérants. Mais seules des inscriptions encore ensevelies au sein de la terre pourront en dévoiler l'existence si le hasard les ramène au jour. Enfin, pourquoi les dettes devaient-elles être réglées à la fin de l'année solaire? Comme le calendrier des Arabes qui compte les jours selon le cours de la lune était indépendant des saisons, il ne pouvait convenir à l'Égypte où la vie était liée au régime du Nil (crue, retrait, puis étiage constant). Aussi paraissait-il plus simple de fixer le terme des créances au moment de l'inondation qui avait lieu à la fin de l'année copte, plutôt qu'à la fin de l'année lunaire : les eaux en recouvrant les terres annonçaient le moment de rembourser les dettes. En clair, les repères offerts par le cycle agricole rappelaient aux débiteurs comme aux créanciers l'échéance des obligations. De même, la perception de l'impôt foncier s'effectuait quand les bassins étaient pleins (ilā mil' al-ġayl) 65.

# P. Louvre inv. J. David-Weill 20 (42/662-663)

Ce papyrus aux bords effrangés a perdu sa partie supérieure dont il est impossible de déterminer l'importance. Il ne mesure plus que trente-trois cm de large sur vingt de long. Sur les fibres verticales, subsistent treize lignes où l'on reconnaît quatre séries d'écritures différentes dépourvues de points diacritiques. Les trois premières, qui comportent deux créances (l. 1 et 2-3), semblent avoir été rédigées par la même personne. Les quatrième, cinquième et sixième, qui renferment le troisième titre, ont dû être inscrites par une deuxième main, même si la quatrième a disparu. Les suivantes (7-11), qui contiennent les quatrième et cinquième créances, offrent des

- 63. Cf. par ex. Cahen et Rāģib, « Une reconnaissance de dette », p. 25; republié dans *Chrestomathie*, p. 85, nº 45.
- **64.** Casson, «Tax-Collection Problems in Early Arab Egypt », p. 277-279.
- 65. Comme le révèle un papyrus du Louvre (inv. E 7106) dressé en 44/664-665 dont la photo figure dans Rāġib «Les plus anciens papyrus arabes»,

pl. III. L'impôt foncier y est désigné sous le terme de *ğizya*, plutôt que sous celui de *ḥarāǧ*, les deux mots étant alors employés l'un pour l'autre, Cahen, «Djizya», p. 573. La capitation était effectivement perçue par année lunaire, *ibid.*, p. 575, alors que l'impôt foncier n'était exigible que lorsque le Nil avait envahi la vallée au début de l'année copte, en *tūt*, Pellat, *Cinq calendriers égyptiens*, p. 102, 103.

caractères plus gros qui les différencient des précédentes: aussi doit-on les considérer comme écrites par un troisième homme. Enfin, les deux dernières (12-13), qui renferment le sixième titre, se distinguent par des lettres plus petites tracées par un calame plus fin qui révèlent une quatrième main. L'encre noire a pâli par endroits et cinq passages ont été essuyés probablement au moyen d'une étoffe ou d'une éponge mouillée plutôt que par la langue en léchant le papyrus: ce procédé que l'on avait coutume d'appeler maḥw pour le distinguer du grattage que l'on désignait sous le terme de kašṭ ou de bašr 66 ne convenait apparemment qu'à des fragments courts (quelques mots, sinon quelques lettres). La photographie prise à l'infrarouge par le laboratoire de recherche du musée du Louvre n'a pu faire apparaître les passages enlevés qui doivent être considérés comme irrémédiablement perdus. Aucun autre procédé comme l'ultraviolet n'a été tenté: il était voué à l'échec.

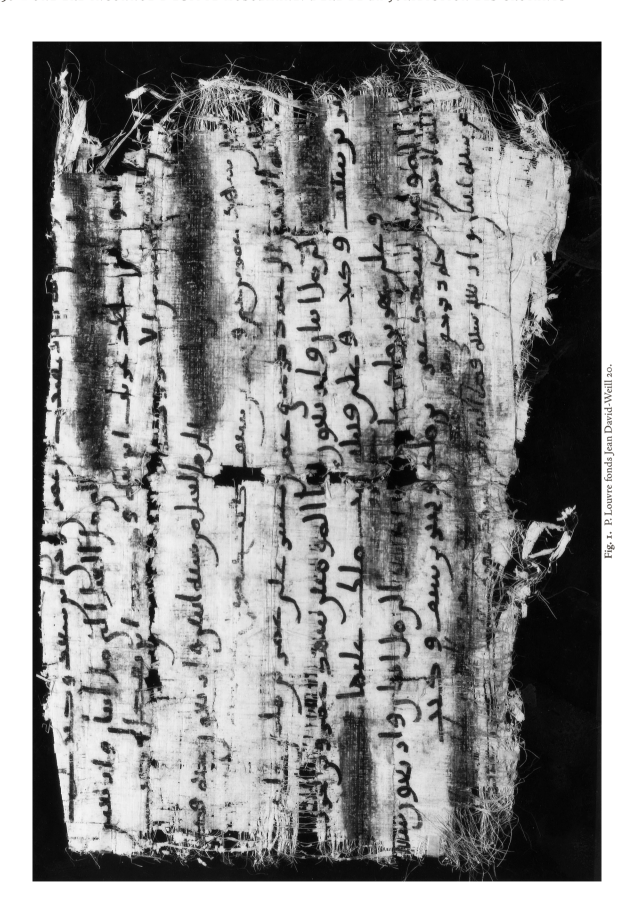
# Analyse

La feuille porte six créances (dikr hagg) rédigées l'une après l'autre probablement le même jour ou à des dates proches (même semaine ou même mois). Puis, après libération du débiteur, le créancier ou le rédacteur a pris soin d'effacer un passage du titre (soit le nom des deux parties, soit le montant de la somme due) pour l'annuler. Ces écrits, qui revêtent le plus souvent la forme active d'une créance (comme dans le présent papyrus et le suivant) où l'obligation est considérée comme un droit plutôt que la forme passive d'une charge dont le débiteur reconnaît l'existence devant témoins <sup>67</sup>, semblent avoir été courants aux premiers siècles de l'Islam comme le suggèrent plusieurs papyrus disséminés à travers le monde, dont le présent doit être considéré comme le plus ancien témoignage <sup>68</sup>. Encore faut-il pour en déterminer l'importance, procéder au dépouillement des publications aussi bien que des collections pour établir la liste des écrits datés ou datables jusqu'à la chute des Omeyyades. Mais, pour l'heure, aucun projet semblable au Répertoire chronologique d'épigraphie arabe, dont nul ne peut contester le mérite, n'a encore été entrepris et ne saurait même être envisagé, vu la masse de papyrus encore inconnus que seule une visite minutieuse de collections souvent considérables et dépourvues de catalogues permettra d'exhumer. Le nombre des créances dans un temps où des documents de la pratique aussi essentiels que les actes de mariage ou de vente semblent rares, sinon existants jusqu'à l'avènement des Abbassides, doit être attribuée au précepte coranique de recourir à l'écrit pour constater les dettes: « Ne répugnez point à rédiger cette créance, qu'elle soit petite ou grande, jusqu'à son terme! Cela est plus équitable auprès d'Allāh, plus droit pour le témoignage et plus à même de supprimer le droit. » (II, 282). Aussi les fidèles avaient-ils pris coutume de confier à l'écriture les dettes contractées, alors qu'ils négligeaient de le faire pour les autres actes du quotidien, même d'importance, qui restaient oraux : ils laissaient aux témoins le soin d'en attester l'existence. Enfin, comme la nature même des obligations n'est pas précisée, on ignore si elles découlaient d'emprunts ou correspondaient à des sommes que les débiteurs se trouvaient provisoirement dans l'incapacité de régler.

66. Sur ce procédé, cf. Rāġib, Actes de vente d'esclaves et d'animaux II, p. 6, § 16.

<sup>67.</sup> Sur cette distinction, cf. Rāģib, Marchands d'étoffes, p. 9.

<sup>68.</sup> Comme je l'ai naguère signalé, ibid., p. 8.



AnIsl 41 (2007), p. 187-207 Yūsuf Rāģib Une ère inconnue d'Égypte musulmane : l'ère de la juridiction des croyants © IFAO 2025 AnIsl en ligne

Chaque créance du présent papyrus revêt, malgré de légères variantes, une forme similaire qui était connue en Arabie avant même l'avènement de l'Islam <sup>69</sup>: l'expression dikr haqq est suivie du nom du créancier, puis de celui du débiteur; figurent ensuite le montant de la somme, la date d'échéance et l'attestation de deux hommes qui en ont porté témoignage. La première est en partie perdue: n'en reste que le nom des deux témoins (l. 1). Dans la deuxième (l. 2-3) et la troisième (l. 4-6), la formule dikr haqq ainsi que les noms du débiteur et du créancier ont été volontairement effacés: ne subsistent que la date d'échéance et le nom de deux témoins. La quatrième (l. 7-9) comporte le nom du créancier suivi des noms du débiteur et de deux témoins. Dans la cinquième (l. 10-11), on ne trouve plus que le nom du débiteur, la somme, son terme et le nom de deux témoins. Enfin, la sixième (l. 12-13), la dernière du papyrus mais peut-être pas du rouleau, renferme le nom du créancier et du débiteur, la date d'échéance et le début du nom du premier homme appelé à en certifier la véracité.

Enfin, l'année est désignée à six reprises (l. 1, 3, 5-6, 8, 10-11, 13) sous l'expression énigmatique : sanat qaḍā' al-mu'minīn. Dans cette série de créances, deux hommes reviennent : le débiteur de la quatrième créance, 'Umar b. Malkī (l. 7) a servi de témoin pour la cinquième (l. 11), dont le débiteur est peut-être son frère. De même, Buṭayr b. Sayf a constaté l'existence des trois dernières obligations, la troisième (l. 6), la quatrième (l. 9) et la cinquième (l. 11). Des témoins choisis pour leur probité prêtaient déjà leur concours pour attester les actes, malgré une organisation judiciaire encore rudimentaire à cette époque.

Enfin, comme les rédacteurs des titres omettent d'indiquer leur date de rédaction, elle demeure inconnue. Aussi peut-elle remonter à l'année précédant le terme, soit à 41/661-662, mais sans doute pas davantage : des délais de paiement plus longs semblent improbables.

**Texte** 

```
    أ. [قضا الم]و[من]ين ش[ه]د عقيب ابن عمرن وحى ابن سعد وكتب
    أ. [[.........]] الى مل الغيل الى مل اثنان واربعين
    قضا ا]لومن[ين] شهد عريب ابن ينة و.... ابن تفضل (؟) وكتب
    أ. [.].... من الا[.]...[..]...].
    أ. [[........]] الى مل <ا> لغيل من سنة اثنين واربعون سنة قضا
    آ. [المومن]ين شهد عمر بن حى وبثير بن سيف [و] كتب
    أ. [بسم] الله الرحمن الرحيم ذكر حق عمر بن عسر على عمر بن ملكي عليه
    أ. [......]] الى مل اثنان واربعون [قض]لم المومنين شهد عمرو بن الحرث
    أ. [وبث]ير بن سيف وكتب وعلى قبيلة جنب ملك عليها [[......]]
```

69. Son premier témoignage figurait sur une peau détenue par al-Ma'mūn: elle portait une créance de 1 000 drachmes dus au grand-père paternel

du Prophète, 'Abd al-Muṭṭalib b. Hāšim par un ḥimyarite, Ibn al-Nadīm, *Fihrist* I, p. 5/I, p. 9.

- ١١. [قض] المومنين شهد عمر بن ملكى وبثير بن سيف وكتب
- ١٢. [بسم] الله الرحمن الرحيم ذكر حق [[شهر بن ملكي على اسعد بن عمرو ال...]
  - ١٣. [...] من سنة اثنان واربعين سنة قضا المومنين شهد عمرو [بن]...

#### Notes de lecture

- L. 1: Bien que le début ne se devine que faiblement, la formule a pu être aisément restituée grâce à sa répétition.
  - L. 2: La première partie a été essuyée ou léchée: on n'en distingue plus rien.
  - L. 3: Du nom du second témoin, ne subsiste que la lettre finale, un dāl ou un dāl.
- L. 5: Comme pour le début de la ligne 2, le début a été volontairement effacé par le même procédé. Une coupure du papyrus a emporté la fin du *lām* de *mil*' et l'alif du mot suivant.
  - L. 8: Début également effacé.
- L. 10: Le membre de phrase sittat danānīr wa niṣf est écrit en interligne: oublié, il a été probablement ajouté lors de la lecture qui avait suivi la rédaction. Toutefois, le pluriel de danīr qui pourrait être danāyir plutôt que danānīr ne doit pas être écarté, un trou ayant mutilé le mot.

#### Traduction

- 1. De la juridiction des croyants. A témoigné 'Uqayb b. 'Imrān et Ḥayy b. Sa'd. Écrit.
- 2. [[...]] jusqu'au plein des bassins et la fin de (l'année) quarante-deux
- 3. de la juridiction des croyants. A témoigné 'Arīb b. Yanna et ... b. Tafaḍḍul (?). Écrit.
- 4. . [.] ... [...] ... [.]
- 5. [[...]] jusqu'à la fin de l'année quarante-deux, année de la juridiction
- 6. [des croyants]. A témoigné 'Umar b. Ḥayy et Butayr b. Sayf. Écrit.
- 7. [Au nom] de Dieu, clément et miséricordieux! Titre établissant le droit de 'Umar b. 'Asr sur 'Umar b. Malkī: il doit
- 8. [...] [[...]] jusqu'à la fin de (l'année) quarante-deux de la juridiction des croyants. A témoigné 'Amr b. al-Ḥāriṯ
- 9. et Butayr b. Sayf. La tribu de Ğanb doit un bien [[...]]. Écrit.
- 10. [...] [[...]] sur Šahr b. Malkī: il doit `six dinars et demi' jusqu'à la fin de (l'année) quarante-deux, année
- 11. de la juridiction des croyants. A témoigné 'Umar b. Malkī et Butayr b. Sayf. Écrit.
- 12. [Au nom] de Dieu, clément et miséricordieux! Titre établissant le droit de [[Šahr b. Malkī sur As'ad b. 'Amr]] : il doit
- 13. [...] de l'année quarante-deux, année de la juridiction des croyants. A témoigné 'Amr [b.]...

### Commentaire

Ligne 1: le nom 'Uqayb n'est attesté qu'aux premiers temps de l'Islam: il fut porté par le Compagnon 'Uqayb b. 'Amr <sup>70</sup>. Le nom de 'Imrān semble dépourvu de l'alif de prolongation, à moins que cette lettre n'ait disparu lors de la perte du haut du papyrus. Le nom de Ḥayy n'est pas attesté: cependant, son diminutif Ḥuyayy semble avoir été courant aux premiers siècles de l'Islam. Mais on peut également lire Ḥubbī, Ḥunnī, Ḥinnī, Ḥibbī et Ğinnī <sup>71</sup>.

L. 2: le mot gayl est susceptible de revêtir divers sens qui doivent être d'emblée exclus, comme lait maternel, vêtement ample, dessin ou bordure d'un vêtement ou d'une pièce d'étoffe (tawb), garçon grand et dodu ou arbres nombreux et touffus. Seuls les deux que lui prêtent quelques sources relatives aux impôts ou aux sciences peuvent être retenus: ruisseau d'eau claire moins important qu'un grand torrent (dūna l-sayl al-kabīr) pour les plus anciennes 72 vocalisé tantôt ġayl<sup>73</sup> et tantôt ġīl<sup>74</sup>; sorte de marais où croissent des joncs (aǧama) ou bassin similaire destiné à recueillir les eaux qui doivent servir à l'irrigation des terres, pour Hwārazmī<sup>75</sup>. En Égypte, le terme ne pouvait s'appliquer qu'aux bassins immémoriaux de submersion que désignaient les papyrus grecs sous divers noms 76: d'une part, les canaux d'irrigation ou d'inondation étaient loin d'être clairs surtout au moment de la crue qui les chargeait de limon; d'autre part, ils ne se remplissaient que momentanément par les eaux qui prenaient le chemin des bassins et se vidaient aussitôt après leur passage. La culture se faisait alors par l'inondation des champs pour une durée assez longue afin que le sol en fût profondément pénétré et conservât suffisamment de fraîcheur pendant la récolte qu'on semait dès le retrait du fleuve 77. Le taux d'imposition des champs ainsi arrosés suscitait la divergence des juristes : suivant une tradition <sup>78</sup>, ils n'étaient frappés que d'une demi-dîme (1/20) (nisf 'ušr), mais suivant d'autres <sup>79</sup>, ils étaient entièrement redevables de la dîme ('ušr) comme les terres irriguées par la pluie ou naturellement. Dans le papyrus, le terme est apparemment un collectif: ses deux pluriels couramment signalés par les dictionnaires sont ġuyūl et aġyāl 80. Un troisième est cependant plausible, même s'il n'est guère attesté: ġuyul. Toutefois, si le mot est au singulier, il doit signifier fleuve (nahr) (à savoir, le Nil), sens qu'il revêtait au Yémen médiéval 81 et que justifierait le nombre d'Arabes méri-

70. Ibn 'Abd al-Barr, *Al-Istī'āb fī ma'rifat al-aṣḥāb* III, p. 1244; Ibn al-Aṯīr, *Usd al-ġāba* I, p. 386, nº 4172; Ibn Ḥaǧar, *Al-Iṣāba* IV, p. 438, nº 5642.

71. Ibn Mākūlā, *Al-Ikmāl* II, p. 581-585; Dahabī, *Muštabih* I, p. 304, 474; Ibn Ḥaǧar, *Tabṣīr* I, p. 304, 474.

**72.** Yaḥyā, *K. al-ḥarāğ*, p. 86/p. 82; repris par Ibn Māǧa, *Sunan* I, p. 581, nº 1818; Qudāma, *K. al-ḥarāǧ*, p. 37, 123.

73. Comme dans l'unique manuscrit de Qudāma (Köprülü 1076) transcrit vers 600/1203 et reproduit en fac-similé dans Ben Shemesh, *Taxation in Islam* II, p. 123 (fol. 86 v°).

74. Ġīl, s'il désigne une eau courant sur la face de la

terre, LA XI, p. 512; Lane, An Arabic-English Lexicon VI, p. 2319.

75. P. 69; Bosworth, «Abū 'Abdallāh al-Khwārazmī', p. 156.

**76.** Bonneau, Le régime administratif de l'eau du Nil, p. 18-19, 22, 45-48, 51-55, 62-63, 201-203.

77. Barois, Les irrigations en Égypte, p. 56.

78. Abū Yūsuf, K. al-ḥarāǧ, p. 31/p. 82; Løkkegaard, Islamic Taxation, p. 121.

79. Yaḥyā, K. al-barāğ, p. 80, 81/p. 79.

80. Fayrūzābādī, Al-Qāmūs al-muḥīṭ, p. 1344; LA XI, p. 512; Lane, An Arabic-English Lexicon VI, p. 2319.

81. Yāqūt, Mu'ğam al-buldan IV, p. 952.

dionaux alors implantés en Égypte. Pour finir, que le terme *ġayl* désigne ruisseau, bassin ou fleuve, les dettes devaient être réglées au moment de l'inondation. Mais il tomba au cours du temps en désuétude: les canaux qui recevaient l'eau du Nil ne seront plus appelés que *turʿa*, pl. *turāʿ*, les bassins, *baḥr*, pl. *buḥūr* ou *abḥur* <sup>82</sup> et le fleuve *nahr* ou *baḥr*. La seconde occurrence du mot *milʾ*, qui précède l'énoncé de l'année (littéralement plein), ne revêt pas le même sens que la première: ici, il doit signifier « fin », comme le révèle un autre papyrus du Louvre encore inédit où l'on rencontre: *milʾ* šahr.

Enfin, au rebours du papyrus précédent, l'accord du nom de nombre est incorrect, si l'on peut ainsi qualifier un accord antérieur à la norme qui sera plus tard codifiée : au lieu de *itnatayn* wa arba'în, on trouve *itnān wa arba'în*, comme plus loin à la l. 13.

- L. 3: le nom du premier témoin peut être lu 'Arīb aussi bien que 'Urayb, Ġarīb et même Ġurayyib <sup>83</sup>. Celui de son père est susceptible de diverses interprétations: Bunna, Bayya, Tanna, Yanna, Banna (nom double, masculin et féminin) et Babba (surnom) <sup>84</sup>. Le choix de Yanna a été motivé par le nombre des Banū Yanna qui participèrent à la conquête de l'Égypte <sup>85</sup> et laissèrent leur nom à une colline de Fusṭāṭ, Ğurf Yanna <sup>86</sup> et un édifice couvert (saqīfa) <sup>87</sup>. Le nom du second témoin est de lecture incertaine: on peut proposer Yafṣil aussi bien que Tafaḍḍul, dont aucun n'est cependant attesté. Les lectures Mufaḍḍal et Buqṭur ne s'imposent guère paléographiquement.
  - L. 5: itnayn wa arba'ūn au lieu de itnatayn wa arba'īn.
- L. 6: le nom du second témoin peut se lire Buṭayr ou Ṭabīr <sup>88</sup>, mais pas Ğubayr: les ǧīm-s initiaux sont clairement écrits.
- L. 7: le nom du père du créancier peut être lu 'Asr, 'Isr, 'Usr ou 'Ušr. Toutefois, aucune de ces formes n'est attestée. Celui du père du débiteur figure trois fois dans le papyrus: dans les deux premières (ici et l. 10), la lettre finale légèrement effacée prête à équivoque: elle peut sembler un  $y\bar{a}$ ' ou un  $n\bar{u}n$ . Mais, dans la troisième (l. 12), elle n'est plus ambiguë, puisqu'elle revêt la forme d'un trait horizontalement tiré sous le nom qui se prolonge même sous le nom de son fils, 'Umar, dont il dépasse la consonne finale ( $r\bar{a}$ '). Plus de doute: il s'agit d'un  $y\bar{a}$ ' et non d'un  $n\bar{u}n$ . Dans les sources, je n'ai rencontré aucun Malkī ou Malakī; toutefois, le nom Milkān (qui serait écrit sans alif de prolongation, comme 'Imrān à la première ligne) est attesté <sup>89</sup>.
- L. 8: au lieu de *itnatayn wa arba'în*: *itnān wa arba'ūn*, que l'on retrouve l. 11. Cette syntaxe flottante confirme la différence des mains qui ont rédigé la série des créances: trois accords différents de l'année dans le même papyrus.
- **82.** Pellat, Cinq calendriers égyptiens, p. 210. Sur ces bassins d'irrigation, cf. Barois, Les irrigations en Égypte, p. 56-117.
- 83. Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl VII, p. 11-12; Dahabī, Muštabih II, p. 455-456; Ibn Ḥaǧar, Tabṣīr III, p. 943.
- 84. Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl I, p. 182-184; Dahabī, Muštabih I, p. 45; Ibn Ḥaǧar, Tabṣīr I, p. 58-59.
- 85. Cf., par ex., Ibn Mākūlā, *Al-Ikmāl* I, p. 183-184.
- 86. Ibn 'Abd al-Ḥakam, K. Futūḥ Miṣr, p. 127.
- 87. Ibid., p. 129.
- 88. Ibn Mākūlā, *Al-Ikmāl* I, p. 368-369; Ibn Ḥaǧar, *Tabṣīr* I, p. 219.
- 89. Cf., par ex., Ṭabarī, Ta'rīh I, p. 748, 1105, 1132.

L. 9: deux tribus arabes, sinon davantage, portaient le nom de Ğanb <sup>90</sup>, dont l'une s'était implantée à Fusṭāṭ <sup>91</sup>. Malgré son petit nombre, elle subsistait encore en Égypte au début du III<sup>e</sup>/IX<sup>e</sup> siècle <sup>92</sup>.

L. 10: le nom Šahr est également archaïque 93.

# P. Vindob. A 1119 (57/676-677)

Du papyrus, ne subsiste qu'un fragment de treize cm et demi de large sur quatorze et demi de haut. L'écrit ne comporte plus que la fin de neuf lignes tracées à l'encre noire sur les fibres verticales. Elles ont dû perdre plus du double : au moins quinze cm, sinon près de vingt, si la feuille était aussi large que la précédente (trente-trois cm). Les taches que l'on distingue au-dessus de certaines lettres ne doivent pas être prises pour des points diacritiques : l'écriture angulaire en semble dépourvue. Aucune différence de mains entre les créances. Comme dans le précédent papyrus, un passage a été volontairement effacé par le même procédé (l. 3).

# Analyse

Malgré l'amputation du papyrus, sa nature peut être devinée. Comme le précédent, il comportait une série de titres, dont quatre subsistent partiellement. Le nom des deux créanciers (qui revient dans les deux obligations) précède celui du ou des débiteurs. Toutefois, il n'est pas introduit par la formule *dikr ḥaqq* ni suivi de la préposition *'alā,* mais simplement précédé par la particule li. De la première créance (l. 1), ne subsiste que le mot hamsīna. La deuxième (l. 2-3) est due à deux créanciers : Amgad (sans nom de père comme s'il était un esclave dénué de filiation) et Zayd b. Istihl (?). La date de remboursement devait être la fin de l'année 57 de la juridiction des croyants, soit le 28 août 677, cinquième épagomène de l'année 394 de l'ère des Martyrs 94, et non le 2 novembre qui fermait l'année lunaire et correspondait à la saison de la récolte 95, bien que le terme n'en soit pas défini, comme dans le premier papyrus, par la plénitude des bassins de submersion. Elle a été restituée d'après le titre suivant. Le passage effacé (l. 3) sans doute après le règlement de la dette devait comporter le nom de deux témoins présents à l'acte pour en attester, au besoin, la teneur. Suivait probablement le verbe kutiba qui avait coutume de clore l'obligation. De la troisième créance (l. 4-5), le nom du ou des créanciers qui étaient peut-être les mêmes que dans la première a disparu, comme celui du débiteur. Elle avait pour objet deux sommes, comme le révèle le pronom affixe humā affixe incorporé au terme tult. Elle portait sur deux cents dinars, sinon davantage: un nombre d'unité et de dizaines est susceptible d'avoir précédé le mot mi'atayn dans la partie perdue de la ligne. Du nom des deux témoins de la l. 5, il ne reste que la fin du nom du père du second suivi du verbe kutiba (écrit). La quatrième créance

- 90. Kaḥḥāla, Mu'ğam qabā'il al-'arab I, p. 210.
- 91. Ibn 'Abd al-Ḥakam, K. Futūḥ Miṣr, p. 126; Birrī, p. 180.
- 92. Comme l'atteste la stèle d'un membre de la tribu décédé en 216/831, RCEA I, p. 161-162, n° 204.
- 93. Cf. par ex. Ṭabarī, Ta'rīh index.
- **94.** Wüstenfeld-Mahler, Wüstenfeld-Mahler'sche Vergleichungs-Tabellen, p. 59.
- 95. Barois, Les irrigations en Égypte, p. 147.

(l. 6-9) avait pour objet une somme dont le montant est également perdu, à l'exception du  $t\bar{a}$ ' marbūṭa final: il devait être compris entre trois et dix, puisque le mot danānīr est au pluriel. Comme la première, cette dette sera remboursée au même terme aux deux mêmes créanciers par un certain Ibn 'Ubayd dont le nom est estropié (n'en subsistent que les trois dernières lettres). Enfin apparaît Šarā'iḥ b. Ma'lūm qui devait être un débiteur, comme le révèle la préposition 'alā qui précède son nom. Les noms Istiḥl (?), Amǧad, Zuḥayn, Šarā'iḥ et même Ma'lūm de lecture incertaine ne semblent guère attestés par les sources narratives du Moyen Âge. On n'y rencontre, en effet, que des noms de lettrés et de personnages historiques: ceux qui étaient répandus dans les couches populaires n'apparaissent que dans les papyrus et les stèles funéraires.

**Texte** 

٨. استحل ] دغة بن عبيد من بني زحين

٩. ] فهو على شرايح بن معلو[م؟]

١. الى مل سبع وخمسين [....]

#### Traduction

- 1. Jusqu'à la fin de (l'année) cinquante[-sept...]
- 2. ] À Amǧad et Zayd b. Istiḥl (?) [...]
- 3. ]... A témoigné [[... b.... et... b. ]] [...]
- 4. ] deux cent [...] jusqu'à la fin de (l'année) cinquante-sept. Leur tiers ⅓ appartient à Ḥawl
- 5. ]... Écrit.
- 6. ] dinars de la juridiction des croyants jusqu'à la fin de (l'année) [cinquante]-sept.
- 7. ]... À Amğad et Zayd b.
- 8. Istiḥl (?)]... b. ʿUbayd des Banū Zuḥayn.
- 9. ] Il est dû par Šarā'iḥ b. Ma'lū[m?].

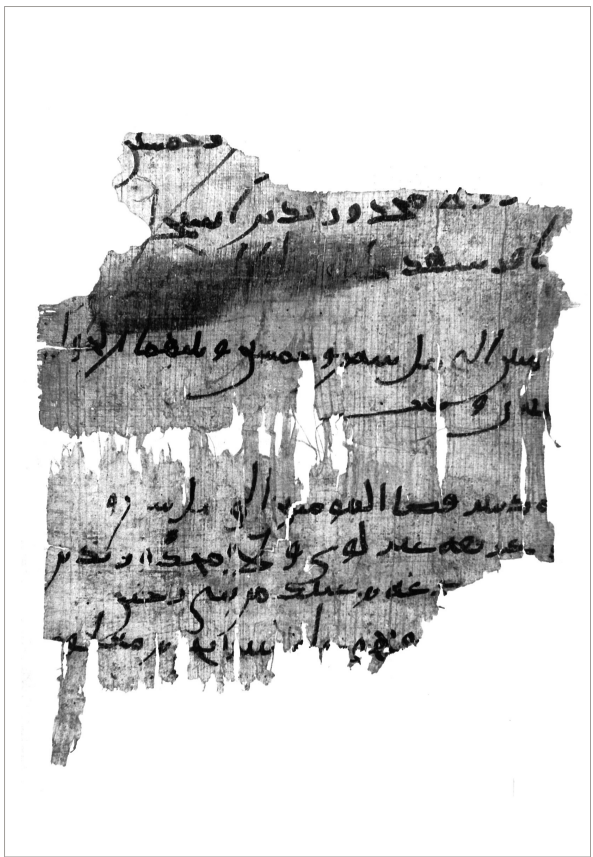


Fig. 2. P. Vindob. A 11191.

### Commentaire

Ligne 1: le mot sab' dont seul le bas du 'ayn final subsiste a été rétabli d'après la ligne 4. L. 8: la tribu de Zuḥayn n'est guère attestée dans les sources arabes médiévales; elle ne doit pas être confondue avec la branche homonyme des Ğaḥādila implantée dans le Hedjaz 96.

# Références bibliographiques

#### Instruments de travail

- Bagnall, R.S. et Worp, K.A., Chronological Systems of Byzantine Egypt, Deuxième édition, Brill, Leyde-Boston, 2004.
- Blair, Sh. S., The Monumental Inscriptions from Early Islamic Iran and Transoxiana, Leyde, 1992.
- Cahen, Cl., « Djizya », EI<sup>2</sup> II, p. 573-576.
- Concordance et indices de la tradition musulmane/
  Al-Mu'ğam al-mufahras li-alfāz al-ḥadīt
  al-nabawī. Les Six Livres, le Musnad d'al-Dārimī,
  le Muwaṭṭa' de Mālik, le Musnad d'Aḥmad
  ibn Ḥanbal, organisés et commencés par
  A.J. Wensick et J.P. Mensing, puis continués
  par J. Brugman, W.P. De Haass, J.B. Van Loon
  et J.T.P. De Bruyn, assistés par M. Fouad
  Abdelbaky, Leyde, 1936-19, 7 vol.; VIII. Indices,
  par W. Raven et J.J. Witkam. Leyde, 1988.
- Fayrūzābādī, Al-Qāmūs al-muḥīţ, Beyrouth, 1407/1987. Flügel, G., Die arabischen, persischen und türkischen Handschriften der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek zu Wien, Vienne, 1865-1867, 3 vol.
- Grohmann, A., « Aperçu de papyrologie arabe », EtudPap 1, 1932, p. 23-95.
- From the World of Arabic Papyri, Le Caire, 1952.
- Einführung und Chrestomathie zur Arabische Papyruskunde, Monografi archivu orientálního XIII, Prague, 1954.
- « Greek Papyri of the Early Islamic Period in the Collection of Archiduke Rainer », EtudPap 8, 1957, p. 5-40.
- Arabische Chronologie. Arabische Papyrologie,
   Handbuch der Orientalistik. I. Der nahe und der mittlere Osten II/1, Leyde-Cologne, 1966.
- Kaḥḥāla, 'U.R., Mu'ğam qabā'il al-'arab, Beyrouth, 1388/1968, 3 vol.

- *LA* = Ibn Manzūr, *Lisān al-'arab*, Beyrouth, 1374/1955-1375/1956, 15 vol.
- Lane, Ed. W., An Arabic-Englisch Lexicon, Londres, 1863-1893, 8 parties en 8 vol.
- Lewis, A.S. et Gibson, M.D., Forty-One Facsimiles of Dated Christian Arabic Munuscripts with Text and English Translation, Studia Sinaitica no. XII, Cambridge, 1907.
- P. Lond. IV = Bell H.I., Greek Papyri in the British Museum. Catalogue, with Texts, IV, The Aphrodito Papyri, Londres, 1910.
- PERF = Papyrus Erzherzog Rainer. Führer dürch die Ausstellung, Vienne, 1894.
- RCEA = Répertoire chronologique d'épigraphie arabe. Shahîd, I., « Ṭayyi' ou Ṭayy », EI<sup>2</sup> X, p. 431.
- Smith, J.P., A Compendium Syriac Dictionary Founded upon the Thesaurus Syriacus of R. Payne Smith, Oxford, 1903.
- Sophocles, E.A., Greek Lexicon of the Roman and Byzantine Periods (from B.C. 146 to A.D. 1100), New York, 1887, 2 vol.
- Wright, W., Catalogue of Syriac Manuscripts in the British Museum Acquired since the Year 1838, Londres, 1870-1872, 3 vol.
- Wüstenfeld-Mahler'sche Vergleichungs-Tabellen zur muslimischen und iranischen Zeitrechnung mit Tafeln zur Umrechnung Orient-Christilicdher Ären, Troisième édition augmentée, Wiesbaden, 1961.
- Zbiss, S.-M., Corpus des inscriptions arabes de Tunisie, Deuxième partie, Inscriptions arabes de Monastir, Tunis, 1960.

96. Kahhāla, Mu'ğam qabā'il al-'arab II, p. 468.

#### Sources

- Abū Dāwūd, Ṣaḥīḥ sunan al-muṣṭafā, Le Caire, 1348/1929, 2 vol.
- Abū Yūsuf, K. al-ḥarāğ, Būlāq, 1325/1885; trad. E. Fagnan, Le livre de l'impôt foncier (kitâb el-kharâdj), Paris, 1921.
- Balādurī, Ansāb al-ašrāf IV B, éd. M. Schloessinger, Jérusalem, 1938.
- Chrestomathie de papyrologie arabe: documents relatifs à la vie privée, sociale et administrative dans les premiers siècles islamiques, préparée par A. Grohmann †, retravaillée et élargie par R.G. Khoury, Brill, Leyde-New York-Cologne, 1993.
- Chro. 1234 = Anonymi auctoris Chronicon ad annum Christi 1234 pertinens, éd. J.-B. Chabot, Csco 81-82/Syr. 36-37, Paris, 1904; trad. latine du premier volume par J.-B. Chabot, Praemissum est Chronicon anonymum ad A.D. 819 pertinens, Csco 109/Syr. 56, Paris, 1937; trad. française du second volume par A. Abouna, Csco 354/Syri 154, Louvain, 1974.
- Chronica minora, I, Csco 1-3/Syri 1-6, Louvain, 1903, 3 vol.; réimpr., Louvain, 1960-1961.
- Chronicon miscellaneum ad annum domini 724 pertinens, éd. E.-W. Brooks, dans Chronica minora II, p. 77-238; trad. J.-B. Chabot, dans Chronica minora II, p. 61-179.
- Dahabī, Al-Muštabih fī l-riǧāl: asmā'ihim wa ansābihim, éd. 'A.M. al-Biǧāwī, Le Caire, 1962, 2 vol.
- Épiphane de Salamine, Panarion, éd. K. Holl,
  (Ancoratus und Panarion), GCS XXV,
  XXXI et XXXVII, Leipzig, 1915, 1922, 1933,
  3 vol.; trad. F. Williams, The Panarion of
  Ephiphanius of Salamis, Nag Hammadi Studies
  XXXV-XXXVI, Leyde, 1987-1994, 2 vol.
- Eusèbe, Chronique, éd. R. Helm, Die Chronik des Hieronymus, Eusebius Werke VII, GCS XLVII, Berlin, 1956.
- Harawī, Kitāb al-išārāt ilā ma'rifat al-ziyārāt, éd. J. Sourdel-Thomine, Damas, 1953; trad. J. Sourdel-Thomine, Guide des lieux de pèlerinage, Damas, 1957.
- Ḥwārazmī, Mafātīḥ al-ʿulūm, éd. G. Van Vloten, Leyde, 1805.
- Ibn 'Abd al-Barr, Al-Istī'āb fī ma'rifat al-aṣḥāb, éd. 'Alī Muḥammad al-Biǧāwī, [Le Caire, 1380/1969], 4 vol.

- Ibn 'Abd al-Ḥakam, K. Futūḥ Miṣr wa aḥbārihā, éd. C.C. Torrey, New Haven, 1922.
- Ibn al-Aṭīr, *Usd al-ġāba*, Le Caire, 1389/1969, 3 vol. Ibn Ḥaǧar, *Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba*, éd. ʿĀ.A. ʿAbd al-Mawǧūd et ʿA.M. Muʿawwaḍ, Le Caire, 1415/1995, 8 vol.
- Tabṣīr al-muntabih bi-taḥrīr al-muštabih, éd. ʿAlī Muḥammad al-Biǧāwī, révision Muḥammad ʿAlī al-Naǧǧār, Le Caire, 1383/1964-1386/1967, 4 vol.
- Ibn Māğa, *Sunan*, éd. M. Fu'ād 'Abd al-Bāqī, Le Caire, 1372/1952-1373/1952, 2 vol.
- Ibn Mākūlā, Al-Ikmāl fī raf<sup>c</sup> al-irtiyāb 'an al-mu'talif wa l-muḥtalif..., éd. 'Abd al-Raḥmān b. Yaḥyā al-Mu'allamī al-Yamānī, Hyderabad, 1381/1962-1386/1967, 6 vol.; VII, éd. 'Abbās al-Nā'if, Beyrouth, s. d.
- Ibn al-Nadīm, *Fihrist*, éd. G. Flügel, Leipzig, 1871-1872, 2 vol.; trad. B. Dodge, New York-Londres, 1970, 2 vol.
- Išōʻyahb, Išōʻyahb Patriarchae III Liber Epistularum interpretatus est Rubens Duval, éd. et trad. R. Duval, Csco 11-12/Syr. Series Secunda t. 64, Paris, 1904-1905.
- Jacques d'Édesse, Chronique, éd. E.-W. Brooks, Chronicon Iacobi Edesseni, dans Chronica minora III/1, p. 261-330; trad. E.-W. Brooks, dans Chronica minora III/2, p. 199-258.
- Répliques, éd. et trad. A. Vööbus, dans The Synodicon in the West Syrian Tradition I, Csco 367-368/Syr. 161-162, Louvain, 1975, p. 258-261/235-238.
- Jean de Nikiou, « Mémoire sur la chronique byzantine de Jean, évêque de Nikiou », JA, Septième série 10, 1877, p. 451-517; 12, 1878, p. 245-347; 13, 1879, p. 291-385. Les trois fascicules de l'article ont été réunis en opuscule sous le titre de La chronique de Jean, évêque de Nikiou. Notices et extraits, extrait du JA, Paris, 1879 97. L'œuvre a été ensuite intégralement publiée par le même, « Chronique de Jean de Nikiou, texte éthiopien publié et traduit par H. Zotenberg », NEMBN 24, 1883, p. 125-608. Une traduction anglaise a été faite par R.H. Charles, The Chronicle of John (c. 690 A.D.), Coptic Bishop of Nikiu, Londres et Oxford, 1916.

97. Nos références renvoient à l'extrait.

- Khoury, R.G., *Wahb b. Munabbih*, Codices Arabici Antiqui, Wiesbaden, 1972, 2 vol.
- Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien patriarche jacobite d'Antioche (1166-1199), éd. et trad. J.-B. Chabot, Paris, 1899-1910, 4 vol.
- Qudāma b. Ğa'far, K. al-ḥarāğ, éd. et trad. A. Ben Shemesh, *Taxation in Islam*, t. II.
- Sebêos, Histoire d'Héraclius par l'évêque Sebêos, trad. F. Macler, Paris, 1904; trad. R.W. Thomson, commentaire historique de J. Howard-Johnston, avec l'assistance de T. Greenwood, The Armenian History Attributed to Sebeos, Liverpool University Press,1999, 2 vol.
- Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, éd. A. Rahlfs, Stuttgart, 1935.

- Sozomène, Histoire écclésiastique, éd. J. Bidez, Sozomenus Kirchengeschichte, GCS L, Berlin, 1960.
- Synodicon orientale, éd. J.-B. Chabot, Synodicon
  Orientale ou Recueil de Synodes nestoriens,
  publié, traduit et annoté par J.B. Chabot, d'après
  le ms. syriaque 332 de la Bibliothèque nationale
  et le ms. K. VI, 4 du musée Borgia, à Rome,
  NEMBN XXXVII, Paris, 1902.
- Țabarī, *Tarīḥ*, éd. M.J. De Goeje, Leyde, 1879-1901, 3 séries en 15 vol.
- Yaḥyā b. Ādam, K. al-ḥarāğ, éd. Th. W. Juynboll, Leyde, 1896; trad. A. Ben Shemesh, *Taxation in Islam*, t. I.
- Yāqūt, Mu'ğam al-buldān, éd. F. Wüstenfeld, Leipzig, 1866-1873, 6 vol.

#### Études

- Barois, J., Les irrigations en Égypte, deuxième édition revue et augmentée, Paris, 1911.
- Ben Shemesh, A, *Taxation in Islam*, Leyde, 1958-1965, 2 vol.
- Al-Birrī, 'A., Al-Qabā'il al-'arabiyya fī Miṣr, Le Caire,
- Bonneau, D., La crue du Nil, Paris, 1964.
- Le régime administratif de l'eau du Nil dans l'Égypte grecque, romaine et byzantine, Leyde, 1993.
- Bosworth, C.E., « Abū 'Abdallāh al-Khwārazmī on the Technical Terms of the Secretary's Art. A Contribution to the Administrative History of Mediaeval Islam », JESHO 12, 1969, p. 113-164; réimpr. dans Medieval Arabic Culture and Administration, Variorum Reprints, Londres, 1982.
- Briquel-Chatonnet, F., « Le temps du copiste : notations chronologiques dans les colophons de manuscrits syriaques », dans *Proche-Orient ancien*: temps vécu, temps pensé, p. 197-210.
- Brock, S.P., « Syriac Views of Emergent Islam », dans Studies on the First Century of Islamic Society, éd. G.H.A. Juynboll, Papers on Islamic History, V, Carbondale/Edwardsville, Southern Illinois, 1982, p. 1-19; réimpr. dans S. Brock, Syriac Perspectives on Late Antiquity, Variorum Reprints, 1984, VIII.
- «The Use of Hijra Dating in Syriac Manuscripts: a Preliminary Investigation » dans Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam, éd. J.J. Van Ginkel, H.L. Murre Van den Berg et T.M. Van

- Lint, Orientalia Lovaniensia Analecta 134, Louvain, 2005, p. 275-290.
- Cahen, Cl. et Rāģib, Y., « Une reconnaissance de dette en 389 h. 999 J.-C. (Papier arabe Strasbourg 118) », Cahier d'études arabes et islamiques n° 2/3, janvier 1977, p. 23-28.
- Casson, L., «Tax-Collection Problems in Early Arab Egypt», TPAPA 69, 1938, p. 274-291.
- Crone, P., « The First-Century Concept of *Hiğra* », *Arabica* 41/3, 1994, p. 352-387.
- Crone, P. et Cook, M., Hagarism: the Making of the Islamic World, Cambridge, 1977.
- Denny, F.M., « Some Religio-Communal Terms and Concepts in the Qur'ān », *Numen* 24/1, 1977, p. 26-59.
- Donner, F., Narratives of Islamic Origins. The Beginnings of Islamic Historical Writing, Studies in Late Antiquity and Early Islam 14, Princeton, 1998.
- «From Believers to Muslims: Confessional Self-Identity in the Early Islamic Community», Al-Abhath 50-51, 2002-2003, p. 9-53.
- Griffith, S.H., «The Prophet Muḥammad, his Scripture and his Message, according to the Christian Apologies in Arabic and Syriac from the first Abbasid Century», dans La vie du Prophète Mahomet. Colloque de Strasbourg (octobre 1980), Paris, 1983, p. 99-146; réimpr. dans Arabic Christianity in the Monasteries of Ninth-Century Palestine, Variorum, 1992, I.
- « Free Will in Christian Kalām: Moshe bar Kepha against the Teachings of the Muslims », Muséon 100, 1987, p. 143-159.

- Hoyland, R.G., Seeing Islam as Others Saw It. A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton, 1997.
- Kahane, H. et R., « Die Magariten », ZRP 76, 1960, p. 185-204.
- Løkkegaard, F., Islamic Taxation in the Classic Period, Copenhague, 1950.
- Madelung W., «"Has the *Hijra* come to an End?"», *REI* 54, 1986, p. 225-237.
- Meimaris, Y., « The Arab (Hijra) Era Mentioned in Greek Inscriptions and Papyri from Palestine », First International Congress on Greek and Arabic Studies, Graeco-Arabica III, 1984, p. 177-189.
- Chronological Systems in Roman-Byzantine Palestine and Arabia: the Evidence of the Dated Greek Inscriptions, Research Centre of Greek and Roman Antiquity. National Hellenic Research Foundation, Meletemata XVII, Athènes, 1992.
- Millar, F., « Hagar, Ishmael, Josephus and the Origins of Islam », JJS 44/1, 1993, p. 23-45.
- Montgomery Watt W., « The Conception of Īmān in Islamic Theology », *Islam* 43, 1967, p. 1-10.
- Mouterde, P., « Inscriptions en syriaque dialectal à Kāmed (Beqā') », dans MUSJ 22, 1939, p. 73-106.
- Nau, F., «Lettre de Jacques d'Édesse sur la généalogie de la Sainte Vierge », ROC 1901, p. 512-531.
- « Notice sur le monastère de Qartamin suivie d'une note sur le monastère de Qennešré », dans Actes du xive Congrès international des orientalistes. Alger 1905, II, Paris, 1907, p. 37-135.
- «Littérature canonique syriaque inédite», ROC, deuxième série 4 (14), 1909, p. 1-49, 113-130.
- « Un colloque du patriarche Jean avec l'émir des Agaréens et faits divers des années 712 à 716 d'après le ms. du British Museum Add. 17193 avec un appendice sur le patriarche Jean I<sup>et</sup>, sur un colloque d'un patriarche avec le chef des Mages et sur le diplôme qui aurait été donné par Omar à l'évêque du Tour 'Abdin », JA, Onzième série 5, 1915, p. 225-279.
- Pellat, Ch., Cinq calendriers égyptiens, Le Caire, 1986.

- Proche-Orient ancien: temps vécu, temps pensé. Actes de la table-ronde du 15 novembre 1997 organisée par l'URA 1062 « Études sémitiques » édités par Françoise Briquel-Chatonnet et Hélène Lozachmeur, Antiquités sémitiques III, Paris, 1998.
- Rāģib, Y., Marchands d'étoffes du Fayyoum au IIIe/IXe siècle d'après leurs archives (actes et lettres), I, Les actes des Banū 'Abd al-Mu'min, Supplément aux AnIsl, Cahier n° 2, Le Caire, 1982.
- «À propos des cinq calendriers égyptiens de Ch. Pellat », StudIsl 70, 1989, p. 163-168; 71, 1990, p. 198.
- «Les plus anciens papyrus arabes », AnIsl 30, 1996, p. 1-19.
- Actes de vente d'esclaves et d'animaux d'Égypte médiévale, I CAI XXIII, Le Caire, 2002; II CAI XXV, Le Caire, 2006.
- « Un papyrus arabe de l'an 22 de l'hégire », Mélanges André Raymond, Ifao, Le Caire, à paraître.
- Segal, J.B., « Arabs in Syriac Literature before the Rise of Islam », JSAI 4, 1984, p. 89-123.
- Serjeant, R.B., « The Sunnah Jāmi'ah, Pacts with the Yathrib Jews, and the taḥrīm of Yathrib: Analysis and Translation of the Documents Comprised in the So-Called 'Constitution of Medina'», BSOAS 41/1, 1978, p. 1-42.
- The Seventh Century in the West-Syrian Chronicles, intr., trad. et notes d'A. Palmer et S. Brock, notes additionnelles et introduction de R. Hoyland, Liverpool University Press, 1993.
- Tiesenhausen, B., Monety Vostochnogo Khalifata, Saint-Pétersbourg, 1873.
- Trimingham, J. Spencer, Christianity among the Arabs in Pre-Islamic Times, Londres-New York, 1979.
- Vööbus, A., Syrische Kanonessammlungen. Ein Beitrag zur Quellenkunde, CSCO 317 et 318/Syr. subsidia 35-38, Louvain, 1970, 2 vol.
- Worp, K.A., « Hegira Years in Greek, Greek-Coptic and Greek-Arabic Papyri », Aegyptus 45, 1985, p. 107-115.