
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 149-176

Éric Vallet

Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de
l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  41   −   2007

Éric Vallet

Les sultans rasūlides du Yémen

Protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde 
viie-viiie/xiiie-xive siècles

Pour les noms de villes indiennes, nous avons 
conservé l’orthographe la plus couramment utilisée 
dans l’historiographie (notamment : Cambay, Cali-
cut, Somnath, Broach). Les localités moins connues 
citées dans le Nūr al-maʿārif sont transcrites d’après 
l’arabe.
1.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya, éd. ʿAsil/al-
Akwaʿ, II, p. 204. La traduction intégrale de cette 
lettre, d’après le chroniqueur yéménite al-Ḫazraǧī, est 
donnée en annexe (document 2). La dynastie rasūlide 
a été fondée par un ancien lieutenant turcoman des 
Ayyūbides du Yémen, Nūr al-Dīn ʿUmar b. ʿAlī 

b. Rasūl, qui s’est emparé du pouvoir en 626/1229. Ses 
descendants conservèrent le trône jusqu’en 858/1454. 
Pour une présentation succincte de l’histoire de ce 
sultanat, voir Chelhod, « L’islam en Arabie du Sud », 
p. 42-49 et plus récemment Smith, « Rasūlides », 
p. 470-472.
2.  Ces trois expressions sont tirées de la même mis-
sive (Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, p. 204).
3.  Nūr al-maʿārif I, p. 516-518. Voir la traduction de 
ce texte en annexe (document 1). Sur la nature de 
ces archives, cf. infra.

« Très grand sultan, très haut calife, libérateur des royaumes des Arabes et des Persans, 
maître des sultans du nord et du sud. » On ne peut manquer d’être surpris de 
trouver ces termes plus qu’élogieux sous le calame d’un juge et de six marchands 

du port indien de Calicut, dans une lettre qu’ils adressèrent au sultan du Yémen, le Rasūlide 
al-Malik al-Ašraf Ismāʿīl en 795/1393 1. À leurs yeux, ce souverain était non seulement « l’astre 
de la royauté » et le « pôle du ciel sultanien », il était plus encore le « secours de l’islam et des 
musulmans 2 ». On pourrait ne voir là que simple rhétorique, habile à flatter la vanité du maître 
de la lointaine Arabie du Sud. Il n’en est rien.

Un document de la fin du viie/xiiie siècle, conservé dans un recueil d’archives rasūlides, 
nous donne en effet une liste de villes de l’Inde dont les juges et prédicateurs musulmans se 
voyaient annuellement remettre une rétribution en nature ou en espèces par l’administration 
sultanienne du Yémen 3. Ce texte étonne par l’ampleur du nombre de villes couvertes – 46 – et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde150

4.  Voir la carte 1.
5.  Plusieurs almanachs agricoles et maritimes rédi-
gés au cours de la période rasūlide enregistrent les 
dates de départ et d’arrivée des navires dans le port 
d’Aden en fonction de leur provenance. Cf. Varisco, 
« Medieval Agricultural Texts from Rasulid Yemen », 
p. 150-154 [liste des almanachs rasūlides] et du même, 

Medieval Agriculture and Islamic Science [présenta-
tion et analyse du principal almanach rasūlide].
6.  Casson, The Periplus Maris Erythraei.
7.  Cf. Gaborieau, « L’islamisation de l’Inde et de 
l’Asie orientale », p. 437-438 pour une présentation 
synthétique en langue française et, en langue anglaise, 
Risso, Merchants and Faith et Wink, Al-Hind.

d’hommes de religion gratifiés – 64. Près d’un siècle plus tard, en 795/1393, la lettre envoyée 
par les membres les plus influents de la communauté musulmane de Calicut indique que des 
dignitaires religieux de onze cités indiennes recevaient toujours le soutien de l’État rasūlide. 
Le nombre était certes bien moins important, mais le patronage des sultans du Yémen n’avait 
pas totalement disparu. L’importance de ces transferts, leur caractère apparemment assez 
systématique et leur persistance dans le temps étonnent.

Il est vrai qu’entre les côtes de l’Inde et le Yémen, les liens maritimes et commerciaux ne 
manquaient pas. Chaque année, plusieurs navires quittaient le sud de l’Inde, les régions du 
Malabar et du Coromandel, pour se rendre, poussés par les vents de sud-ouest, vers les ports 
de l’Arabie du Sud, Aden, mais aussi al-Šiḥr et Ẓafār 4. Arrivés au début du printemps, ces 
navires repartaient vers le subcontinent aux mois de juillet et août en longeant la côte méri-
dionale de la péninsule. Les quelques semaines passées dans les ports yéménites constituaient 
la « saison indienne », al-mawsim al-hindī, selon les almanachs de la période rasūlide 5. Cette 
organisation saisonnière de la navigation maritime était fort ancienne, si l’on en croit le plus 
ancien témoignage écrit à ce sujet, le Périple de la mer Érythrée, rédigé au ier siècle de notre ère 6. 
Marchands et esclaves, pèlerins et lettrés, marins et soldats : la circulation des hommes de part 
et d’autre de l’océan Indien était intense. Aux yeux de nombreux chercheurs, ces déplacements 
et ces voyages, à l’origine de la constitution de colonies marchandes disséminées, auraient été le 
principal vecteur de diffusion de l’islam au-delà des mers. Le long des côtes indiennes, l’islami-
sation aurait pris dès l’époque abbasside un tour « spontané » et informel, sans qu’intervienne 
nulle contrainte d’un pouvoir ou d’une armée musulmane 7.

La documentation que nous présentons permet de nuancer largement cette appréciation. 
Les sultans rasūlides du Yémen, héritiers à partir de 626/1229 d’un vaste ensemble conquis 
quelques décennies plus tôt par Tūrānšāh, frère de Saladin, ne se contentèrent pas de régenter 
les plaines et des montagnes du Yémen. Ils cherchèrent aussi à étendre leur influence, à défaut 
de leur autorité, à des horizons plus lointains. Ce faisant, ils jouèrent un rôle non négligeable 
dans la structuration des communautés musulmanes de l’Inde, à une période décisive, les 
viie-viiie/xiiie-xive siècles, où s’affirma la « seconde expansion » de l’islam, bien au-delà des 
frontières historiques de la première conquête arabe. Les sources qui en témoignent sont en 
nombre réduit, mais elles n’en sont pas moins décisives. C’est à leur lecture approfondie et à 
leur confrontation que nous convions maintenant le lecteur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 15 1

8.  Le premier volume est paru à Sanaa en 2003, le 
second en 2005, sous les auspices du Centre fran-
çais d’archéologie et de sciences sociales. Pour une 
présentation générale et une analyse de la compo-
sition et de la datation de cet ouvrage, voir Vallet, 
« Décrire et analyser les archives rasūlides. Le cas 
de Nūr al-maʿārif ». Il est à noter que le manuscrit 
étant dépourvu de titre général, le nom de Nūr al-
maʿārif a été donné par l’éditeur à partir d’un titre 
intermédiaire se trouvant dans l’ouvrage.

9.  Nous proposons la traduction annotée des 
principaux documents de cet ensemble, tarifs doua-
niers et règlements du port d’Aden, dans notre 
ouvrage à paraître, Grands ports du Yémen médiéval.
10.  Voir à ce sujet l’étude tirée de notre thèse de doc-
torat, L’Arabie marchande. État et commerce sous les 
sultans rasūlides du Yémen, en particulier le chapitre 3 
« Le Fisc d’Aden, percepteur, acheteur et vendeur ».
11.  Voir notamment Ibn ʿAbd al-Maǧīd, Bahǧat 
al-zaman, p. 201 ; al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, 
p. 132 ; Anonyme, Ta’rīḫ al-dawla al-rasūliyya, p. 76.

	 Au fil des archives rasūlides, 
un patronage sultanien fortement codifié

La liste des « dons faits aux juges et prédicateurs en Inde », dont nous proposons une tra-
duction en annexe, s’intègre dans une série de documents produits par l’administration rasūlide, 
très probablement copiés et réunis pour le compte du sultan al-Ašraf ʿUmar (m. 696/1296) 
au moment de son accession au trône en 694/1295. Cet ensemble d’archives, conservé sous la 
forme d’un volume manuscrit par un propriétaire privé de Sanaa, a été récemment édité par 
un chercheur yéménite, Muḥammad Ǧāzim, sous le titre Nūr al-ma āʿrif fī nuẓūm wa-qawānīn 
wa-aʿrāf al-Yaman fī al-ʿ ahd al-muẓaffarī al-wārif (Lumière de la connaissance des règles, lois et 
coutumes du Yémen sous le règne glorieux d’al-Muẓaffar) 8. Une observation même rapide du 
recueil montre que sa composition obéit à un classement thématique plus que chronologique. 
Il convient notamment de relever en son sein un ensemble particulièrement cohérent, consti-
tué de documents ayant tous trait à l’administration du port d’Aden (I, p. 409-524). Outre six 
tarifs douaniers, mentionnant plus d’un millier de produits taxés (I, p. 409-491), dont certai-
nes parties au moins remontent à la seconde moitié du vie/xiie siècle, les scribes ont consigné 
là une description minutieuse des coutumes en vigueur dans le port à l’époque du sultan 
al-Ašraf (I, p. 492-507), un décret sur les administrateurs d’Aden promulgué en 691/1291-1292 
(I, p. 507-514), trois listes de marques d’honneur (tašārif) et de dons destinés à diverses person-
nalités de l’Inde (p. 515-520) ainsi que, pour finir, un texte réglementant l’affermage des taxes sur 
les entrepôts sultaniens en 680/1281-1282 (p. 521-524) 9. Au-delà de l’apparence hétéroclite de cet 
assemblage, tous ces documents se rattachent à une seule et même institution, la douane d’Aden 
( furḍa), qui assumait des fonctions multiples, bien au-delà de la simple taxation des produits 
importés et exportés dans le port 10. Il revenait notamment à la douane d’assurer l’accueil des 
marchands et le juste traitement qui convenait à leur rang. Au cours de la saison indienne, les 
négociants les plus importants se voyaient remettre par cette administration, au nom du sultan, 
des robes d’honneur et divers présents – chevaux ou étoffes de prix –, comme l’attestent aussi 
bien deux listes des archives citées ci-dessus que certains passages des chroniques rasūlides 11. 
La douane jouait un rôle tout aussi important pour les « dons faits aux juges et prédicateurs 
en Inde » : tous étaient expédiés annuellement par l’administration d’Aden avec les navires qui 
repartaient vers l’Inde à la fin de la saison maritime et commerciale.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde152

La liste de « dons » qui nous occupe n’est pas datée. Toutefois, elle est suivie dans le Nūr al-
ma āʿrif d’un inventaire des présents distribués à de grands marchands et armateurs de l’Inde 
aux mois de šaʿbān et ramaḍān 693/ juillet-août 1294. Le décret qui la précède remonte, quant à 
lui, à l’année 691/1291-1292. Il est donc probable que cette liste des « dons » fut rédigée au cours 
de la même période, au début des années 690/1290. Son auteur est certainement l’intendant 
(ʿ āmil) d’Aden, principal membre de l’administration de la cité après le surintendant (nāẓir) 12 : 
c’est sous l’autorité de ce āʿmil qu’est en tout cas placé le premier des inventaires de « présents 
attribués aux gens de l’Inde » (I, p. 515), à la suite duquel se trouve notre liste de « dons ». Celle-ci 
est organisée en six rubriques, correspondant chacune à une région littorale de l’Inde, depuis le 
Gujarat au nord-ouest jusqu’au Coromandel au sud-est du subcontinent (carte 2). Pour chaque 
territoire, le document précise le nombre des bénéficiaires de la générosité sultanienne, leurs lieux 
de résidence, la quantité d’étoffes, de garance ou d’or qui leur est attribuée annuellement.

On ne peut qu’être frappé par le caractère très systématique de la répartition de ces libérali-
tés. À l’intérieur d’une même région, rares sont ceux qui bénéficient d’un traitement privilégié : 
tous les juges (quḍāt) et les prédicateurs (ḫuṭabā’) ont droit aux mêmes présents dans des quan-
tités identiques. Seuls le cadi de Tāna et son ḫaṭīb, ainsi qu’un dignitaire religieux du Gujarat 
appelé al-Aʿ ar, reçoivent en supplément une robe précieuse 13, ce qui indique qu’ils jouissaient 
d’un statut particulier au sein de leurs pairs. Les étoffes de Sousse, qui pouvaient être utilisées 
comme châles, ainsi que les turbans sont distribués uniformément dans chaque territoire (à 
l’exception notable du Malabar) : les hommes de religion trouvaient là de quoi se vêtir confor-
mément au rang qu’ils devaient assumer dans leur communauté. En revanche, on relèvera que 
seuls les juges et les prédicateurs des régions du nord (Gujarat 14) pouvaient disposer chacun 
de deux bahār-s (soit 240 kg 15) de garance, cette racine tinctoriale cultivée dans les montagnes 
méridionales du Yémen et très prisée par les ateliers textiles de l’Inde septentrionale. Dans 
les quatre régions du centre et du sud 16, c’est de l’or qui était directement expédié. Nul doute 
que l’or ou la garance, une fois revendue sur les marchés indiens, faisaient tous deux office de 
salaire destiné à subvenir annuellement à certains des besoins de ces chefs religieux.

La gestion de ces gratifications sultaniennes par la douane d’Aden semble avoir fait l’objet 
d’une administration rigoureuse. La liste des « dons faits aux juges et prédicateurs en Inde » 
parvenue à notre connaissance n’est donc pas le fruit d’un effort exceptionnel ou isolé. Plusieurs 
indices montrent au contraire que de tels documents, régulièrement rédigés, furent continû-
ment utilisés par les secrétaires rasūlides. Ainsi, dans la liste du Nūr al-ma āʿrif, le prédicateur 
de Balḏara (Gujarat du Nord) est explicitement présenté comme nouvellement enregistré, ce 

12.  Sur la hiérarchie administrative à Aden, la 
source principale est le traité rasūlide d’al-Ḥusaynī, 
Mulaḫḫaṣ al-fiṭan, ms. Ambrosiana, fo 27 ro, tra-
duction anglaise de G.R. Smith dans A Medieval 
Administrative and Fiscal Treatise from the Yemen, 
p. 67. Voir l’analyse détaillée de l’organisation ad-
ministrative de la douane que nous présentons dans 
L’Arabie marchande, chapitre 4.

13.  Voir en annexe la description de ce type de robe.
14.  Cf. document 1 en annexe, rubriques [A] et [B].
15.  Le bahār utilisé dans le port d’Aden était dit « de 
Bagdad ». Il était inférieur d’un cinquième au bahār 
dit « de Miṣr ».
16.  Cf. document 1 en annexe, rubriques [C] à [F].

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 153

17.  Ibid., rubrique [A], no 13.
18.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, p. 205. Tra-
duction en annexe, document 2.

19.  Voir à ce sujet Misra, Muslim Communities in 
Gujarat, p. 3-13.
20.  Ibid., p. 12.

qui suggère la mise à jour d’un document plus ancien 17. Un siècle plus tard, les musulmans de 
Calicut demandèrent au sultan du Yémen de « donner un ordre éminent à ses représentants 
(nuwwāb) et à ses agents (mutaṣarrifūn) dans le dīwān bien gardé (al-dīwān al-maḥrūs) pour 
qu’ils inscrivent le nom [de leur prédicateur] sur les feuillets (ṣaḥā’if) des prédicateurs recensés 
précédemment 18 ». À cette date, les procédures n’ont pas changé par rapport à celles du Nūr 
al-ma āʿrif : il revient toujours aux secrétaires de la douane d’Aden (ici qualifiée de « dīwān bien 
gardé ») de tenir à jour le registre des bénéficiaires de la générosité sultanienne. De même que 
le prédicateur de Balḏara à la fin du viie/xiiie siècle, celui de Calicut fut simplement ajouté à 
une liste préexistante. C’est dans cette série de documents, enrichis et modifiés sur plus d’un 
siècle, qu’il nous faut replacer le seul exemple intégralement conservé grâce au Nūr al-ma āʿrif. 
Loin d’être le produit d’un hasard heureux, ce texte doit d’abord être vu comme le témoignage 
d’une pratique administrative fortement codifiée. Pourquoi un tel système se mit-il en place 
et quels en furent les enjeux ? Différentes pistes méritent d’être explorées afin de répondre à 
ces questions.

	 Qui sont les bénéficiaires du patronage sultanien ?

Une première interrogation consisterait à se demander si l’intervention des maîtres tur-
comans du Yémen visait à défendre une école juridique particulière, le šāfiʿisme par exemple, 
qui était la leur ainsi que celle de la majorité des sunnites du Bas-Yémen et de la Tihāma. 
L’historiographie de l’Inde a de son côté depuis longtemps souligné le clivage séparant les 
musulmans du littoral méridional, plutôt šafīʿites, de ceux du nord, plutôt ḥanafites. Dans cer-
taines régions comme le Gujarat, l’histoire des communautés s’avère toutefois particulièrement 
complexe 19. À compter du ve/xie siècle, le Gujarat fut en effet une terre active pour la prédication 
ismaélienne, bien que les Bohras et des Khojas (Ismaéliens dāwūdites et niẓārites) aient été 
surtout implantés dans le Sind. Toutefois, les dignitaires religieux honorés par les Rasūlides, 
nombreux autour de Cambay et Nahrawāla, peuvent n’avoir été autres que des sunnites. Or, 
les études à ce sujet ont montré que les sunnites du Gujarat avaient été fortement influencés 
par des hommes de religion de l’Iran ou de l’Asie centrale aux viie/xiie et viiie/xiiie siècles, 
plus que par des juristes šafīʿites ou des soufis venus du Proche-Orient 20. Il est donc probable 
que les juges et prédicateurs honorés dans cette région par le pouvoir rasūlide étaient plutôt 
d’obédience ḥanafite.

Si la question du maḏhab ne fut pas déterminante, il reste à se demander si l’établissement 
du patronage rasūlide ne fut pas le corollaire d’une forte émigration des savants yéménites vers 
l’Inde. De même que les sultans se soucièrent particulièrement d’améliorer le sort matériel des 
savants au Yémen en construisant des madrasas, en accordant de nombreuses aumônes, en 
concédant des exemptions d’impôt ou des revenus fixes tirés de biens waqf-s. Ne cherchèrent-ils 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde154

21.  Voir par exemple al-Ǧanadī, Al-sulūk II, p. 136, 
168 ou 439.
22.  Sur la chronologie de son voyage en Inde, voir 
Hrbek, « The Chronology of Ibn Baṭṭūṭa’s Travels », 
p. 409-486.
23.  Cité par al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya I, 
p. 226-227.
24.  Zayn al-Dīn, Tuḥfat al-muǧāhidīn. An Historical 
Epic of the Sixteenth Century, en part. p. 9-12.

25.  Cf. Bouchon, « Les musulmans du Kerala », 
p. 21-22. Ce récit est rapporté avant Zayn al-Dīn par 
des auteurs portugais dès le début du xvie siècle, Pi-
res et Barbosa. Toutefois, d’après Geneviève Bouchon, 
Zayn al-Dīn semble s’être appuyé exclusivement sur 
des traditions orales populaires.
26.  Une grande partie de la documentation histo-
rique à ce sujet a été rassemblée et présentée par 
Serjeant dans son article « The Ḥaḍramī Network », 
p. 147-149.

pas à garantir à certains de leurs protégés des « places » dans les riches communautés de la côte 
indienne ? Le savant biographe yéménite al-Ğanadī (m. 731/1331) cite effectivement quelques 
cas de fuqahā’ du Yémen partis parfaire leur savoir et gagner leur vie de l’autre côté de l’océan. 
Certaines villes indiennes étaient pleinement intégrées dans les circuits de la transmission du 
savoir musulman 21. Pour autant, les notices manquent souvent de précision géographique, le 
biographe se contentant de signaler que tel ou tel savant se rendit dans le « Bilād al-Hind » sans 
plus de détail. L’Inde des viie-viiie/xiiie-xive siècles était certes une terre pleine de promesses 
pour tous les hommes de lettres et de savoir issus des régions centrales de l’Islam, surtout lors-
qu’ils parvenaient à accéder à la cour de Delhi, à l’instar du célèbre Ibn Baṭṭūṭa 22. Mais pour un 
juriste comme al-Ğanadī, le sous-continent indien restait avant tout une terre de « mécréants ». 
Il n’a, par exemple, pas de mots assez durs pour condamner un certain Ibn Bakkāš, un marchand 
d’Aden parti vivre « parmi les mécréants en Inde, où il servit continuellement un roi de l’Inde 
mécréant, si bien qu’il mourut dans une situation que n’agréent pas les hommes de piété et de 
bien 23 ». Doit-on en conclure que la situation minoritaire des musulmans, soumis à l’autorité 
des princes hindous de l’Inde littorale, constitua pour certains juristes et savants un facteur 
freinant la migration ou l’installation dans ces contrées lointaines ?

Les choses ne sont pas si simples. Au xe/xvie siècle, dans un contexte marqué par l’af-
frontement avec les Portugais, l’historiographe du Kerala musulman Zayn al-Dīn insiste 
effectivement sur l’importance des hommes de l’Arabie du Sud dans la constitution originelle 
des communautés musulmanes du sud de l’Inde 24. Selon son ouvrage, le légendaire Čeramān 
Perumāl, unificateur et dernier souverain de l’Empire Čera du Kerala au ive/xie siècle, aurait 
été converti par des pèlerins musulmans de passage à sa cour. Il serait mort en route vers le 
pèlerinage, sur la côte du Ḥaḍramawt, après avoir, entre vie et trépas, chargé ceux qui l’en-
touraient de fonder les premières mosquées du Malabar 25. Ce récit mythique affirme ainsi 
la double origine, interne et externe, de la conversion à l’islam des populations du Kerala : 
autochtone, car initiée par l’un de leurs plus prestigieux souverain ; étrangère, et plus spéci-
fiquement yéménite, car assurée par des compagnons venus de la côte du Ḥaḍramawt. Pour 
autant, les hommes de religion sunnites de l’est du Yémen jouèrent-ils un rôle particulier 
dans l’encadrement religieux des communautés du sud de l’Inde ? Rien ne le confirme dans 
nos sources pour la période rasūlide 26. Si des migrations importantes de familles de chérifs 
ḥaḍramis sont indéniables à partir du xe/xvie siècle, il est plus difficile de se prononcer sur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 155

les siècles antérieurs 27. Au total, en dépit de nombreux déplacements individuels, aucune 
migration collective depuis le Yémen vers l’Inde ne paraît observable à la période qui nous 
occupe, qu’elle vienne d’une initiative du pouvoir ou de groupes sociaux autonomes. Cette 
explication du patronage rasūlide doit donc être écartée.

Un unique récit d’al-Ğanadī montre une intervention directe du pouvoir rasūlide dans la 
nomination d’un juge musulman en Inde au cours de la seconde moitié du viie/xiiie siècle. Le 
sultan al-Muẓaffar Yūsuf (m. 694/1295), qui avait reçu une lettre « des gens de Tāna en Inde pour 
qu’il leur envoie un faqīh qui serait juge parmi eux », ordonna au gouverneur d’Aden de trouver un 
« bon faqīh ». Le choix s’arrêta sur un certain al-Ḥusayn b. Muḥammad b. ʿAdnān, jusque là imam 
de la mosquée al-Zinǧabīlī, l’un des principaux édifices religieux d’Aden situé à proximité du 
sūq. L’homme fut doté comme il convenait avant d’être envoyé vers la cité indienne, où il mourut 
quelques années plus tard après avoir « rendu ses jugements à la satisfaction de tous 28 ». Le récit 
pourrait être mis en doute s’il n’était corroboré par le traitement particulier dont bénéficiait le 
juge de Tāna à la fin du viie/xiiie siècle d’après le Nūr al-maʿārif, trace du lien particulier qu’il en-
tretenait encore à cette date avec le souverain rasūlide. Toutefois, cette place d’honneur confirme, 
si besoin était, tout ce que l’envoi d’un juge à Tāna par le sultan du Yémen avait eu d’exceptionnel. 
C’est d’ailleurs à ce titre que son histoire retint sans aucun doute l’attention d’al-Ǧanadī. Ailleurs, 
il est probable que les autres communautés musulmanes de l’Inde côtière suivirent la même pro-
cédure que ceux de Calicut en 795/1393, en demandant que leur prédicateur (ou leur juge), qui se 
trouvait déjà sur place, bénéficie du présent annuel rasūlide. Mais il est important de souligner 
que, dans les deux cas, à Tāna ou à Calicut, la requête avait émané des notables résidant sur place. 
Il en fut certainement de même pour l’ensemble des villes citées dans la liste du Nūr al-maʿārif.

Une conclusion s’impose donc : la mise en place de ce système de gratifications sultaniennes 
répondait à la volonté des communautés locales de l’Inde tout autant qu’à celle du sultanat 
rasūlide. Pour les communautés musulmanes, ce patronage avait un avantage matériel évident, 
puisqu’il assurait à leurs hommes de religion un revenu stable. Quel bénéfice immédiat le sultan 
du Yémen retirait-il de cette situation en retour ? La lettre de 795/1393 est sur ce point décisive, 
puisqu’elle montre que les notables de Calicut promettaient, en échange du présent reçu par leur 
prédicateur, de citer lors de la prière du vendredi « les titres (alqāb) de notre maître le sultan [al-
Malik al-Ašraf Ismāʿīl], des califes précédents et des imams du passé ». Mentionner les noms du 
sultan au cours du sermon, ḫuṭba, faisant suite à la grande prière communautaire du vendredi, 
était l’une des premières marques de la souveraineté. Du point de vue rasūlide, le premier enjeu 
du patronage des communautés musulmanes était bel et bien d’ordre politique.

27.  B. G. Martin établit trois vagues successives de 
migration hadramies, vers l’Inde à partir de 1200 ; vers 
l’Afrique de l’Est après 1250 ; vers l’Asie du Sud-Est 
vers 1300. Mais la base sur laquelle il établit sa chrono-
logie n’est citée à aucun moment dans sa contribution 
(Martin, « Arab Migration to East Africa in Medieval 
Times », p. 370). Jusqu’à une période récente, certains 
descendants du Prophète établis au Malabar (tangas) 

prétendent descendre d’une lignée ḥaḍramie, mais 
les arbres généalogiques ne semblent pas remonter 
au-delà du xe/xvie siècle (Bouchon, « Quelques 
aspects de l’islamisation des régions maritimes de 
l’Inde », p. 30). Voir plus largement sur l’histoire 
des migrations ḥaḍramies à l’époque moderne et 
contemporaine, Ho, The Graves of Tarim.
28.  Al-Ğanadī, Al-sulūk II, p. 424-425.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde156

	 Les Rasūlides, successeurs du califat abbasside 
dans l’océan Indien

Rien n’atteste dans nos sources l’existence d’une relation étroite entre les sultans du Yémen 
et les musulmans de l’Inde avant le règne d’al-Muẓaffar Yūsuf (647-694/1250-1295). À quelle 
autorité islamique ces communautés réservaient-elles leurs invocations dans la première moitié 
du viie/xiiie siècle ? Nous ne possédons à ce sujet que des indications éparses et incomplètes. 
Dans les régions du nord, depuis l’ancien royaume ghaznévide jusqu’au Bengale, la situation est 
claire : la prière y était dite au nom des sultans de Delhi, maîtres de ce vaste territoire depuis les 
conquêtes de Šihāb al-Dīn al-Ġūrī (569-602/1173-1206). Mais qu’en était-il dans le reste de l’Inde, 
divisée entre de multiples principautés et royaumes hindous ? Au début du viie/xiiie siècle, le 
géographe d’origine persane Ibn al-Muǧāwir, auteur d’une riche description de la péninsule 
Arabique, explique que l’on disait la ḫuṭba au nom du calife abbasside et du maître de l’île de 
Qays 29 dans les principales villes du Gujarat, Cambay, Somnath et Bhadreśvar (al-Qaṣṣ) :

« Ce pays est un seul pays ; si un navire de Qays y arrive, il est traité avec le plus grand respect ; ceux qui 
se trouvent là ont choisi le roi de Qays car il est proche d’eux. S’ils disent le sermon au nom du calife, 
ils donnent le nom du maître de Qays après celui-là, et pas un autre 30. »

Plus avant dans le viie/xiiie siècle, certaines sources affirment que Maḥmūd Qalhātī, 
maître de Hurmūz (m. 677/1278), aurait exercé la même influence sur les ports du Makrān 
et du Gujarat 31. Dans le sud de l’Inde, la situation est encore plus mal connue. Il est certain 
que des marchands chiites étaient présents – Ibn Baṭṭūṭa témoigne encore de l’existence 
d’une petite communauté de cette obédience dans le port méridional de Kūlam au milieu 
du viiie/xive siècle 32. Pour le reste, les sunnites des différentes cités côtières devaient dire la 
prière du vendredi au nom du calife abbasside, tout comme dans les grandes villes du Gujarat 
ou dans la plus lointaine Chine 33. Et il est tentant de supposer, même si nous ne disposons 
d’aucune preuve matérielle, que le pouvoir de Bagdad envoyait de façon plus ou moins régulière 
des présents pour soutenir ces communautés.

La chute du califat abbasside en 656/1258 ouvrit une période de flottement dans ces grou-
pes de musulmans sunnites, comme dans de nombreuses autres régions du Dār al-islām. Qui 

29.  À l’époque d’Ibn al-Muǧāwir, l’île de Qays, située 
à l’intérieur du golfe Persique et soumise à une dynas-
tie indépendante depuis le ve/xie siècle, était passée 
sous la domination des atabegs Salġūrīdes du Fārs. 
Cf. Aubin, « Les princes d’Ormuz », p. 81 et Aigle, Le 
Fārs sous la domination mongole (xiiie-xive siècles). 
Politique et fiscalité, p. 102.
30.  Ibn al-Muǧāwir, Ta’rīḫ al-mustabṣir, éd. Löfgren, 
p. 298. Cette affirmation d’Ibn al-Muǧāwir est confir-
mée par la chronique persane du Šīrāz-nāma (Aigle, 
loc. cit.).
31.  Piacentini, « Merchant Families in the Gulf », 

p. 153. Elizabeth Lambourn, dans son article « Gifts 
to Indian Qâdis », aimablement communiqué avant 
parution, identifie en outre le souverain mention-
né dans l’inscription arabe de Somnath (1264) à 
Maḥmūd Qalhātī.
32.  Ibn Baṭṭūṭa, Tuḥfat al-nuẓẓār IV, p. 100 [trad. ang. 
Gibb, dans The Travels of Ibn Baṭṭūṭa, IV, p. 817]. Il 
est d’ailleurs intéressant de noter l’absence de Kūlam 
dans la liste du Nūr al-maʿārif.
33.  La mention du calife abbasside dans la ḫuṭba 
dite en Chine est mentionnée à une date précoce 
par les Aḫbār al-Ṣīn wa-l-Hind, datés de 223/851 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 157

invoquer désormais dans la ḫuṭba du vendredi ? L’établissement d’un nouveau califat abbasside 
au Caire dès 659/1261 ne doit pas masquer les autres solutions qui prévalurent en dehors de 
l’Empire mamlūk. Le sultan rasūlide al-Muẓaffar Yūsuf (647-694/1250-1295), qui avait reçu 
l’investiture directe du dernier maître de Bagdad, al-Mustaʿ ṣim billāh, en 649/1251 34, continua 
de faire dire la prière au nom de ce calife, même après sa mort en 656/1258 sous les coups des 
Mongols. Quelques années plus tard, le fils d’al-Muẓaffar Yūsuf lui-même, al-Ašraf ʿUmar 
(m. 696/1296), devait expliciter dans son traité de généalogie l’importance de cette invocation 
posthume : après l’événement de 656/1258, le sultan rasūlide était le seul souverain musulman 
à pouvoir se prévaloir d’une « délégation » (niyāba) de souveraineté accordée par le dernier 
Abbasside de Bagdad 35. Aux yeux d’al-Muẓaffar Yūsuf et de ses successeurs, il s’agissait là d’un 
argument de poids, notamment face aux Mamlūks, et les maîtres du Yémen n’hésitèrent pas 
à y recourir pour réaffirmer l’indépendance de leur sultanat 36. L’invocation d’al-Mustaʿ ṣim 
billāh était encore en vigueur au début du ixe/xve siècle non seulement sur les terres du 
sultan rasūlide 37, mais aussi au-delà de l’océan, puisque les musulmans de Calicut associent 
explicitement les titres honorifiques « de notre maître le sultan, des califes précédents et des 
imams du passé 38 » : dans ce port indien, à la fin du viiie/xive siècle, le nom du défunt calife 
al-Mustaʿ ṣim billāh continuait vraisemblablement d’être cité au cours du sermon du vendredi, 
avant même le nom du sultan rasūlide contemporain al-Ašraf Ismāʿīl. Il en allait pareillement 
à la fin du viie/xiiie siècle, lorsque l’intendant du port d’Aden mit à jour la liste des « dons 
faits aux juges et prédicateurs en Inde ». La ḫuṭba y était alors sans aucun doute prononcée au 
nom d’al-Mustaʿ ṣim billāh tout autant qu’à celui d’al-Muẓaffar Yūsuf.

S’il est désormais clair que le sultan rasūlide sut tirer profit de la situation inédite inaugurée 
par la chute du califat abbasside, les conditions de la mise en place de son patronage restent 
néanmoins obscures. L’envoi d’un juge d’Aden aux musulmans de Tāna marqua-t-il le début du 

(trad. fr. Charles-Dominique, dans Voyageurs arabes, 
p. 7) : « Le marchand Sulaymān rapporte qu’à Canton, 
point de rassemblement des marchands, se trouve 
un musulman que l’empereur de Chine a chargé du 
règlement des différends entre les musulmans qui 
se rendent dans cette région, chose voulue par le 
souverain chinois lui-même. À l’occasion des fêtes 
légales, ce musulman dirige la prière, fait le sermon 
et invoque le nom du calife. »
34.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya I, p. 96-97.
35.  Al-Ašraf ʿUmar, Tuḥfat al-aṣḥāb, p. 99. Cet 
ouvrage est par ailleurs avant tout un plaidoyer en 
faveur de l’affiliation des Turcomans Rasūlides à la 
prestigieuse lignée des Ġassanides.
36.  Ainsi, lors du différend qui opposa le sultan 
rasūlide al-Mu’ayyad Dāwūd et les Mamlūks en 
707/1307, cet argument apparaît en bonne place dans 
la lettre du calife abbasside du Caire al-Mustakfī 
billāh, qui dénonce la prétention du souverain du 

Yémen à s’appuyer sur l’investiture donnée autrefois 
par le calife al-Mustaʿṣim (al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-
aʿšā’ fī ṣināʿat al-inšā’ VI, p. 424). Dans le même 
contexte, l’historiographie rasūlide insiste de son côté 
sur le fait que le sultan du Yémen, descendant d’al-
Muẓaffar Yūsuf, jouit alors d’une « délégation stable » 
(ṯābit al-wilāya), allusion directe à l’investiture par 
al-Mustaʿṣim (Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya I, 
p. 307-308).
37.  Le fait est relevé par le chroniqueur yémé-
nite al-Ḫazraǧī (« [En 640/1242] mourut le calife 
al-Mustanṣir ; son fils al-Mustaʿṣim bi’llāh Amīr al-
Mu’minīn Abū Aḥmad assuma la califat à sa suite. 
C’est lui qu’on invoque encore sur tous les minbar 
jusqu’à notre époque, c’est-à-dire 798/1395-1396 », 
Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya I, p. 70) et par Ibn Ḥaǧar 
al-ʿAsqalānī dans Inbā’ al-ġumr IV, p. 2 (année 
801/1398-1399).
38.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, p. 205.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde158

processus ? Al-Ǧanadī ne livre malheureusement aucune indication suffisante pour dater préci-
sément cet épisode. Il est toutefois probable qu’à partir des années 660/1260, les communautés 
musulmanes de l’Inde s’agrégèrent les unes après les autres aux bénéficiaires de la mansuétude 
sultanienne. À la fin du viie/xiiie siècle, le processus était encore à l’œuvre comme le montre 
l’intégration du prédicateur de Balḏara. 

Notons qu’en dehors de l’épisode de Tāna, les sources narratives rasūlides, qu’il s’agisse des 
chroniques ou des recueils de biographie, restent bien silencieuses sur ces nouveaux usages des 
communautés musulmanes de l’Inde instaurés au cours de la seconde moitié du viie/xiiie siè-
cle. Elles ne mentionnent pas les envois réguliers depuis la douane d’Aden, ni le rôle exact du 
sultan al-Muẓaffar Yūsuf dans ce processus. Un siècle plus tard, dans un contexte difficile 
pour la monarchie rasūlide, le sultan al-Afḍal al-ʿAbbās (764-778/1363-1377) va néanmoins 
jusqu’à affirmer, dans un portrait dithyrambique de son glorieux aïeul, qu’al-Muẓaffar Yūsuf 
« fit construire la grande mosquée de Chine : il établit la chaire et on invoqua son nom dans 
le sermon (ḫuṭba) 39 ». Et d’ajouter : « Il construisit la grande mosquée de Hurmūz. » Aucune 
de ces deux contributions à l’édification des grandes mosquées de Chine et de Hurmūz n’est 
établie par ailleurs. Elles relèvent donc largement de la légende dynastique et visent avant tout 
à signifier l’horizon idéal de l’influence rasūlide, depuis le Golfe jusqu’à la lointaine Chine. Les 
auteurs contemporains du sultan al-Muẓaffar Yūsuf n’allèrent pas aussi loin dans la louange 
de ce dernier. Tout au plus le faqīh al-Ǧanadī rapporte-t-il, au début du viiie/xive siècle, une 
intervention de ce sultan auprès du roi de Chine – vraisemblablement le qa’an mongol Kubilay 
(1260-1294) :

« On rapporte que le roi de Chine interdit aux musulmans dans son pays la circoncision. Ils en furent 
outragés et en souffrirent. Le sultan al-Malik al-Muẓaffar – que Dieu le prenne en sa miséricorde – lui 
envoya une lettre dans laquelle il intercédait pour eux en demandant la permission [de pratiquer la 
circoncision]. Il lui envoya aussi un cadeau précieux, convenant à ce qu’il souhaitait. Son intercession 
fut acceptée et cela leur fut de nouveau permis 40. »

Quel que soit le crédit que l’on doive apporter à ce fait, rapporté de façon bien peu précise par 
al-Ǧanadī, il est révélateur de la façon dont le sultanat rasūlide entendait présenter sa politique 
dans les mers de l’Inde et au-delà : une « défense » vigoureuse de l’islam, et non l’affirmation 
d’une souveraineté politique, comme le prétend son descendant al-Afḍal al-ʿAbbās. Ce thème 
trouve d’ailleurs un écho jusque dans le Devisement du monde de Marco Polo, où le maître du 
Yémen est présenté comme le seul roi de tout le pourtour de l’océan Indien à vouloir « grand 
mal aux chrétiens 41 » : à la fin du viie/xiiie siècle, la réputation d’al-Muẓaffar Yūsuf comme 
« secours de l’islam et des musulmans 42 » n’était donc plus à faire.

39.  Al-Afḍal al-ʿAbbās, Al-ʿatāya al-saniyya, p. 692.
40.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya I, p. 235 repris 
à al-Ǧanadī, Al-sulūk, éd. al-Akwaʿ, II, p. 552.
41.  Marco Polo, Le devisement du monde, éd. Kappler, 
p. 205. L’édition critique du devisement du monde en 

cours sous la direction de Philippe Ménard (éditions 
Droz) ne couvre pas encore le Livre de l’Inde qui 
constitue la dernière partie de l’ouvrage.
42.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, p. 204. Tra-
duction dans le document 2 en annexe.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 159

Ce recours appuyé au motif de la défense de l’islam ne doit rien au hasard. Il s’inscrit 
pleinement dans la stratégie de légitimation du pouvoir rasūlide au cours de la seconde moitié 
du viie/xiiie siècle, notamment face aux nouveaux souverains mamlūks de l’Égypte et de la 
Syrie, tout auréolés de leurs victoires contre les terribles Mongols. Aux dires des chroniqueurs 
égyptiens, cette rivalité avait été formulée en des termes très directs par le sultan Baybars lors 
de son pèlerinage à La Mekke en 667/1269, dans une lettre célèbre adressée à al-Muẓaffar 
Yūsuf : « Le roi est celui qui combat pour Dieu en menant Sa guerre sainte et qui se voue à dé-
fendre le territoire de la foi (al-ḏibb ʿan ḥawzat al-dīn). Si tu es roi, pars affronter les Tatars 43. » 
Attaché à son œuvre de restauration du domaine ayyūbide dans son antique grandeur, le sultan 
Baybars revendiquait à la fois la souveraineté sur le Yémen et, plus encore, le contrôle de La 
Mekke qui avait échappé aux sultans du Caire au début des années 640/1240 44. L’insistance 
sur l’investiture reçue directement du dernier calife abbasside al-Mustaʿ ṣim billāh et sur la 
défense de l’islam apparaissent dans ce contexte comme la réponse directe des Rasūlides à 
la contestation mamlūke. Pour le sultan du Yémen, la mise en place d’un patronage large et 
généreux auprès de musulmans habitant en dehors du Dār al-islām servit donc directement les 
principaux thèmes de sa propagande.

Pour les musulmans des côtes indiennes, en revanche, la proclamation des alqāb-s du sultan 
rasūlide et du calife défunt dans les sermons du vendredi se présente plutôt comme un choix 
par défaut à partir de la chute des Abbassides de Bagdad. La proximité géographique faisait du 
sultan de Delhi le protecteur le plus naturel des communautés musulmanes de l’Inde côtière, 
bien qu’en dehors de son emprise directe. Mais ces communautés pouvaient-elles – et en avaient-
elles même la volonté ? – se tourner vers cet encombrant voisin auquel étaient unanimement 
hostiles les princes hindous qui les accueillaient ? Dans cette perspective, nous comprenons 
mieux pourquoi la géographie des présents rasūlides, telle qu’elle apparaît au travers du Nūr 
al-ma āʿrif, s’arrête nettement au seuil du territoire qui se trouvait entre les mains du sultanat 
de Delhi au début des années 690/1290 (carte 2). Les divisions géographiques retenues par les 
secrétaires du port d’Aden dans leur liste des « dons » épousent même de façon assez exacte 
les contours des grands royaumes hindous à cette date, alors que toute la côte occidentale 
d’al-Hind 45 échappait aux sultans turcs de Delhi :

43.  Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Al-rawḍ al-zāhir, p. 356. Re-
pris par al-Maqrīzī, Al-sulūk I/2, p. 581-582.
44.  La suzeraineté ayyūbide sur le Yémen fut 
maintenue nominalement par al-Manṣūr ʿUmar au 
moins jusqu’en 632/1234-1235, et meme peut-être 
634/1236-1237 comme le montrent les frappes mo-
nétaires (cf. Nützel, Münzen der Rasuliden, p. 29). 
Il s’en affranchit définitivement après avoir reçu 
l’investiture du calife de Bagdad. Quant à La Mekke, 
les troupes de l’Ayyūbide al-Ṣāliḥ Ayyūb ne furent 
plus en mesure d’y intervenir à compter de 639/1242 

(al-Maqrīzī, Al-sulūk I/2, p. 306). Or, selon l’acte d’in-
vestiture promulgué par le nouveau calife du Caire, 
la souveraineté d’al-Ẓāhir Baybars devait s’étendre 
aux « terres de Miṣr, de Šām, de Diyār Bakr, du Ḥiǧāz, 
du Yémen, de l’Euphrate et tout ce qui proviendra 
des conquêtes » (Ibn ʿ Abd al-Ẓāhir, Al-rawḍ al-zāhir, 
p. 104). L’indépendance des Rasūlides n’était donc 
pas formellement reconnue par le maître du Caire.
45.  C’est-à-dire la côte indienne à l’exception du 
Sind.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde160

– le « territoire d’al-Qaṣṣ » [A] correspondait en réalité au royaume des Chaulukya qui couvrait 
le Rann de Kachh et l’intérieur du Gujarat, autour de la ville d’Anahillapāṭaka (Nahrawāla en 
arabe) 46. Des communautés musulmanes s’y trouvaient installées de longue date comme le 
montrent les inscriptions et les descriptions des géographes arabes à partir du ve/xe siècle ;

– le « territoire de Cambay » [B], ou Gujarat du Sud, était sous l’influence d’une branche 
secondaire des Chaulukya, les Vāghela, dont le siège se trouvait dans la ville de Dholkā, trans-
crite dans notre liste sous le nom de Dūlaṣa 47 ;

– les villes côtières du « pays d’al-Balaġa » [E], au nord du Konkan médiéval, et la région 
de Sindābūr [C], étaient dominées par de petites dynasties autonomes, au premier rang des-
quelles se trouvaient les Silāhāra pour la ville de Tāna. L’ ensemble de ces cités reconnaissait la 
suzeraineté plus ou moins formelle des Yādava de Devagiri, un puissant royaume installé dans 
l’intérieur du Dekkan 48 ;

– les cités du Malabar [D] jouissaient d’une quasi-indépendance, sous l’autorité de principau-
tés locales. Une observation plus poussée permet de distinguer en son sein trois ensembles : au 
nord, Manǧalūr et Fākanūr, les deux principaux ports du pays Kanara, servaient de débouché 
maritime aux guerriers Hoysala établis à l’intérieur des terres 49 ; au centre, Hīlī, Ǧurfattān, 
Budfattān et Dahfattān, paraissent avoir été suffisamment liés pour que Marco Polo les regroupe 
sous le nom de « royaume d’Ely » (Hīlī) dans sa description de l’Inde 50 ; au sud, al-Šāliyāt était 
vraisemblablement sous l’influence du royaume voisin des Pāndya ;

– le Ṣūliyān, désignation arabe de l’ancien royaume des Čola, correspondait au sud de la 
région du Coromandel. Au viie/xiiie siècle, il était dominé par les rois Pāndya, une dynastie 
tamoule qui fit elle aussi l’admiration de Marco Polo 51.

Au cours de la seconde moitié du viie/xiiie siècle, plusieurs de ces dynasties hindoues 
s’opposèrent les unes aux autres. Les affrontements furent particulièrement nombreux dans 
l’intérieur des terres, entre les grands royaumes du centre et du sud, Pāndya, Hoysala et Yadava. 
Tous étaient en outre de grands consommateurs de chevaux pour leurs cavaleries, dont une 
part non négligeable était importée par des marchands musulmans depuis le sultanat rasūlide, 
à côté des apports provenant du Golfe 52. Des intérêts économiques majeurs concouraient ainsi 
à l’établissement de bonnes relations entre l’administration yéménite et les princes hindous des 
villes côtières, notamment dans le sud de l’Inde. Plus encore, le soutien apporté aux dignitaires 
religieux par l’administration yéménite lui assurait, dans ces régions, un rapport privilégié avec 
les principaux membres des communautés musulmanes, très souvent de grands marchands ou 

46.  Sur les Chaulukya, voir Majumdar, The History 
and Culture of the Indian People, V, p. 80-81.
47.  Sur les Vāghela dans la seconde moitié du viie/
xiiie siècle, ibid., p. 80-81.
48.  Ibid., p. 192-193.
49.  Sur les Hoysala, ibid., p. 230-233.
50.  Polo, Le Devisement du monde, éd. Kappler, 
p. 193-194.

51.  Sur cette dynastie : Majumdar, The History 
and Culture of the Indian People, V, p. 247-249 et 
256-259.
52.  Sur le commerce des chevaux depuis Aden, voir 
Digby, « The Maritime Trade of India », p. 148 et 
Vallet, L’Arabie marchande, chapitre 3.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 161

armateurs, les nāḫūḏā-s, et garantissait le maintien d’une position favorable dans les circuits 
du commerce 53. Si le facteur principal de l’établissement du patronage rasūlide fut bel et bien 
d’ordre politique et religieux, il est certain que l’enjeu commercial pesa lui aussi dans les rela-
tions nouées avec les musulmans de l’Inde méridionale.

	 Le patronage rasūlide, de la rivalité à l’effacement

À la fin du viiie/xive siècle, seules onze cités continuaient, aux dires du cadi de Calicut, à 
« mentionner les titres de notre maître le sultan, le très haut calife exalté, seigneur des sultans 
des Arabes et des Perses, le sultan et seigneur al-Malik al-Ašraf 54 », soit près de quatre fois 
moins qu’à la fin du viie/xiiie siècle. La lettre de 795/1393 nous permet même de saisir la raison 
principale de cette diminution : les Rasūlides avaient dû faire face tout au long du viiie/xive siè-
cle à une concurrence accrue des sultans de Delhi et, secondairement, des princes de Hurmūz. 
Cette situation n’est pas étonnante au regard de la progression fulgurante de l’hégémonie des 
Turcs dans le subcontinent à partir de l’extrême fin du viie/xiiie siècle.

Attaqué dès 699/1300 par ʿAlā’ al-Dīn Ḫalǧī, le Gujarat passa progressivement sous le 
contrôle des nouvelles élites turques. Les années 720-730/1320-1330, sous le règne du célèbre 
sultan Muḥammad b. Ṭuġluq (725-752/1325-1351), marquèrent un tournant important avec la 
construction de grandes mosquées dans les principales villes du Gujarat, comme à Cambay, 
Dholkā et Broach 55. Désormais, la prière du vendredi y était dite au nom du maître de Delhi. 
En direction du sud, de vigoureuses campagnes menèrent les troupes du sultanat jusqu’au 
royaume Pāndya. En 713/1313, l’expédition emmenée par Malik Kāfūr frappa particulièrement 
les esprits, tant le butin ramené des terres du sud était colossal. Pour le chroniqueur yéménite 
Ibn ʿ Abd al-Maǧīd, contemporain des faits, l’ensemble du subcontinent passa à cette date sous 
le contrôle du sultanat turc 56. Les nouveaux maîtres ne semblent guère avoir été favorables aux 
Rasūlides ; c’est à cette époque que le patronage yéménite dut prendre fin dans l’ensemble des 
cités du Gujarat et du Konkan. Les sources ont toutefois gardé peu de traces de cette rupture 
si ce n’est le témoignage de Guillaume Adam, un dominicain qui tenta de traverser en 716/1316 
l’océan Indien du Golfe à la côte abyssinienne, dans un périple qui lui donna par la suite la 
matière de son traité De modo Saracenos extirpandi. À cette date, Guillaume Adam relève que 
les deux principaux ports du nord de l’Inde, Cambay et Tāna, considéraient le sultanat du 
Yémen comme un adversaire. Ils n’étaient pas les seuls dans ce cas, puisque cet auteur men-
tionne aussi les deux « États-cités » du Golfe, Qays et Hurmūz, au rang des concurrents de la 
puissance rasūlide 57.

53.  Sur les rapports entre Rasūlides et réseaux mar-
chands de l’Inde, voir Vallet, L’Arabie marchande, 
chapitre 9. Sur les nāḫūḏā-s, voir aussi l’étude de 
Chakravarti, « Nakhudas and Nauvittakas ».
54.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, p. 204. 
Traduit dans le document 2 en annexe.

55.  Cf. Patel, Building Communities in Gujarāt, p. 54, 
67 et 68.
56.  Ibn ʿAbd al-Maǧīd, Bahǧat al-zaman, p. 278.
57.  Guillaume Adam, De modo Saracenos extirpandi, 
p. 553. Voir sur ce texte l’article de Richard, « Les 
navigations des Occidentaux sur l’océan Indien », 
p. 359-363.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde162

Dès les années 730/1330, la victoire de Hurmūz sur Qays permit aux princes de cette cité 
de raffermir leurs ambitions. Si l’extension de la puissance hurmūzie à l’ensemble du Golfe est 
bien connue par les sources locales 58, nous sommes moins bien renseignés sur la politique de la 
principauté au cours du xive siècle en direction de la côte indienne, pourtant au fondement de 
sa fortune commerciale. Dans les ports du Gujarat et du Konkan, les princes de Hurmūz durent 
se concilier les bonnes grâces des nouveaux maîtres du pays, les sultans de Delhi. Il en allait 
autrement dans les cités du Malabar, les seules à échapper véritablement à l’autorité nominale 
du grand sultanat turc et à rester entièrement entre les mains de petites dynasties tamoules 
tout au long du viiie/xive siècle. C’est dans cette petite frange d’Inde restée en dehors du Dār 
al-islām que la concurrence entre les maîtres d’Aden et ceux de Hurmūz fut vraisemblablement 
la plus vive. Il est clair à travers la lettre de 795/1393, que les titres du maître de Hurmūz furent 
cités pendant une grande partie du viiie/xive siècle lors de la prière du vendredi à Calicut, 
principal port du Malabar à cette période 59. Dans quelles conditions le prince de Hurmūz se 
fit-il reconnaître par la communauté musulmane de Calicut ? Nous ne pouvons avancer à ce 
sujet que des hypothèses. Constatons tout d’abord que Calicut n’apparaît comme une place 
commerciale importante que très tardivement. Bien qu’attestée par de maigres sources locales 
depuis le xie siècle, la cité n’apparaît nullement dans le Nūr al-ma āʿrif, ni même dans aucune 
des descriptions des géographes arabes jusqu’au viiie/xive siècle 60. Tous mentionnent alors 
plutôt la ville voisine d’al-Šāliyāt, qui bénéficiait d’un site portuaire au départ plus favorable. 
L’envasement progressif de ce dernier força certainement le destin de la petite cité de Calicut. 

Dans les années 740/1340, lors du passage d’Ibn Baṭṭūṭa qui est le premier auteur arabe à 
évoquer Calicut, c’est déjà « l’un des plus grands ports du Malabar où abondent les navires en 
provenance de la Chine, de Java, de Ceylan, des Maldives, du Yémen et du Fārs et où se réu-
nissent les marchands de tous les horizons 61 ». Un essor aussi fulgurant n’est sans doute pas dû 
aux simples aléas de la géographie littorale. L’apparition de Calicut dans nos sources correspond 
exactement au moment où Hurmūz l’emporta définitivement sur Qays et assura son hégémonie 
dans le Golfe. Ibn Baṭṭūṭa souligne d’ailleurs les liens étroits qui unissaient la communauté 
musulmane de Calicut à la grande cité du Golfe. À côté du šāh bandar, responsable civil de la 
communauté, qui était originaire du Baḥrayn, l’accueil des voyageurs, pèlerins ou marchands, 
était assuré par un couvent, zāwiya, tenu par le cheikh Šihāb al-Dīn al-Kāzarūnī 62. Or, le 
réseau soufi des Kāzarūnī avait été l’un des principaux soutiens financiers de Hurmūz dans 
sa lutte contre Qays au début du viiie/xive siècle. Il était par la suite resté étroitement lié à la 
cité et constituait vraisemblablement à Calicut le relais le plus efficace de l’influence politique 
et religieuse des princes de Hurmūz 63. Cette situation se prolongea manifestement jusqu’à la 

58.  Voir notamment Aubin, « Les princes d’Ormuz », 
p. 105.
59.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya, p. 205. Tra-
duction en annexe, document 2.
60.  Voir sur les origines de Calicut Bouchon, « Un 
microcosme : Calicut au xvie siècle ».

61.  Ibn Baṭṭūṭa, Tuḥfat al-nuẓẓār IV, p. 186 [trad. fr. 
Charles-Dominique dans Voyageurs arabes, p. 913 ; 
trad. ang. Gibb, dans The Travels of Ibn Baṭṭūṭa IV, 
p. 812].
62.  Ibid.
63.  Cf. Algar, « Al-Kāzarūnī », p. 884-885 ; Piacentini, 
« Merchant Families in the Gulf », p. 151.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 163

fin du viiie/xive siècle, avant que les marchands de Calicut et leur juge ne se tournent vers le 
sultan rasūlide. Le contexte politique des années 795-800/1393-1398, n’y fut sans doute pas indif-
férent. Devant les attaques de Tamerlan, les maîtres de Hurmūz s’effacèrent momentanément 
tandis que le sultanat de Delhi s’effondrait définitivement. Face à ces souverains chancelants, 
le royaume rasūlide, épargné par la tornade tīmūride, paraissait provisoirement comme une 
« valeur sûre » pour les marchands musulmans du sud de l’Inde.

Toutefois, la lettre des musulmans de Calicut ne doit pas nous tromper : le sultanat rasūlide 
ne retrouva un peu de son aura d’antan que grâce à une conjoncture très favorable. Celle-ci ne 
tarda pas à se retourner. En ce début de ixe/xve siècle, le maître du Yémen était en effet aux 
abois. À la suite de la multiplication des soulèvements tribaux dans de nombreux points de son 
royaume, ses ressources s’étaient considérablement amoindries. L’intervention arbitraire des 
agents du sultan rasūlide dans les affaires commerciales d’Aden au début des années 820/1420 
acheva de déconsidérer le sultanat aux yeux des marchands et armateurs de l’Inde. En 825/1422, 
un nāḫūḏā de Calicut nommé Ibrāhīm entreprit de relier directement le sud de l’Inde aux 
ports de la mer Rouge sans s’arrêter à Aden. Deux ans plus tard, il fut accueilli avec tous les 
honneurs dans le port de Jedda par le représentant du sultan mamlūk Barsbāy 64. À cette date, 
il est certain que le souverain rasūlide, considérablement affaibli, n’entretenait plus aucun lien 
politique ou religieux avec Calicut, ni même avec aucun des ports de l’Inde. Sans que l’on puisse 
offrir de chronologie plus précise de ce processus d’effacement, il est certain que le patronage 
rasūlide en Inde disparut définitivement dans les premières décennies du ixe/xve siècle.

De la chute du califat abbasside en 656/1258 au début du ixe/xve sièce, le patronage rasūlide 
s’est donc maintenu, non sans connaître son lot de vicissitudes. Concurrencé fortement par 
l’avancée des sultans de Delhi, il n’en a pas pour autant totalement disparu dans le sud de l’Inde. 
L’importance des échanges commerciaux avec cette région, notamment pour le commerce des 
chevaux, n’est sans doute pas étrangère à ce maintien tardif : l’influence rasūlide s’est prolongée 
jusqu’à ce que le port d’Aden perde son caractère d’intermédiaire obligé dans les échanges avec 
la mer Rouge et l’Égypte au cours des premières décennies du ixe/xve siècle. Faut-il pour cette 
raison limiter le patronage des sultans du Yémen au simple enjeu économique et commercial ? 
L’étude de son contexte d’origine – la chute du califat abbasside et la lutte contre les Mongols –, 
de son extension territoriale – jusqu’aux limites du sultanat de Delhi – ont bien montré sa 
portée avant tout politique. En prenant la suite du vieux califat de Bagdad, les Rasūlides se sont 
inscrits dans une configuration politique ancienne, structurée de part et d’autre de la frontière 
nette qui séparait le Dār al-islām de la « terre des « mécréants ». Au fondement de ce système 
de relations pacifique établi depuis le iie/viiie siècle, les élites des communautés musulmanes 
en terre indienne se sont toujours préoccupées de maintenir ce qui assurait, à leurs yeux, une 
identité propre. À ce titre, l’invocation de tel ou tel prince au moment de la ḫuṭba a toujours 

64.  Sur tous ces épisodes, voir l’étude détaillée que 
nous avons proposée dans l’épilogue de L’Arabie 
marchande, à paraître.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde164

constitué un enjeu particulier, non pas comme affirmation de souveraineté mais plutôt comme 
élément structurant d’identification religieuse et juridique. C’est ainsi qu’il nous faut compren-
dre le recours au patronage rasūlide, mais aussi son effacement progressif.

Du viie/xiiie au ixe/xve siècle, le sultanat yéménite a accompagné, mais aussi parfois 
subi, des transformations profondes dans l’identité des communautés musulmanes de l’Inde 
littorale. Le siècle qui voit la chute du califat abbasside est aussi celui de l’affirmation forte du 
sunnisme sur tout le pourtour de l’océan Indien. L’ismaélisme et l’ibadisme, marginalisés dans 
les montagnes du Yémen et de l’Oman dans la seconde moitié du vie/xiie siècle, ne sont plus 
en mesure d’exercer une influence majeure respectivement en Inde du Nord et en Afrique de 
l’est au cours du viie/xiiie siècle. Ce basculement est particulièrement net dans cette dernière 
région, autour de Kilwa et des cités swahilies, encore dominées par l’ibadisme dans les années 
1200 65. Un siècle plus tard, le périple d’Ibn Baṭṭ�������������������������������������������        ū������������������������������������������        ṭa met en scène de façon très uniforme le 
monde sunnite des ports de l’océan Indien, avec ses cohortes de fuqahā’, de chérifs ou de soufis, 
de Kilwa à Calicut, d’Aden à Hurmūz. Une telle dynamique a certes été portée par la circula-
tion de nombreux hommes de savoir et de religion, mais il est certain que le pouvoir rasūlide 
a lui aussi fortement contribué à ce renforcement du sunnisme et à son ancrage dans la durée, 
au moins sur la côte indienne.

Les transformations politiques profondes qu’a connues le subcontinent au cours du 
viiie/xive siècle n’ont toutefois pas joué en faveur du sultanat du Yémen sur le long terme. Les 
sultanats régionaux indépendants qui se sont établis progressivement, en commençant par la 
principauté de Madurai dans l’ancien royaume Pāndya en 734/1334, puis le Bengale en 736/1336, 
ont cherché à leur tour à consolider leur légitimité en se faisant les défenseurs de l’islam dans 
l’espace indien. Les auteurs de la lettre de 795/1393 le disent explicitement : « Pour que notre 
maître – que sa gloire dure – sache tout : il y avait auparavant un groupe (ǧamāʿa) de régions 
situées aux confins du pays comme le Bengale, Hurmūz, al-Samuṭra, et d’autres encore, qui 
demandaient d’honorer la chaire (minbar) en mentionnant les noms des sultans de leurs pays 66. » 
La concurrence entre tous ces nouveaux États nés de la « seconde expansion de l’islam » était 
rude. Au tournant du viiie-ixe/xive-xve siècle, elle s’exprime non seulement sur le territoire de 
l’Inde, mais aussi au cœur même de l’islam, dans ses plus antiques Villes saintes. Le Bengale 
joue là un rôle de premier plan, puisque son souverain fait édifier dès 813/1410 une somptueuse 
madrasa à La Mekke, la plus grande qui y ait jamais été construite 67. À sa suite, d’autres souve-
rains musulmans de l’Inde font élever leurs propres monuments, à l’instar du sultan bahmanide 
du Dekkan en 830/1427. À cette date, il est certain que le sultanat du Yémen ne représente plus 
pour les musulmans de l’Inde ce point de rattachement indispensable, qui avait un temps pu 
pallier l’absence du califat. Son rôle historique de relais entre le « vieux monde » de l’islam et 
le « nouveau » est alors achevé.

65.  Cf. Horton et Middleton, The Swahili, p. 56-82.
66.  Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya II, p. 205. 
La traduction est reprise dans le document 2 en 
annexe.

67.  Al-Fāsī, Al-ʿiqd al-ṯamīn IV, p. 108-109. Voir aussi 
Mortel, « Madrasas in Mecca », p. 244.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 165

	 Document 1

	 Nūr al-maʿārif I, éd. Ğāzim, p. 516-518

	 Traduction du texte
[p. 516]
« Dons (al-munʿam bi-hi) faits aux juges et prédicateurs en Inde

[A] Al-Qaṣṣ et son territoire (aʿmāl), qui est le Bilād al-Ğuzarāt. On l’appelle aussi Badlasar :
Pensions de douze [personnes] 68 :

garance : vingt-deux bahār-s, soit deux bahār-s [par personne] ;
un tiers d’étoffe de Sousse et un turban [par personne] ; parmi eux se trouve un 
certain al-Aʿar 69, qui reçoit une robe de cheikh en soie ; [au total] trois étoffes de 
Sousse blanches bayt (?) et douze turbans de coton bayt (?).

[1] 70 Nahrawāla, [2] al-Qaṣṣ, [3] Malībūr, [4] Aṣāwil, [5] Banūks, [6] Dūlaṣa, [7] Bāsima, [8] Mandal, 
[9] Bīrānūr, [10] Kawsarar, [11] Kanar, [12] Qadamān.

[p. 517]
Le nouveau prédicateur de Balḏara [13] dans le territoire (aʿmāl) d’al-Qaṣṣ : un tiers d’étoffe de Sousse, 
un turban et deux bahār-s de garance.

[B] [20] Kanbāya et son territoire dans le Bilād al-Ğuz
Pensions (rātib) de neuf personnes :

pour chaque personne, deux bahār-s de garance, un tiers d’étoffe de Sousse et des 
turbans, soit dix-huit bahār-s de garance, trois étoffes de Sousse blanches simples 
et des turbans de coton pour neuf.

[21] Barū[d]a, [22] Larā’iḥ, [23] Ḏayyawahī, [24] Inkalas, [25] Kawdara, [26] Balawḏara, [27] Biṭlāwad, 
[28] Burūǧ, [29] Rānīz.

[C] [30] Sindābūr et son territoire – c’est le pays de Kumkam
9 personnes.

Pour chaque personne, un tiers d’étoffe de Sousse et un turban, soit trois étoffes 
de Sousse blanches simples et neuf turbans de coton.
or bār ( ?) : 730 + ½ + 1 miṯqāl ;
Rétributions de sept [personnes] à 12 miṯqāl ½, soit 87 dinars 1/2.

68.  L’éditeur lit bāzz, qu’il assimile à bazz, « tissu ». 
Toutefois, nous pensons qu’il faut plutôt lire ici rātib, 
comme en [B].

69.  Ou al-Aʿaz (cf. Nūr al-maʿārif I, p. 516, n. 3763).
70.  Les numéros ajoutés par nos soins renvoient à 
la liste des toponymes donnés infra et, lorsque ces 
toponymes sont identifiés, à la carte 2.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde166

[D] [Malabar 71]
[40] Bud, [41] Hīlī, [42] Hartīlī, [43] Ğūrfattan, [44] Fandarīna, [45] Manǧalūr, [46] al-Šaliyāt, [47] 
Fākanūr :
Rétributions de 20 personnes avec un montant total de 200 [miṯqāl].

[p. 518]
[E] [51] Nūr Ḏahabatan, [52] al-Kawr, [53] Tāna – c’est le Bilād al-Balaġa :

90 miṯqāl d’or ; neuf personnes ; pour chaque personne, 10 miṯqāl ;
un tiers d’étoffe de Sousse et de turban, sauf le cadi de Tāna et son prédicateur : à 
chacun revient une robe, soit deux robes de qualité excellente avec des broderies 
de soie ; [au total pour les autres] deux étoffes et demi de Sousse, unies et blanches 
et neuf turbans de coton.

Cadi de Tāna, prédicateur (ḫaṭīb) de Tāna, prédicateur de Fahāyim [54], prédicateur de Wasāhī [55], 
prédicateur de Fālī [56], prédicateur de Ṣāra [57], prédicateur d’Aǧāsī [58], prédicateur de Duwayǧar [59], 
imam de la grande mosquée de Tāna.

[F] Al-Ṣūliyān, c’est-à-dire al-Maʿ bar : 
50 miṯqāl d’or, cinq personnes – pour chacun 10 miṯqāl ; un tiers d’étoffe de Sousse et un turban ; soit 
des étoffes de Sousse blanches unies et cinq turbans de coton.
[60] Qāqil, [61] Fanyatan, [62] Arwāṭuwa, [63] Malāy�����������������������������������    ū����������������������������������    fatan, [64] Ḥaram al-Mulaybārāt. »

	 Identification des produits
Garance : fuwwa. Racine de la Rubia tinctoris utilisée en teinturerie pour produire la couleur 

rouge.
Étoffe de Sousse : sūsī, sūsiyya, pl. sawāsī, tissu de lin ou de soie, de couleur blanche, fabriqué 

originairement dans la ville de Sousse, puis en Égypte.
Turban : ʿimāma pl. ʿamā’im.
Robe : ǧubba.

	 Identification des toponymes
La liste des toponymes telle qu’elle a été éditée pose de nombreux problèmes d’identification, 

qui ne peuvent être résolus que par un travail conjoint sur le manuscrit original et sur les autres 
sources évoquant les musulmans de l’Inde (géographes arabes, inscriptions). Toutefois, il est 
actuellement impossible d’accéder à l’original du Nūr al-ma āʿrif, ni même à une reproduction. 
Nous avons donc repris la plupart des lectures proposées par Muḥammad Ǧ�������������������  āzim. Les����������  quelques 
suggestions alternatives que nous faisons (la leçon retenue par l’éditeur du texte est dans ce cas 
indiquée entre parenthèses), en l’absence de confrontation avec le texte original, doivent être 
considérées comme provisoires. En l’absence d’un atlas détaillé de l’Inde à l’époque médiévale, 

71.  Aucun nom ne vient désigner cette région dans le 
Nūr al-maʿārif. Mais l’ensemble de ses villes, presque 

toutes identifiées par ailleurs, ne laisse pas de place 
au doute.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 167

nous avons utilisé avec profit celui d’Irfan Habib sur l’Inde à l’époque moghole pour le repérage 
de certaines localités du Gujarat.

[A] Al-Qaṣṣ et son territoire
Bilād al-Ğuzarāt : Gujarat du Nord, qui a pour capitale Nahrawāla/Anahilvāda. Le Gujarat 

du Sud est détaillé en [B].
1. Nahrawāla : (éd. : Bahanwāla) La ville de Nahrawāla, connue aussi sous le nom 

d’Anahillapāṭaka correspond à l’actuelle Paṭṭān. Inscriptions : construction d’une mosquée 
en 611/1215 ; stèle funéraire d’un marchand, Faḫr al-Dīn Ibrāhīm al-Tāǧir al-Šahrazūrī, mort 
en 681/1282.

Jain, Trade and Traders in Western India (AD 1000-1300), p. 75 ; Patel, Building Communities in Gujarat, 
p. 70 ; Thésaurus d’épigraphie islamique, VIe livraison, no 24074.
2. Al-Qaṣṣ : (éd. al-Quṣṣ) Bhadreśvar sur le golfe de Kachh, comme cela est indiqué dans 

la suite du texte. Badlasar est la transcription approximative de Bhadreśvar. 
Shokoohy, Bhadreśvar. The Oldest Islamic Monuments in India ; Thésaurus d’épigraphie islamique, 
VIe livraison, no 23438 (année 554/1149), no 23439 et 23440 (569/1164), 23441 (573/1168), 23442 (624/1221) 
et 23443 (1222).
3. Malībūr : Peut-être la ville connue sous le nom de Malpur, au nord-est d’Aḥmadābād, 

sur le fleuve Watrak.
Habib, An Atlas of the Mughal Empire, planche 7A.
4. Aṣāwil : Orthographié plus couramment Asāwil, qui correspond à Aḥmadābād.
5. Banūks : non identifié (n. i.).
6. Dūlaṣa : Localité connue sous le nom de Dholka, à une dizaine de km au sud d’Aḥmadābād 

Habib, loc. cit.
7. Bāsima : n. i.
8. Mandal : Ville située au sud de Nahrawāla/Anahilvāda, sur le Rann de Kachh. 
Habib, loc. cit.
9. Bīrānūr : n. i.
10. Kawsarar : n. i.
11. Kanar : Peut-être Kaner dans le Saurashtra. 
Habib, loc. cit.
12. Qadamān : n. i.
13. Balḏara : n.i. Balḏara ne doit pas être confondu avec Balawḏara, infra. La note 3764 de 

M. Ğāzim est à rapporter à Balawḏara et non Balḏara.

[B] Kanbāya et son territoire
Bilād al-Ğuz : Appellation ancienne dans les sources arabes pour désigner la région de 

Kanbāya/Cambay.
20. Kanbāya : actuelle Cambay.
21. Barū[d]a : Ville située à l’est de Kanbāya.
Habib, loc. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde168

22. Larā’iḥ : n. i. 
23. Dabūhī (éd :Ḏay���������������������������������    ū��������������������������������    hī) : Peut-être l’actuel Dabhoi.
Habib, loc. cit.
24. Inkalas : Peut-être Anklesvar, au sud de Broach.
Habib, loc. cit.
25. Kawdara : Gandhar, à l’embouchure du fleuve Dhadhar. C’est le Qandahār d’Ibn Baṭṭūṭa, 

où il embarqua pour le sud de l’Inde.
Habib, loc. cit ; Tuḥfat al-nuẓẓār, trad. Charles-Dominique, dans Voyageurs arabes, p. 901.
26. Balawḏara : Ibn Baṭṭūṭa mentionne cette localité située à proximité de Kanbāya sans 

que nous ayons pu la localiser avec précision. 
Ibid., p. 848.
27. Biṭlāwad : Petlad, au nord de Kanbāya.
Habib, loc. cit.
28. Burūǧ : Broach, à l’embouchure du fleuve Narbada.
Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 27.
29. Rānīz : Peut-être Rander, en face de Surat.
Habib, loc. cit.

[C] Kumkam
Kumkam : On réserve d’ordinaire plutôt le nom de Konkan à la région de Tāna citée plus 

bas. Par déduction, il s’agit peut-être la région du Kanara, au sud du Konkan, dont la ville 
principale était Sindābūr (Lamībāsur ?).

30. Sindābūr : (éd. : Lamībāsur).

[D] Malabar
40. Bud : Bud Fattan. Le nom serait la déformation de Baliapatam, port situé au nord de 

Ğurfattan. 
Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 29.
41. Hīlī : Mont d’Eli.
42. Hartīlī : Peut-être à rapprocher avec Harqiliya citée par S. Nainar. Elle correspond à 

l’actuelle Karsargod, une ville située à une quarantaine de km au nord de Manǧalūr.
Ibid., p. 39.
43. Ğūrfattan : (éd. : Ḥawraš) Appelée aussi Cannanore, elle serait située à trois parasanges 

au sud de Hīlī selon Ibn Baṭṭūṭa.
Tuḥfat al-nuẓẓar, trad. Charles-Dominique, dans Voyageurs arabes, p. 910.
44. Fandarīna : Actuelle Pantalayini. 
Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 34 ; Ibn Baṭṭūṭa, op. cit., p. 912.
45. Manǧalūr : Mangalore.
Ibn Baṭṭūṭa, op. cit., p. 909 ; Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 61.
46. Al-Šaliyāt : Actuel Chaliyam, au sud de Calicut. 
Ibn Baṭṭūṭa, op. cit., p. 920 et Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 73.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 169

47. Fākanūr : actuel village de Barkur. 
Nainar, op. cit., p. 33 ; Ibn Baṭṭūṭa, op. cit., p. 909. 

[E] Bilād al-Balaġa
Bilād al-Balaġa : Déformation du nom de la dynastie des Ballahāra (Rāštrakūtaṣ) qui ré-

gnèrent sur le nord du Konkan entre 743 et 974 et accueillirent d’importantes communautés 
musulmanes.

Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India p. 82.
51. Nūr Ḏahabatan : n. i.
52. Al-Kawr : Plutôt al-Kawl, Chaul. Dans les sources arabes les plus anciennes, Chaul est 

appelé Saymur.
53. Tāna.
54. Fahāyim : n. i.
55. Wasāhī : n. i.
56. Fālī : n. i.
57. Ṣāra : n. i.
58. Aǧāsī : n. i.
59. Duwayǧar : n. i.

[F] Al-Ṣūliyān
60. Qāqil : Kāyal, principal port du territoire.
61. Fanyatan : Peut-être la déformation de Pāndyan, du nom de la dynastie régnant sur le 

sud du Coromandel. Ce nom pourrait désigner leur capitale, Madurai.
62. Arwāṭuwa : n. i.
63. Malāy��������������   ū�������������   fatan : n. i.
64. Ḥaram al-Mulaybārāt : Malaipur ou Mylapore, sanctuaire réputé pour les musulmans 

et les chrétiens qui y révéraient le tombeau présumé de Saint Thomas.
Polo, Le Devisement du monde, p. 184-185.

	 Document 2

	 Lettre des marchands de Calicut au sultan rasūlide al-Ašraf Ismāʿīl (795) 72

	 Al-Ḫazraǧī, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya fī ta’rīḫ al-dawla al-rasūliyya II, p. 204-205
« Au mois de ramaḍān [795/juillet 1393] arriva une lettre (kitāb) de Calicut au sultan adressée 

par le Qāḍī Bahā’ al-Dīn et par les marchands qui y résidaient, proclamant leur soumission 
au sultan et demandant de pouvoir dire la ḫuṭba en son nom [à Calicut]. On n’y avait jamais 
prononcé la ḫuṭba au nom de souverains du Yémen ou de l’Égypte, ou d’autres encore. Le 
maître de Delhi les avait dominés au tout début ( fī awwal al-dahr), de même que le maître de 

72.  Nous sommes particulièrement reconnaissant à 
Houda Ayoub de ses remarques sur notre traduction.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde170

Hurmūz. Ils disaient la ḫuṭba en leurs deux noms. Lorsque le sultan reçut la lettre, il accepta 
leur soumission et les gratifia de la façon la plus complète ; il leur permit de faire ce qu’ils dé-
siraient et revêtit le qāḍī d’une robe précieuse.

Voici ce que contenait approximativement leur lettre – en Dieu est la réussite :
« Au nom de Dieu le miséricordieux, celui qui fait miséricorde. Dieu, fais descendre le salut 

et exauce la prière. »
Dans l’adresse (ḥāšiya) de la lettre, après la basmala :
« Le plus petit des serviteurs et le plus aimant, juge de la cité de Kālīqūṭ, et l’ensemble de 

ses chefs (ru’asā’). »
Dans le corps (ṣadr) de la lettre : 
« Je demande à celui qui fait tourner la voûte céleste et dirige la trajectoire des astres d’allonger 

la vie de notre très grand maître, notre souverain vénéré et honoré ; prince des ministres (malik 
al-wuzarā’) dans le monde et éclair de la religion ; astre de la royauté ; pôle du ciel sultanien ; 
doté de vertus supérieures et d’une position éclatante ; refuge des grands et abri des puissants ; 
soubassement de [notre] terre et colonne de [notre] temps ; lui qui ordonne toute chose par 
son autorité et embaume tout désir par sa générosité ; lui qui réunit les mérites de la science et 
de la libéralité et assemble les voies de la faveur et de la grâce ; lui qui éclaire par ses jugements 
la communauté (milla), la vérité et la religion ; secours de l’islam et des musulmans ; repos de 
toutes les créatures – que Dieu fasse durer sa gloire et étende son ombre dans les cœurs ; que 
son règne demeure riche en eaux de sources pures, fertile dans ses pâturages ; que ses grâces 
demeurent à profusion comme des bassins et des jardins verdoyants ; que ceux qu’il aime pros-
pèrent et que ses ennemis périssent.

« Il est porté à sa noble connaissance et à son haut avis, après avoir baisé le sol devant son 
éminente Altesse et formulé des vœux pour que dure son règne étendu jusqu’au lointain, que 
la communauté (ǧamāʿa) de la cité de Calicut, en particulier les nobles marchands et les émi-
nentes personnalités qui la composent, a exprimé le souhait que la chaire (minbar) [de Calicut] 
soit honorée par la mention des titres (alqāb) de notre maître le très grand sultan, le très haut 
calife, libérateur (muḥarrir) des royaumes des Arabes et des Persans, maître des sultans du 
nord et du sud (al-šām wa-l-yaman), le sultan, l’illustre seigneur al-Malik al-Ašraf – que Dieu 
rende son règne éternel. Chacun d’entre eux espère ardemment que soient mentionnés les titres 
de notre maître le sultan – que Dieu rende son règne éternel –, des califes précédents et des 
imams du passé, comme 11 prédicateurs de 11 cités s’honorent de le faire : c’est le cas de la cité 
de Nalanbūr 73 dont la chaire a été honorée par la mention des titres de notre maître le sul-
tan – que Dieu rende son règne éternel – cette nouvelle année. Tel est le souhait [des musulmans 
de Calicut]. Pour que notre maître – que sa gloire dure – sache tout : il y avait auparavant un 
groupe de gens (ǧamāʿa) des confins du pays, comme le Bengale 74, Hurmūz et al-Samuṭra, etc., 
qui demandaient d’honorer la chaire en mentionnant les noms des sultans de leurs pays, autant 

73.  Non identifiée. 74.  Corriger la leçon retenue par l’éditeur Saǧāla 
en Banǧāla.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 17 1

qu’ils pouvaient le faire, en dépensant pour cela des biens innombrables. Et voici que le groupe 
de ceux qui ont été cités souhaite désormais que la chaire s’honore de mentionner les titres de 
notre maître le sultan, très haut calife exalté, seigneur des sultans des Arabes et des Persans, le 
sultan et seigneur al-Malik al-Ašraf – que Dieu rende son règne éternel, qu’il fasse demeurer 
la justice et soutienne chaque jour son règne par Muḥammad et sa Famille.

« Ce qui est demandé à la générosité de notre maître – que Dieu fasse durer sa gloire –, c’est 
de donner un ordre éminent à ses représentants (nuwwāb) et à ses agents (mutaṣarrifūn) dans 
le dīwān bien gardé pour qu’ils marquent (yarqamū) son nom dans les feuillets (ṣaḥā’if) des 
prédicateurs recensés précédemment et qu’ils l’inscrivent avec les noms des recensés. En cela, 
[le sultan] recevra une récompense abondante et une reconnaissance. Dieu proclame la vérité 
et guide vers le bon chemin.

« Quant à la raison de ma lettre à votre Altesse – qu’elle ne cesse pas d’être exaltée – c’est à 
l’instigation d’un groupe (ǧamāʿa) de la cité de Calicut, dont Ǧamāl al-Dīn Yūsuf al-Ġassānī, 
Nūr al-Dīn ʿAlī al-Qawī, Zayn ʿAlī al-Rūmī, Nūr al-Dīn Šayḫ ʿAlī al-Irdibīlī, Saʿ d al-Dīn 
Masʿ ūd et Šihāb al-Dīn Aḥmad al-Ḥūrī, et d’autres parmi les marchands recensés. Tous ont 
voulu unanimement tirer fierté et orgueil [de cette demande]. En effet, qui peut se réclamer 
de votre suite et se lier à votre corde obtiendra dans ce monde la réalisation de ses souhaits et 
dans l’autre la quintessence de ce qu’il recherche. On dit que celui qui guide vers le bien est 
comme celui qui le fait, et celui qui le fait est au Paradis. Et il n’est nul besoin pour le serviteur 
d’exagérer, car notre seigneur clément et généreux ne privera pas son serviteur de l’abondance 
de sa faveur et de la beauté de sa protection. Qu’il nous considère donc comme l’un de ses 
serviteurs persévérant dans l’esclavage !

[Salutations finales]. »

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Algar, H., « Al-Kāzarūnī », EI², IV, p. 884-885
Habib, Ihsan, An Atlas of the Mughal Empire. Political 

and Economic Maps, with Detailed Notes, 
Bibliography and Index, Oxford University Press, 
New York, 1982.

Kalus, Ludvik (dir.), Thesaurus d’épigraphie islamique, 
Livraisons 1-6 (Maghreb, Péninsule d’Arabie, Asie 
centrale, Égypte, Monde indien), Fondation Max 
Van Berchem, Genève, 2005 (base de données 
sur cd-rom).

Nützel, Heinrich, Münzen der Rasuliden, W. Pormetter, 
Berlin 1891 ; Coins of the Rasulids Comprising a 

Synopsis of the History of that Yemenite Dynasty, 
Augmented by the Description of a Newly 
Discovered Rasulid Dirham Hoard, trad. ang. 
A. Kinzelbach, Mayence, 1987.

Smith, « Rasūlides », EI² viii, p. 470-472.
Varisco, Daniel M., « Medieval Agricultural Texts from 

Rasulid Yemen », Manuscripts of the Middle 
East 4, 1989, p. 150-154.

—, Medieval Agriculture and Islamic Science. The 
Almanac of a Yemeni Sultan, University of 
Washington Press, Seattle, 1994.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde172

	 Sources

Adam, Guillaume, De modo Saracenos extirpandi, dans 
Recueil des historiens des croisades. Documents 
arméniens, Académie des inscriptions et 
belles-lettres, Paris, vol. II, 1906, p. 549-555.

Al-Afḍal al-ʿAbbās, al-Malik b. ʿAlī b. Dāwūd. b. 
Yūsuf b. ʿUmar al-Rasūlī, Kitāb al-ʿaṭāya 
al-saniyya wa-l-mawāhib al-haniyya f�ī 
al-manāqib al-yamaniyya, éd. ʿAbd al-Wāḥid 

ʿAbd Allāh Aḥmad al-Ḫāmirī, Wizārat 
al-ṯaqāfa, Sanaa, 2004.

Anonyme, Ta’rīḫ al-dawla al-rasūliyya, éd. ʿAbd Allāh 
al-Ḥibš��������������������  ī, Damas, ����������1405/1984.

Al-Ašraf ʿUmar, al-Malik b. Yūsuf b. ʿUmar b. ʿAlī 
b. Rasūl, Ṭurfat al-aṣḥāb fī maʿrifat al-ansāb, 
éd. K. W. Zetterstéen, Damas, 1369/1949.

Casson, Lionel (introd. et trad. ang.), The Periplus 
Maris Erythraei, University of Princeton, 1989.

Al-Fāsī, Taqī al-Dīn Muḥammad b. Aḥmad al-
Makkī al-Ḥasanī, Al-ʿiqd al-ṯamīn fī ta’rīḫ 
al-balad al-amīn, éd. Fu’ād Sayyid, Maṭbaʿat 
al-sunna al-muḥammadiyya, Le Caire, 
1379-1389/1959-1969, 8 vol.

Al-Ǧanadī, Abū ʿAbd Allāh Bahā’ al-Dīn Muḥammad 
b. Yūsuf al-Saksakī al-Kindī, Al-sulūk fī 
ṭabaqāt al-ʿulamā’ wa-l-mulūk, éd. Muḥammad 
al-Akwaʿ, Wizārat al-ṯaqāfa, Sanaa, 1403-
1409/1983-1989, 2 vol.

Al-Ḫazraǧī, ʿ Alī b. al-Ḥasan, Al-ʿuqūd al-lu’lu’iyya fī ta’rīḫ 
al-dawla al-rasūliyya, éd. Bā Sayūnī ʿ Asil, revue 
par Muḥammad al-Akwaʿ, Markaz al-dirāsāt 
wa-l-buḥūṯ al-yamaniyya, 1403/1983, 2 vol.

Al-Ḥusaynī, al-Ḥasan b. ʿAlī al-Šarīf, Mulaḫḫaṣ al-fiṭan 
wa-l-albāb wa-miṣbāḥ al-hudā li-l-kuttāb, Milan, 
Bibliotheca Ambrosiana, ms H 130. Traduit en 
anglais par George Rex Smith sous le titre, 
A Medieval Administrative and Fiscal Treatise 
from the Yemen. The Rasulid Mulakhkhaṣ 
al-fiṭan of al-Ḥasan b. ʿAlī al-Ḥusaynī, with 
additional material from the unpublished 
research of the late Claude Cahen and 
R.B. Serjeant, Oxford University Press, 
Oxford, 2007 ( Journal of Semitic Studies 
Supplement 20).

Ibn ʿAbd al-Maǧīd, Ǧamāl al-Dīn Abū al-Maḥāsin 
ʿAbd al-Bāqī al-Yamānī al-Maḫzūmī, Bahǧat al-
zaman fī ta’rīḫ al-Yaman, éd. ʿAbd Allāh 
al-Ḥibšī/Muḥammad Aḥmad al-Sanabānī, 
Sanaa, 1408/1988.

Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Al-rawḍ al-zāhir fī sīrat al-Malik 
al-Ẓ����āhir, éd. ʿAbd al-ʿAzīz al-Ḫuwayṭir, 
Riyāḍ, 1976.

Ibn Baṭṭūṭa, Tuḥfat al-nuẓẓār fī ġar�����������������  ā����������������  ’ib al-amṣ������ ār wa-
ʿaǧ������������� ā������������ ’ib al-asf��ā�r, éd. et trad. Charles Defremery et 
Benjamino Raffaelo R. Sanguinetti, Imprimerie 
impériale, Paris, 1853-1859, 4 vol. ; traduction 
anglaise de H.A.R. Gibb, The Travels of Ibn 
Baṭṭūṭa, Cambridge University Press for the 
Hakluyt Society, 1958-1994, 4 vol. ; nouvelle 
traduction française de Paule Charles-
Dominique dans Voyageurs arabes, 
Gallimard NRF, Paris, 1995, p. 369-1050.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Šihāb al-Dīn Abū al-
Faḍl Aḥmad b. ʿAlī, Inbā’ al-ġumr bi-abnā’ 
al-ʿumr fī al-ta’rīḫ, éd. Muḥammad ʿAbd 
al-Muʿīd Ḫ����������������������������   ān, ������������������������  Maṭbaʿat maǧlis dā’irat 
al-maʿārif al-ʿuṯmāniyya, Hayderabad, 
1387-1396/1967-1976, 9 vol.

Ibn al-Muǧāwir, Ṣifat bilād al-Yaman wa-Makka 
wa-baʿḍ al-Ḥiǧ������������������������   āz al-musammā ���������� Ta’rīḫ al-
mustabṣir, éd. Oskar Löfgren, Brill, Leyde, 1951.

Al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Abū al-ʿAbbās Aḥmad b. ʿAlī 
b. ʿAbd al-Qādir, Kitāb al- sulūk li-maʿrifat 
al-mulūk, éd. Muḥammad Ziyāda, Maktabat 
laǧnat al-ta’līf wa-l-tarǧama wa-l-našr, 
1357-1377/1939-1958, 2 vol.

Nūr al-maʿārif fī nuẓūm wa-qawānīn wa-aʿrāf al-Yaman fī 
al-ʿahd al-muẓaffarī al-wārif, éd. Muḥammad 
Ǧāzim, Centre français d’archéologie et de 
sciences sociales de Sanaa, Sanaa, 2003-2005, 
2 vol.

Polo, Marco, Le Devisement du monde, éd. René 
Kappler, Imprimerie nationale, Paris, 2004 
(Voyages et découvertes).

Al-Qalqašandī, Šihāb al-Dīn Abū al-ʿAbbās 
Aḥmad b. ʿAlī, Ṣubḥ al-aʿšā’ fī ṣināʿat al-inšā’, 
éd. Muḥammad ʿAbd al-Rasūl Ibrāhīm, 
Le Caire, Dār al-Kutūb al-Ḫadīwiyya, 
1331-1338/1913-1920, 2e éd. 1382/1963, 14 vol.

Zayn al-Dīn, Ibn ʿAbd al-ʿAzīz al-Malībārī, Tuḥfat 
al-muǧāhidīn. An Historical Epic of the Sixteenth 
Century, trad. ang. S. Muhammad Husayn 
Nainar, University of Madras, 1942 (1re éd.).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 173

Aigle, Denise, Le Fārs sous la domination mongole 
(xiiie-xive siècles). Politique et fiscalité, Louvain, 
Peeters, 2005 (Studia Iranica, Cahiers 31).

Aubin, Jean, « Les princes d’Ormuz du xiiie au 
xve siècle », JournAs CCXLI, 1953, p. 177-238.

Bouchon, Geneviève, « Les musulmans du Kerala à 
l’époque de la découverte portugaise », 
Mare Luso-Indicum 2, 1973, p. 3-59.

—, « Quelques aspects de l’islamisation des régions 
maritimes de l’Inde à l’époque médiévale 
(xiie-xvie s.) », Puruṣārtha 9, 1986, p. 29-36.

—, « Un microcosme : Calicut au xvie siècle », dans 
Denys Lombard et Jean Aubin (dir.), 
Marchands et hommes d’affaires asiatiques 
dans l’océan Indien et la mer de Chine 
(xiiie-xixe siècle), Ehess, Paris, 1988, p. 49-58.

Chakravarti, Ranabir, « Nakhudas and Nauvittakas : 
Ship-Owning Merchants in the West Coast 
of Indian (c. AD 1000-1500) », Journal of the 
Economic and Social History of the Orient XLII, 
2000, p. 34-64.

Chelhod, Joseph, « L’islam en Arabie du Sud », dans 
Joseph Chelhod (dir.), L’Arabie du Sud. Histoire 
et civilisation 2. La société yéménite de l’Hégire 
aux idéologies modernes, Maisonneuve et Larose, 
Paris, 1984.

Digby, Simon, « The Maritime Trade of India », dans 
Tapan Raychaudhuri et Irfan Habib (dir.), The 
Cambridge Economic History of India. Vol. 1 
(c. 1200- c. 1750), Cambridge University Press, 
1982, p. 125-159.

Gaborieau, Marc, « L’islamisation de l’Inde et de l’Asie 
orientale », dans Jean-Claude Garcin (dir.), 
États, sociétés et cultures du monde musulman 
médiéval (xe-xve siècle) I, Presses universitaires 
de France, Paris, 1995, p. 431-459.

Ho, Engseng, The Graves of Tarim. Genealogy and 
Mobility across the Indian Ocean, University of 
California Press, 2006.

Horton, Mark et Middleton, John, The Swahili. The 
Social Landscape of a Mercantile Society, 
Blackwell, Oxford, 2000.

Hrbek, Ivan, « The Chronology of Ibn Baṭṭūṭa’s 
Travels », Archiv Orientálni 30/3, 1962, 
p. 409-486.

Jain, V.K., Trade and Traders in Western India 
(AD 1000-1300), Munshiram Manoharlal 
Publishers Pvt Ltd, New Delhi, 1990.

Lambourn, Elizabeth, « Gifts to Indian Qâdis in the 
Nūr al-Maʿārif-Rasulid Yemen and Muslim 
Urban Networks in 13th Century India », dans 
Kennet Hall (ed.), Secondary Cities and Urban 
Networking in the Indian Ocean Realm, 
c. 1000-1800, Lexington Books, à paraître.

Majumdar, Ranabir C. (dir.), The History and Culture 
of the Indian People, vol. 5, The Struggle for 
Empire, Bombay, 1957.

Martin, Bradford G., « Arab Migration to East Africa 
in Medieval Times », The International Journal 
of African Historical Studies, 7/3 (1974), 
p. 367-390.

Misra, Satish Chandra, Muslim Communities in Gujarat, 
Asia Publishing House, Londres, 1964.

Mortel, Richard T., « Madrasas in Mecca during the 
Medieval Period : a Descriptive Study Based 
on Literary Sources », Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies, 60 (1997), 
p. 236-252.

Nainar, Subrahmanian, Arab Geographers’ Knowledge 
of Southern India, University of Madras, 
1942, 1st edition ; Institute for the History of 
Arabic-Islamic Science at the Johan Wolfgand 
Goethe University, Francfort-sur-le-Main, 1993, 
2nd edition.

Patel, Alka, Building Communities in Gujarāt. 
Architecture and Society during the Twelfth 
through Fourteenth Centuries, Brill, Leyde, 2004.

Piacentini, Valeria, « Merchant Families in the Gulf. A 
Mercantile and Cosmopolitan Dimension : the 
Written Evidence (11th-13th centuries AD) », 
Proccedings of the ARAM 11th International 
Conference. Cultural Interchange in the East of 
the Arabian Peninsula XI/1, 1999, p. 143-157.

Richard, Jean, « Les navigations des Occidentaux 
sur l’océan Indien et la mer Caspienne 
(xiie-xve siècle) », dans Michel Mollat (dir.), 
Sociétés et compagnies de commerce en Orient 
et dans l’océan Indien. Actes du huitième 
colloque international d’histoire maritime, 
Beyrouth, 1966, p. 359-363.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  sultans  rasūlides  du  yémen et  l’ inde174

Risso, Patricia, Merchants and Faith. Muslim Commerce 
and Culture in the Indian Ocean, Boulder, 
Westview Press, 1995.

Serjeant, Robert B., « The Ḥaḍramī Network », 
dans Jean Aubin et Denys Lombard (dir.), 
Marchands et hommes d’affaires asiatiques 
dans l’océan Indien et la mer de Chine 
(xiiie-xixe siècles), ehess, Paris, 1988, 
p. 147-153 ; repris dans Society and Trade in 
South Arabia, Variorum Reprints, Londres, 
1996.

Shokoohy, Mehrdad, Bhadreśvar. The Oldest Islamic 
Monuments in India, Brill, Leyde, 1988.

Vallet, Éric, « Les communautés musulmanes de la côte 
indienne face au Yémen (xiiie-xvie siècles) », 
Hypothèses. Travaux de l’École doctorale 
d’histoire de l’université Paris I, 2004, p. 147-156.

—, « Décrire et analyser les archives rasūlides. Le cas 
de Nūr al-maʿārif », dans Chroniques yéménites, 
Centre français d’archéologie et de sciences 
sociales de Sanaa, 14, 2007, p. 63.

—, L’Arabie marchande. État et commerce sous les sultans 
rasūlides du Yémen (626-858/1229-1454), Presses 
de la Sorbonne, Paris, à paraître.

—, Grands ports du Yémen médiéval. Documents 
traduits des archives rasūlides, Centre français 
d’archéologie et de sciences sociales, Sanaa, à 
paraître.

Wink, André, Al-Hind. The Making of Indo-Islamic 
World, Brill, Leyde, 1990-2003, 3 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


éric  vallet 175

Carte 1.  Le Yémen et le monde de l’océan Indien à la fin du viie/xiiie siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Carte 2.  Les communautés musulmanes de l’Inde patronnées par le pouvoir rasūlide à la fin du viie/xiiie siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 149-176    Éric Vallet
Les sultans rasūlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de l’Inde (VIIe-VIIIe/XIIIe-XIVe siècles).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

