
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 119-129

Alaa Talbi

Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et
les Mamlouks d’Égypte (701/1302).

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  41   −   2007

Alaa Talbi

Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre 
les Mongols de Perse et les Mamlouks d’ Égypte (701/1302)

Je remercie mon codirecteur de thèse Tahar Mansouri 
qui était à l’origine de cette réflexion et qui a enrichi 
l’ébauche de cet article par ses suggestions. 
1.  Cf. Fiey, « Pourquoi la tentative », p. 1-33 ; Allouche, 
« Tegüder’s », p. 437-446 ; voir également Amitai, 
« The conversion », p. 15-43 qui a expliqué les raisons 
du rapprochement et l’échec de cette initiative. 
2.  Voir les différentes dates de signature du contrat : 
720/1320 selon Maqrīzī, Al-Sulūk 2/1, p. 209 ; 721/1321 

d’après Ibn Ḥabīb, Taḏkirat 2, p. 115 et 723/1223 aux 
dires d’Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, 
p. 312 ; Amitai, « The resolution », p. 359-390.
3.  Par exemple, l’article 2 du traité stipule qu’ : « Il 
n’y aurait aucune demande pour extrader ceux qui 
s’étaient sauvés d’Égypte » ; ce qui ne fut pas res-
pecté dans le cas de l’émir al-ʿArab al–Šam ʿ Issa Ibn 
Muhannā qui fut renvoyé en Égypte en 734/1334. 
Cf. Ḥuṭayṭ, Qaḍāyā, p. 64.

Aux xiiie et xive siècles, les Mamlouks et les Mongols de Perse connurent successivement  
	 des périodes de guerre et des temps de paix. Durant presque soixante ans (entre  
	 658/1260 et 720/1320) et malgré les conflits, ils maintinrent une activité diplomatique 

assez fournie qui se manifesta à travers des échanges d’ambassades, de messagers et de 
commerçants.

La plus célèbre des tentatives de rapprochement entre ces voisins ennemis est celle engagée 
par l’ilḫān Aḥmad Tegüder (r. 680-681/1281-1282) 1. Après s’être converti à l’islam et avoir fait 
de sa nouvelle religion, une religion officielle, il essaya de l’imposer à ses sujets. Cependant, 
cette tentative de changer les mœurs et les croyances des Mongols échoua et il paya cet échec 
de sa vie.
Quarante ans plus tard (en 720/1320) 2, Mongols et Mamlouks réussirent à conclure un traité 

de paix dont les clauses n’ont pas été toujours respectées par l’une ou l’autre des deux parties 
contractantes 3. Ce traité est néanmoins à l’origine d’une reconnaissance mutuelle entre deux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un exemple  de  «  diplomatie  en  temps  de  guerre  »  entre  mongols  et  mamlouks120

4.  Cf. Amitai-Preiss, Mongols and Mamluks.
5.  Maqrīzī, Al-Sulūk 1/3, p. 886.
6.  Sur la bataille de ʿAyn Ǧālūt, voir Amitai-Preiss, 
« In the aftermath of ʿAyn Ǧālūt », p. 1-21.
7.  Baybars al-Manṣūrī, Zubdat al-fikra, p. 179 ; 
Amitai-Preiss, Mongols and Mamluks, p. 187-201.
8.  Cf. Amitai, « Whither », p. 225 sq.
9.  Il s’agit de Sayf al-Dīn Qibǧaq et Baktimur 
al–Silāḥdār, Cf. Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durra 
al-zakiyya, p. 373-374 ; Mufaḍḍal ibn Abī-l-Faḍā’il, 
Al-Nahǧ al-sadīd, p. 608-609.
10.  Ibid., p. 632 ; Baybars al-Manṣūrī, Zubdat al-fikra, 
p. 315.
11.  Mufaḍḍal ibn Abī-l-Faḍā’il, Al-Nahǧ al-sadīd, 
p. 634 ; Maqrīzī, Al-Sulūk 1/3, p. 386 ; Al-ʿAynī, ʿ Iqd 

al-ǧumān 4, p. 11.
12.  Cf. Barthold et Boyle, « Ġazān », p. 1067-1068. 
Remarque : je n’ai pas pu consulter l’article « Ġazān » 
de l’Encyclopedia Iranica.
13.  Al-Ṣayyād, Al-Šarq, p. 211 sq.
14.  Maqrīzī, Al-Sulūk 1/3, p. 909.
15.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 83 ; 
Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 4, p. 231.
16.  Dates de son deuxième règne.
17.  Pour un aperçu d’ensemble du problème de la 
correspondance entre Maḥmūd Ġazān et le sultan 
mamlouk dans l’intervalle qui sépare ces batailles 
de celle de Wādī al-Ḫaznadār, cf. Horst, « Eine Ge-
sandschaft », p. 348-370.

États musulmans qui, après de longues années de guerre, réussissent enfin à s’accepter dans 
des frontières reconnues de part et d’autre. En marge de la signature de ce traité de paix, les 
deux États ont échangé des présents pour sceller cette nouvelle relation.

Le fait que les relations entre les deux États ne soient pas seulement des relations de paix, 
mais soient aussi émaillées de guerres épisodiques 4 n’empêcha ni les contacts ni les échanges 
d’ambassadeurs. Entre les années 658/1260 et 720/1320, l’état de guerre demeura quasiment 
constant et l’activité diplomatique entre les deux États consista essentiellement en des invita-
tions à une soumission réciproque.
Les menaces mongoles visant la Syrie avaient repris dès la fin du xiiie siècle. La première 

offensive eut lieu à Wādī al-Ḫaznadār (au nord de Ḥumṣ) 5 en 699/1300. Elle était la plus 
importante depuis celles de ʿAyn Ǧālūt (658/1260) 6 et de Ḥumṣ (680/1281) 7. Les Mongols 
de Perse réussissaient enfin à battre les Mamlouks et à occuper la quasi-totalité du territoire 
syrien 8 grâce au rôle primordial joué par les émirs mamlouks réfugiés dans l’Ilḫānat de Perse 9 
et à l’appui de leurs alliés : les Arméniens, les Géorgiens et les Francs de Chypre. À cela, il 
faut ajouter l’existence de réelles faiblesses du côté mamlouk sur les plans à la fois politique 
(instabilité et échec d’une tentative de coup d’État 10) et militaire 11.

Le discours de l’ilḫān mongol Maḥmūd Ġazān (r. 694-704/1295-1304) 12, alimenté par la 
rhétorique et l’idéologie islamique, s’inscrit dans la tradition gengis-khanide qui prétend à la 
conquête du monde. Sa principale motivation résidait dans le pillage des richesses et le gain facile 
pour remédier au déficit financier de son État 13 et tenter, par ce biais, de résoudre la crise éco-
nomique et sociale dans laquelle se trouvait l’Ilḫānat de Perse sous son règne. Mais, un an après 
cette campagne victorieuse, les conditions climatiques empêchèrent l’armée mongole de poursui-
vre son chemin vers Damas 14, arrêtant définitivement l’avancée des Mongols en territoire syrien.
En 702/1303, les Mamlouks renversèrent la situation à leur avantage et défirent les Mongols 

à la bataille de Tall-Šaqḥab 15. Juste avant l’affrontement, Maḥmūd Ġazān envoya une lettre à 
al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn (r. 698-708/1299-1308) 16 qui lui répondit en dépêchant une 
ambassade mamlouke porteuse d’une missive à l’intention de l’ilḫān 17. Lors de la réception 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


alaa talbi 12 1

18.  Voir le contenu des lettres des ilḫān-s mongols 
et de leurs chefs d’armée : Ḥamāda, Waṯā’iq, p. 352, 
353, 354, 355, 360, 361, 362.
19.  Ibid., p. 386 ; cf. Aigle, « La légitimité », p. 19 et 
Annexe 2, p. 28-29. 
20.  Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 4, p. 133 ; Baybars al-
Manṣūrī, Zubdat al-fikra, p. 337.
21.  La formule mongole est möngke tenggeri küncün-
dür (« Avec la force du Ciel éternel »), cf. Aigle, « The 

Mongol invasions », note 27, p. 30.
22.  Cf. Amitai-Preiss, « An Exchange », p. 11-33.
23.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 53.
24.  Ibn Kaḫīr, Al-Bidāya, vol. 13, p. 340 ; Al-ˁAynī, 
ˁIqd al-ğumān, vol. 3, p. 280-281 ; Al-Ṣayyād, Al-Šarq, 
p. 250-252 ; Amitai-Preiss, « Ghazan, Islam and 
Mongol », p. 1-10 ; Melville, « Pādshāh-i Islām », 
p. 159-177.

offerte à cette délégation, l’ilḫān engagea une discussion qui prit une forme d’invective à l’égard 
des Mamlouks, leur reprochant certaines attitudes et comportements négatifs. Le messager 
mamlouk, al Šayḫ al-Muǧīrī, répondit à « l’insulte » de l’ilḫān par un discours encore plus 
vindicatif. 
L’analyse de tels comportements, qui apparaissent dans les sources comme spontanés et 

violents, nous permettra de saisir les mécanismes de l’expression de l’hostilité dans un cadre 
diplomatique et les prises de positions politiques qui s’en dégagent.

	 Deux États à la recherche d’une légitimité religieuse

Les échanges épistolaires entre les Mongols de Perse et les Mamlouks étaient assez fré-
quents et s’accroissaient à la veille de chaque expédition militaire. En cela, les ilḫān-s mongols 
se basaient sur une tradition diplomatique ancienne 18 qui voulait qu’avant de verser le sang des 
ennemis, on leur envoie des lettres contenant des menaces et des ordres de soumission. Ainsi 
L’ilḫān mongol devançait chaque offensive militaire par l’envoi d’une lettre à son homologue 
mamlouk pour l’avertir de son arrivée et lui demander des concessions.

L’ilḫān Maḥmūd Ġazān adressa donc une missive à al-Nāṣir Muḥammad avant la bataille 
de Marǧ al-Ṣuffar en 701/1302. Le texte de cette lettre a été conservé par les chroniqueurs 
mamlouks dans deux versions différentes 19. Il faut noter que, dans l’une des deux versions, le 
texte est introduit par les deux formules : « Avec la force du Dieu suprême » et « Au nom de 
Dieu le Tout miséricordieux » 20. La première rappelle l’entête que l’on trouve souvent dans les 
lettres des khans mongols 21 mais le terme « Ciel/Tenggeri » est ici remplacé par « Dieu/Allah ». 
Cela peut être considéré comme la confirmation d’un changement, qui daterait d’au moins une 
génération et remonterait au règne d’Abāqa (r. 663-680/1265-1281) 22. La formulation mongole 
traditionnellement utilisée dans de pareilles situations s’en trouve bouleversée : les Ilḫānide-s 
adoptent la même confession et le même langage que les Mamlouks. Ils s’adressent au sultan 
dans le même répertoire linguistique et religieux. 

Dans sa lettre, l’ilḫān insiste sur l’appartenance des deux États à la même confession, l’is-
lam 23. Sur ce point Maḥmūd Ġazān rompt avec le discours traditionnel des Mongols et choisit 
d’utiliser celui des Mamlouks : un discours religieux dont le but essentiel est l’affirmation de la 
légitimité, d’abord au sommet de l’État, ensuite à la tête de la communauté des musulmans. En 
se convertissant à l’islam et en l’imposant comme la religion officielle des Ilḫānide-s 24, Maḥmūd 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un exemple  de  «  diplomatie  en  temps  de  guerre  »  entre  mongols  et  mamlouks122

Ġazān prend clairement son indépendance vis à vis de l’autorité des grands khans de l’Empire 
mongol 25. Cette manière d’imposer son pouvoir montre à quel point il est à la recherche d’une 
certaine légitimité politique ; légitimité qui lui fait défaut en raison de la manière autoritaire 
dont il accéda au trône après une guerre civile de six mois 26. 
Cette idéologie officielle, qui est une idéologie de légitimation, inaugure une nouvelle ère 

dans les relations entre les Mamlouks et les Mongols. Le conflit va désormais s’installer entre 
deux parties de la même « umma/communauté des croyants ».

Le nouveau discours politique des Mongols de Perse, emprunté au discours des sultans 
mamlouks, se fonde sur l’idée qu’il faut assurer la défense des terres de l’islam 27. Mais, on peut 
considérer aussi qu’il s’agit d’une autre forme de l’expansionnisme territorial mongol 28, dont 
les buts sont variés : politique, stratégique et surtout économique 29. Cela induit néanmoins un 
important changement : l’État ilḫānide adopte une religion officielle qui rompt avec son discours 
pré-islamique favorable à la liberté de culte 30.

Dans la suite de sa lettre, l’ilḫān mongol explique pourquoi il n’avait laissé qu’un léger déta-
chement militaire en Syrie : sa mission était d’assurer la sécurité des frontières et de maintenir 
l’ordre dans cette région nouvellement conquise 31. En premier lieu, il s’intéresse à la situation 
de ses nouveaux « sujets » 32, comme il les appelle sans les identifier. Mais on devine qu’il fait, 
en réalité, allusion à tous les sujets syriens de l’État mamlouk. Dorénavant, les habitants de 
la Syrie sont les sujets de l’ilḫānat de Perse, et cela entre dans la continuité du projet universel 
mongol qui se traduit par la soumission de tous les peuples à l’Empire gengis-khanide 33. Déjà, 
depuis le temps de Hülegü (m. 663/1265), l’expression « de l’Oxus à l’Égypte » 34 apparaît fré-
quemment dans les sources ilḫānide-s 35 et elle inclut, naturellement, le Bilād al-Šām.
En deuxième lieu, Maḥmūd Ġazān veut probablement montrer qu’il est conscient de la 

difficulté à réaliser le transfert d’une autorité mamlouke à une autorité mongole en Syrie et du 
temps nécessaire pour que les habitants acceptent leurs nouveaux maîtres. Cette idée, à savoir 
la peur que ressentirait la population syrienne 36, confirme l’existence d’une image très négative 
de l’armée mongole à cause des actes de pillage et de confiscation des biens dans toutes les villes 
syriennes lors de l’offensive militaire de 699/1300.

25.  Iqbāl, Tārīḫ al-Maġūl, p. 276 ; Sur le revers d’un 
dirham datant du règne de Maḥmūd Ġazān est 
gravé : « Hākan-i aʿẓam Ġazān sulṭān Maḥmūd », 
cf. http ://mehmeteti.150m.com/ilkhānids/ME092.
htm » (consulté le 10/05/2007) ; Allsen, « Changing 
Forms », p. 223-241.
26.  Spuler, « Gaykhātū », p. 1005.
27.  Cf. Aigle, « The Mongol invasions » ; Broadbridge, 
« Mamluk legitimacy », p. 91-118.
28.  Amitai-Preiss, « Mongol Imperial », p. 57-72.
29.  Ğubrān, « Muḥāwalāt al- Maġūl », p. 138-155.
30.  Ibn Taymiyya, Mağmūʿ fatāwa, vol. 28, p. 551.
31.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 54.
32.  Ibid., p. 54.

33.  Lemercier-Quelquejay, La paix mongole, p. 49.
34.  Aigle, « Loi mongole », p. 972.
35.  Ibid., note 5, p. 972.
36.  Ḥamāda, Waṯā’iq, p. 384 ; Champs lexical de la 
peur, de l’angoisse, de l’inquiétude : ex. ǧafl (frayeur, 
fuite), al-irğāf (fomenter des troubles). Cf. Maqrīzī, 
Al-Sulūk 1/2, p. 409, 423, 424, 473, 600 ; ibid., 
1/3, p. 691, 694, 696, 889, 909, 930, 934 ; Baybars 
al-Manṣūrī, Kitāb al-Tuḥfa al-mulūkiyya, p. 41, 73, 
78, 98, 100, 156, 160, 163, 165. Cette idée de la peur 
sera développée dans le cadre de ma thèse de doc-
torat intitulée « la présence mongole dans l’espace 
mamlouk » (université de Tunis – Ephe, Paris).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


alaa talbi 123

37.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 56 ; 
Baybars al-Manṣūrī, Zubdat al-fikra, p. 337.
38.  Aigle, « La légitimité », p. 21.
39.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 55.
40.  Al-Nuwayrī, Nihāyat al-Arab 31, p. 430.
41.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 66-70 ; 
Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 4, p. 158-168 ; Baybars al-
Manṣūrī, Zubdat al-fikra, p. 341-346 ; Aigle, « La 
légitimité islamique », p. 19-20. 
42.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 66 ; 

Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 4, p. 159.
43.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 66.
44.  Ibid., p. 67 ; Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 4, p. 167.
45.  Baybars al-Manṣūrī, Kitāb al-Tuḥfa al-mulūkiyya, 
p. 161 ; Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, 
p. 65.
46.  Maqrīzī, Al-Sulūk 1/3, p. 915-916.
47.  Al-Yūnīnī, Ḏayl 2, p. 214.
48.  Al-Nuwayrī, Nihāyat al-Arab 31, p. 430.
49.  Voir supra. 

Enfin, l’ilḫān mongol, après avoir énoncé l’ensemble des arguments qui justifient son retrait 
de Syrie en 699/1300, semble appeler le sultan mamlouk à conclure la paix entre les deux États 
coreligionnaires 37. Mais, cet appel peut être également interprété comme une demande de 
soumission 38. Selon lui, la fin des hostilités permettrait d’assurer la sécurité des habitants de 
la Syrie et faciliterait la route du commerce terrestre 39. 
Le sultan mamlouk envoya une ambassade porteuse d’une missive écrite 40 pour répondre à 

cette lettre. Tout comme le texte de l’ilḫān mongol, le contenu de la réponse d’al-Nāṣir Qalawūn 
est dominé par un lexique religieux 41. Cela confirme le passage à une nouvelle conjoncture où 
les États mamlouk et mongol se présentent, chacun, comme l’unique et grande puissance du 
monde musulman. Dans la suite de sa réponse, le sultan mamlouk soutient le raid de son armée 
sur Mārdīn et le qualifie d’acte légitime 42. Il dément aussi tous les actes de pillage perpétrés 
par ses soldats 43 et refuse d’envoyer des cadeaux qui symboliseraient une forme d’allégeance 
aux Mongols 44.

	 La discussion entre Maḥmūd Ġazān et Ḥusām al-Dīn al-Muǧīrī :  
Deux perceptions de l’autre qui s’affrontent

Pour répondre à la lettre de l’ilḫān mongol, al-Nāṣir Qalawūn décida donc d’envoyer une 
ambassade dôtée d’une réponse écrite. À ce propos, deux points sont à préciser :

– En premier lieu, la formation de l’ambassade : elle est composée de deux ambassadeurs 
selon Baybars al-Manṣūrī et Ibn Aybak al-Dawādārī. Ces derniers mentionnent l’émir Ḥusām 
al-Dīn al-Muǧīrī et le qāḍī ʿImād al-Dīn al-Sukkarī 45. Mais les autres sources mentionnent 
trois ambassadeurs : soit l’émir Ḥusām al-Dīn al-Muǧīrī, l’émir Šams al-Dīn al-Tītī et le ḫatīb 
de la mosquée al-Ḥakīm,ʿ Imād al-Dīn al-Sukkarī 46 ; soit le ḫatīb de la mosquée al-Ḥakīm, le 
nāẓir du Dār al-ʿ adl ʿImād al-Dīn al-Sukkarī et un émir Āḫūr des Burǧiya sans le nommer 47, 
lequel correspond probablement à Ḥusām al-Dīn al-Muǧīrī. 
Quant à al-Nuwayrī 48, il nie l’envoi de messagers mamlouks et affirme que la réponse du 

sultan mamlouk a été expédiée avec les ambassadeurs mongols qui retournaient vers l’ilḫān ;
– En second lieu, la lettre du sultan mamlouk nous est parvenue par le biais des chroniques 

arabes 49. Cependant l’ensemble de ces sources passe sous silence la discussion entre le messager 
mamlouk et Maḥmūd Ġazān, à l’exception d’Ibn Aybak al-Dawādārī et de l’auteur anonyme 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un exemple  de  «  diplomatie  en  temps  de  guerre  »  entre  mongols  et  mamlouks124

50.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 71-76 ; 
Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte, p. 101-103.
51.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 71.
52.  Ibid., p. 127.
53.  Pour les sources persanes, cf. Rašīd al-Dīn, Ǧamiʿ 
al-Tawārīḫ ; Ḥāfiz-i Abrou, Chronique ; Ḫwandamir, 
Ḥabibu’s-siyar ; Defremery, « Fragments de géogra-
phes », p. 105-162.
54.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 65.

55.  Cf. Ibn al-Fārra’, Rusul al-mulūk.
56.  Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Al-Durar al-Kāmina 1, 
notice biographique no 881 (Uzdimur al-Muǧīrī), 
p. 377 ; remarque : on ne dispose pas d’informations 
sur le lignage d’al-Muǧīrī.
57.  Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte, p. 101 ; Ibn 
Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 71.
58.  Ibid., p. 71.

édité par Zetterstéen 50. Dans ces deux chroniques, c’est Ḥusām al–Dīn al-Muǧīrī lui-même 
qui fait fonction de narrateur, après son retour au Caire. La version d’Ibn Aybak al-Dawādārī 
serait de première main puisqu’il la tiendrait de la bouche même d’al-Muǧīrī 51. C’est sans doute 
pour cette raison que l’on trouve plus de détails dans cette source notamment sur ce qu’il lui 
est advenu en Azerbaïdjan (son emprisonnement puis sa libération en 704/1304 52). 
Quoi qu’il en soit, les chroniques arabes restent le seul moyen à notre disposition pour 

vérifier si cette discussion a effectivement eu lieu avec tous ces détails ou non, puisqu’elle n’a 
pas été rapportée par les autres sources 53. 
Cette discussion s’inscrit dans le cadre de la mission diplomatique orale qui vient tra-

ditionnellement compléter le message écrit. Dans la plupart des ambassades mamloukes la 
désignation des envoyés est faite par les émirs mamlouks 54 et en se référant à des critères 
bien définis (tels que la sagesse, la sérénité, l’honnêteté) 55. En général ces ambassadeurs sont 
choisis parmi les émirs et les juges. L’ambassade menée par Ḥusām al-Dīn al-Muǧīrī ne fait 
pas exception à cette règle : on sait que l’ambassadeur qui a été désigné pour se confronter à 
l’ilḫān mongol, al-Muǧīrī, est un émir mais on ne connaît pas grand chose de sa biographie. Ibn 
Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, précise seulement qu’il était un rasūl (envoyé) mamlouk dépêché auprès 
de l’ilḫān mongol en 701/1302 56.
La discussion entre le souverain et al-Muǧīrī porta sur plusieurs volets qu’il est utile de 

détailler de manière à définir avec précision les deux perceptions opposées qui s’en dégagent.
Le premier volet porte sur l’appellation : Ġazān demande au messager mamlouk son nom et 

prénom. Al-Muǧīrī lui répond en distinguant entre son ism (Uzdimur / prénom de naissance), 
son nom de nisba (al-Muǧīrī / d’après le nom du marchand d’esclave) et son laqab (Ḥusām 
al-Dīn / nom honorifique) et en expliquant l’utilité et la fonction de chaque nom ; cela pour 
répliquer aux contestations de Ġazān concernant l’originalité des noms mamlouks. Al-Muǧīrī, 
en réponse à la question de Ġazān au sujet de son origine ethnique (ǧins) indique qu’il est un 
Qipčak, c’est-à-dire issu des peuples turciques. Aussi donne-t-il des informations sur le fonc-
tionnement de l’esclavage mamlouk : les futurs mamlouks, qui sont issus de groupes d’esclaves 
achetés très jeunes et en grand nombre, sont distingués selon leur appartenance à tel ou tel 
marchand d’esclaves 57. À un certain âge 58, probablement l’âge adulte, l’esclave « ajoute » à sa 
liste de noms un laqab distinctif que l’on peut considérer comme son « surnom mamlouk ».

Quant au deuxième volet, il concerne la hiérarchie de l’État mamlouk. L’ilḫān mongol 
s’interroge sur le statut de l’envoyé égyptien, et s’étonne qu’Al-Muǧīrī se comporte comme un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


alaa talbi 125

soldat au service du sultan en dépit de son statut d’émir 59 . Celui-ci lui rétorque que le sys-
tème mamlouk est fondé sur une structure verticale, marquée par la centralisation politique et 
administrative autour de la personne du sultan : « al-amīr ǧundīyu al-sulṭān 60 ». Ainsi, il nous 
éclaire sur la situation juridique du Mamlouk qui, après la mort de son maître (le sultan), fera 
automatiquement partie de l’héritage de celui qui lui succédera : « anā mamlūkuhu wa-mamlūku 
abūhu wa-aḫūhu 61 ».
Par sa manière de poser des questions sur l’origine du système mamlouk, Maḥmūd Ġazān 

met en cause le fonctionnement et la légitimité de l’État mamlouk qui dépend, pour exister et 
résister aux menaces intérieures ou extérieures, d’un réseau d’achat d’esclaves majoritairement 
originaires de la région du Qipčak dans la Horde d’Or.
Dans le troisième volet, Ḥusām al-Dīn al-Muǧīrī expose l’historique des batailles qui ont 

opposé Mongols et Mamlouks depuis 658/1260. Il insiste sur le bilan positif du côté mamlouk 62, 
les soldats n’ayant fui le champ de bataille qu’une seule fois en 699/1300 et non par peur, mais 
en raison de la dispersion de l’armée mamlouke sur plusieurs fronts 63. Version qui peut être 
mise en doute puisque les Mamlouks avaient déplacé loin du Caire presque l’armée entière et 
que, seul Baybars al-Manṣūrī, avait été laissé avec des soldats de la cavalerie dans la capitale 64. 
En fait, cette manière de présenter les événements sert avant tout à « gonfler » l’espace territorial 
mamlouk et à le présenter comme un grand État qui défendrait ses propres intérêts straté-
giques et économiques au cœur du Dār al-islām. Al-Muǧīrī conclut que, suite aux multiples 
défaites de l’armée mongole, le souverain ilḫānide n’est plus considéré comme un danger réel 
pour l’armée mamlouke : une telle image remet en cause la « légende » des guerriers Mongols 
soi-disant imbattables et terrifiants !
De son côté, Maḥmūd Ġazān aborde un sujet très sensible, celui de la mauvaise réputation 

des émirs mamlouks qui préfèreraient fréquenter les hommes « al-Murdān » au lieu des femmes. 
Al-Muǧīrī répond à cette provocation par la précision que ces comportements licencieux ont 
débuté avec l’arrivée en Égypte d’un émir mongol nommé Ṭaraġāī 65 et de ses compagnons « šabāb 
min awlādi al-tatār 66 ». Ce ne serait que suite à leur comportement que le phénomène se serait 
propagé et que la grande beauté des hommes mongols 67 aurait commencé à fasciner les émirs 
mamlouks. Cette réponse d’al-Muǧīrī appelle des interrogations sur l’image qu’avait la société 
mamlouke des immigrés mongols, ceux que l’on appelait « al-wāfidiyya » et qui entrèrent en 
Syrie et en Égypte pacifiquement. Ces immigrés, par leurs traditions et leurs mœurs mais aussi 
par leurs comportements considérés comme déviants 68, en particulier leur pratique singulière 

59.  Ibid., p. 72.
60.  Ibid., p. 72.
61.  Ibid., p. 72 ; Ayalon, « L’esclavage », Introduction 
iv-v.
62.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 73.
63.  Ibid., p. 73.
64.  Baybars al-Manṣūrī, Zubdat al-fikra, p. 314 ; 
Maqrīzī, Al-Sulūk 1/3, p. 879.

65.  Ṭaraġāī ibn ʿAbd Allāh al-Tatarī immigra en 
Égypte à la tête d’un groupe de Mongols Ouïrates 
en 695/1296 : cf. Ibn Taġrī Birdī, Al-Manhal, vol. 6, 
notice biographique no 1238, p. 381.
66.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 74 ; 
Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte, p. 102.
67.  Cf. Maqrīzī, Kitāb al-mawāˁiẓ 2, p. 22 ; Al-ʿAynī, 
ʿIqd al-ǧumān 3, p. 356.
68.  Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 3, p. 306.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un exemple  de  «  diplomatie  en  temps  de  guerre  »  entre  mongols  et  mamlouks126

de la religion (ils ne faisaient pas le jeûne du ramadān 69), étaient perçus comme étrangers 70 
ou ennemis de l’intérieur 71 et leur croyance dans l’islam était contestée et considérée comme 
superficielle.
Maḥmūd Ġazān se montre à nouveau extrêmement provocateur quand il demande au 

messager mamlouk d’établir une comparaison entre les femmes mamloukes et les femmes 
mongoles 72. Pour la deuxième fois, al-Muǧīrī, par sa réponse vindicative, transgresse le protocole 
diplomatique. Il qualifie les femmes mamloukes de « musulmanes pratiquantes » et « voilées » 
contrairement aux femmes mongoles : « Nos femmes ont de la pudeur et se couvrent le visage 
devant Dieu – qu’Il soit exalté – et devant les gens [tandis que] les vôtres, vous les connaissez 
mieux que quiconque ! » 73. À travers cette polémique, il est intéressant de noter que, d’après ce 
chroniqueur, le degré d’islamisation d’un peuple se vérifie à l’aune de la moralité des femmes ! 
Cette déclaration montre à quel point les Mamlouks remettaient en cause l’islamisation des 
Mongols de Perse 74.
Les questions inquisitrices de Maḥmūd Ġazān s’achèvent sur deux critiques fondamentales : 

d’abord, il relève l’importance de la présence des Turks dans l’armée mamlouke 75 ; or ces Turks 
font partis de l’Empire mongol et les Mamlouks, qui ne sont, selon l’ilḫān, que des esclaves 
d’humble provenance, n’ont pas, conformément à la šarīʿa, la légitimité pour soumettre les 
autres peuples 76. Ensuite, il met en avant les craintes et les insatisfactions des émirs mamlouks 
syriens qui choisissent de quitter le sultanat pour l’ilḫānat de Perse 77. Cela est dû, notamment, 
aux risques qu’ils encoururent lors de la vague d’arrestations et d’exécutions lancés par le sultan 
Lāǧīn (r. 696-698/1297-1299) et son nā’ib Mankutamur (698/1299) 78. 
Après avoir menacé de mort « irmūhum fi-l-manǧanīq » 79 les messagers mamlouks pour 

avoir enfreint le protocole, l’ilḫān se décida finalement à les emprisonner dans une madrasa à 
Damas 80 puis en Perse 81. Ils furent libérés après la mort de Maḥmūd Ġazān et, son successeur 
Ūlǧaytū (r. 704-716/1304-1316), leur fit un accueil chaleureux et organisa une réception en leur 
honneur 82. En effet, ce dernier avait choisi de rompre avec la politique de Maḥmūd Ġazān et 
d’opérer un rapprochement avec le sultanat mamlouk. 

69.  Ibid., p. 308.
70.  Maqrīzī, Al-Sulūk 2/1, p. 22.
71.  Al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān 3, p. 306.
72.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 74.
73.  Inna nisā’anā yastaḥīna min Allāhi taʿālā, wa 
mina al-nās wa yasturna wuğūhahuna, wa nisā’ukum 
antum aˁlamu bihuna wa biḥālhuna (ibid., p. 74) ; Sur 
la mauvaise réputation des femmes tatars, voir Ibn 
Taymiyya, Fatāwī al-nissā’, p. 12.
74.  Cf. Raff, Remarks.
75.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 75 ; 
Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte, p. 103.

76.  Dans une lettre adressée par l’ilḫān mongol 
Abāqa au sultan mamlouk al-Ẓāhir Baybars (r. 658-
678/1260-1277), il le traite d’« esclave vendu à Siwas » 
(cf. Al-ʿAynī, ʿIqd al-ğumān 2, p. 43).
77.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 75 ; 
Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte, p. 103.
78.  Maqrīzī, Al-Sulūk 1/3, p. 852.
79.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, p. 74.
80.  Ibid., p. 76 ; Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte, 
p. 103.
81.  Ibid., p. 103.
82.  Ibn Aybak al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, 
p. 127.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


alaa talbi 127

L’État ilḫānide, à travers le discours de son souverain Maḥmūd Ġazān, se présente comme 
un groupe culturel et social homogène face à un autre « hétérogène », les Mamlouks. Malgré les 
critiques et l’apparente incompréhension, l’ilḫān semble avoir une connaissance approfondie du 
sultanat mamlouk. Et, en effet, même en temps de guerre, un certain nombre d’informations 
circulait par delà les frontières que ce soit par le biais des caravanes de marchands ou des 
déplacements de populations.
Ceci étant on ne peut que s’interroger sur la réalité des faits présentés dans ce récit, trans-

mis par deux sources arabes. D’autant plus qu’al-Muǧīrī l’aurait exposé oralement à son ami, 
le père d’Ibn Aybak al-Dawādārī, après son retour au Caire, soit postérieurement à la mort de 
Maḥmūd Ġazān. Le non-respect du « protocole diplomatique » et la liberté de ton donnent à 
penser que cette discussion pourrait avoir été inventée (ou, du moins, exagérée) par al-Muǧīrī 
lui-même. Néanmoins, elle traduit la volonté, partagée par deux auteurs de la période mamlouke, 
d’offrir une image complexe des Ilḫānide-s. 
Ainsi, indépendamment de l’existence réelle, « historique » de cette discussion, celle-ci 

montre qu’au début du xive siècle les deux États, à la fois proches et ennemis, étaient capables 
de débattre de leur légitimité respective et, à travers la polémique, d’acquérir une reconnais-
sance mutuelle.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e édition.
Barthold, W. et Boyle, J.A., « Ġazān », II, p. 1067-1068.
Spuler, B., « ���Gaykhātū���������������������    », II, p. 1004-1005.

Al-ʿAynī, ʿIqd al-Ǧumān fi Tārīḫ Ahl al-Zamān, 
éd. Muḥammad Muḥammad Amīn, al-Hay’a al-
miṣriyya al-ʿāma li-l-Kitāb, vol. 3 et 4, Le Caire, 
1988-1992.

Baybars al-Manṣūrī, Kitāb al-Tuḥfa al-Mulūkiyya 
fī-l-Dawla al-Turkiyya, éd. ʿAbd al-Ḥamīd 
Ṣaliḥ Ḥamdān, al-Dār al-Miṣriya al-Lubnaniya, 
Le Caire, 1987.

—, Zubdat al-fikra fī Tārīḫ al-hiǧra 650-707, vol. 9, 
éd. Zubayda Muḥammad ʿAṭā, Le Caire, s. d.

Ibn Aybak al-Dawādārī, Kanz al-Durar wa-Ǧāmiʿ al-
Ġurar : vol. 8. Al-Durra al-Zakiyya fi al-Dawla 
al-Turkiyya, éd. Haarmann, Le Caire, 1971.

—, Kanz al-Durar wa-Ǧāmiʿ al-Ġurar : vol. 9. Al-Durr 
al-fāḫir fī Sīrat al-Malik al-Nāṣir, éd. Hans 
Robert Roemer, Deutsches Archäologisches 
Institut Kairo, Le Caire, 1960.

Ibn al-Fārra’, Rusul al-mulūk wa man yaṣlūhu li-l-risāla 
wa-l-sifāra, Matbaʿat laǧnat al-ta’līf wa-l-našr 
wa-l-tarǧama, Le Caire, 1947.

Ibn Ḥabīb, Taḏkirat al-Nabīh fī Ayyami al-Manṣūr 
wa Banīh, vol. 2, éd. Muḥammad Muḥammad 
Amīn, Le Caire, 1982.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Al-Durar al-Kāmina fī Aʿyān 
al-Mi’a al-Ṯāmina, éd. Muḥammad Said Ǧād 
Al-Ḥaqq, Dār Al- Kutub Al-Hadīṯa, Le Caire, 
1966.

Ibn Kaṯīr, Al-Bidāya wa-l-Nihāya fī-l-Tārīḫ, Maktabat 
al-Maʿārif, Beyrouth, 1990.

Ibn Taġrī Birdī, Al-Manhal al-Ṣāfī wa-l-Mustawfī baʿd 
al-Wāfī, éd. Muḥammad Muḥammad Amīn, 
al-Hay’a al-miṣriya al-ʿāma li-l-Kitāb, vol. 6, 
Le Caire, 1990.

	 Sources arabes

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un exemple  de  «  diplomatie  en  temps  de  guerre  »  entre  mongols  et  mamlouks128

Ibn Taymiyya, Maǧmūʿ Fatāwa, vol. 28, Maktabat Ibn 
Taymiyya, s.l, 1982.

Ibn Taymiyya, Fatāwī al-nissā’, éd. Ibrahīm Muḥammad 
al-Ǧamal, Dār Būslāma li-l-našr, Tunis, 1985.

Maqrīzī, Al-Sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk 1/3, éd. 
Muḥammad Muṣtafa Ziyāda, Maṭbaʿat laǧnat 
al-t’alīf wa-l-našr wa-l-tarǧama, Le Caire, 1956.

—, Al-Sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk 2/1, éd. S.A.F. 
ʿAšūr, Le Caire, 1970. 

—, Kitāb Al-mawāʿiẓ wa-l-iʿtibār fī ḏikr al-Ḫiṭaṭ wa-l-
āṯār, Dār Ṣādir, Beyrout, s. d. 

Mufaḍḍal ibn Abī’l-Faḍa’il, Al-Nahǧ al-sadīd wa-l-durr 
al-farīd fīmā baʿda ta’rīḫ Ibn al-ʿAmīd, Histoire 

des sultans mamlouks, texte arabe publié et 
traduit en français par Blochet , in Patrologia 
Orientalis XIV/3, no 69, éditions Brepols, 
Turnhout, Belgique, 1983.

Al-Nuwayrī, Nihāyat al-arab fī funūn al-adab 31, éd. 
Saʿīd al-Bāz al-ʿArīnī, al-Hay’a al-miṣriyya al-
ʿāma li-l-kitāb, Le Caire, 1992.

Al-Yūnīnī, Ḏayl mir’āt al-zamān fī tārīḫ al-aʿyān, Early 
Mamluk Syrian Historiography, Li Guo (éd), 
vol. 2 (texte arabe), Brill, 1998.

Zetterstéen, Beiträge zur Geschichte der 
Mamlukensultane in den Jahren 690-741 der 
Higra nach Arabischen Handschriften, 1919.

	 Sources persanes

Defremery, C., « Fragments de géographes et 
d’historiens arabes et persans inédits, relatifs 
aux anciens peuples du Caucase et de la 
Russie », JourAs, 4e série, XVII, février-mars 
1851, p. 105-162.

Ḥāfiz-i Abrou, Chronique des Rois Mongols en Iran, 
Texte persan édité et traduit par K. Bayani, 
Librairie d’Amérique et d’Orient, Adrian 
Maisonneuve, Paris, 1993.

Ḫwandamir, Ḥabibu’s- siyar, Tome Three : The Reign 
of the Mongol and the Turk, Part One : Genghis 
Khan – Amir Temür, Part two : The History of 
the Mamluks of Egypt. Translated and edited by 
W.M. Thackston, published at the Department 
of Near Eastern Languages and Civilisations, 
Harvard University, 1994.

Rašīd al-Dīn, Ğamiʿ al-Tawārīḫ, Tāriḫ Ġazān Ḫān, 
Trad. Fū’ād ʿAbd-al-Muʿṭī al-Ṣayyād, al-Dār 
al-ṯaqāfiyya li-l-kitāb, Le Caire, 2000.

	 Études

Aigle, D., « Loi mongole vs loi islamique. Entre mythe 
et réalité », Annales. Histoire, Sciences Sociales 
5/6, 2005, p. 971-996.

—, « La légitimité islamique des invasions de la Syrie 
par Ġazān ḫān », Eurasian Studies, V/1-2, 2006, 
p. 5-29.

—, « The Mongol invasions of Bilād al-Šām by Ġazān 
ḫān and Ibn Taymiyya’s three “anti-Mongol” 
fatwas », Mamluk Studies Review 11/2, 2007.

Allouche, A., « Tegüder’s ultimatum to Qalāwūn », 
dans IJMES 22, no 4, 1990, p. 437-446.

Al-Ṣayyād, F.A., Al-Šarq al-islāmī fi ʿahdi al-īlḫāniyīn, 
Markaz al-waṯā’iq wa-l-dirāsāt al-insāniyya, Al-
Daouha, 1987.

Allsen, T.T., « Changing Forms of Legitimation in 
Mongol Iran », dans G. Seaman and D. Marks 
(éds.), Rulers from the Steppe : State Formation 
on the Eurasian Periphery, Los Angeles, 1991, 
p. 223-241.

Amitai-Preiss, R., « In the aftermath of ʿAyn Ǧālūt : 
the beginnings of the Mamluk Ilḫānid cold 
war », Al-Masâq III, 1990, p. 1-21.

—, « An Exchange of Letters in Arabic between Abaga 
Ilḫān and Sultan Baybars (A.H. 667 / A.D. 
1268-1269) », Central Asiatic Journal 38, 1994, 
p. 11-33.

—, Mongols and Mamluks. The Mamluks Ilḫānids War 
(1260-1281), Cambridge Studies in Islamic 
Civilisation, 1995.

—, « Ġazān, Islam and Mongol tradition : A view from 
the Mamluk Sultan », BSOAS 59, no 01, 1996, 
p. 1-10.

—, « Mongol Imperial Ideology and the Ilkhanid War 
against the Mamluks », dans Reuven Amitai-
Preiss et D. Morgan (éds.), The Mongol Empire 
and its Legacy, Leiden, 1999, p. 57-72.

—, « The conversion of Tegüder Ilḫān to Islam », 
JSAI 24, 2001, p. 15-43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


alaa talbi 129

—, « Whither the Ilḫānid Army ? Ġazān’s First 
Campaign into Syria (1299-1300) », dans N. Di 
Cosmo (éd.), Warfare in Inner Asian History, 
Leiden, 2002, p. 221-264.

—, « The resolution of the Mongol-Mamluk War », 
dans Reuven Amitai-Preiss et Michal Biran 
(éds.), Mongols, Turks, and others, Eurasian 
nomads and the sedentary world, Leiden-Boston-
Brill, 2005, p. 359-390.

Ayalon, D., « L’ esclavage du Mamlouk », dans The 
Mamluk Military Society I, Collected Studies, 
Variorum Reprints, London, 1979, p. 1-66.

Broadbridge, A.F., « Mamluk legitimacy and the 
Mongol, The reigns of Baybars and Qalāwūn », 
MSR V, 2001, p. 91-118.

Fiey, J.M., « Pourquoi la tentative de rapprochement 
Mongol-Mamlouk échoua-t-elle sous Tegüder-
Aḥmad et Qalāwūn ? », Annales d’histoire 
et d’archéologie 3, faculté des Lettres et des 
Sciences humaines, université Saint-Joseph, 
1984, p. 1-33.

Ḥamāda, A.M., Waṯā’iq al-ḥurūb al-ṣalibiyya wa-l-
ġazw al-maġūlī li-l-ˁālam al-islāmī (1064-1404), 
Mū’asasat al-risāla, Beyrouth, 1986. 

Horst, H., « Eine Gesandschaft des Mamluken 
al-Malik an-Nasir im ilhan-Hof in Persien », 
dans W. Hoenerbach (éd.), Der Orient in der 
Forschung : Festschrift für Otto Spies zum 5 April 
1966, Wiesbaden, 1967, p. 348-370.

Ḥuṭayṭ, A., Qaḍāyā min tārīḫ al-mamālīk al-siyāsī wa-l 
ḥaḍarī, Al-Fūrat, Beyrouth, 2003.

Iqbāl, A., Tārīḫ al-Maġūl munḏu ḥamlat Ǧengis Ḫān 
ḥatta qiyām al-dawla al-Taymūriyya, traduction 
de ʿAbd-al-wāhib ʿAlūb, al-maǧmaʿ al-ṯaqāfī, 
Abū Ẓabī, 2000.

Ǧubrān, N.M., « Muḥāwalāt al- Maġūl li-l-sayṭara 
ʿalā ṭarīq al-ḥarīr », Dirasāt Tāriḫiyya 39-40, 
université de Damas, 1991, p. 138-155.

Lemercier-Quelquejay, Ch., La paix mongole : Joug 
Tatar ou paix Mongole ?, Flammarion, Paris, 
1970.

Melville, C., « Pādshāh-i Islām : The Conversion of 
Sultan Maḥmūd Ghāzān Khān », Pembroke 
Papers 1, 1990, p. 159-177.

Raff, Th., Remarks on an anti-Mongol fatāwī Ibn 
Taimiya, Leiden, 1973.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 119-129    Alaa Talbi
Un exemple de « diplomatie en temps de guerre » entre les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

