
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 189-204

Mireille Loubet

Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà
des particularités.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


189

Annales islamologiques 40—2006

	 1	Le mouvement piétiste luthérien, apparu au xviie siècle en 
Allemagne comme une contestation intérieure de l’orthodoxie, 
a marqué toute la pensée protestante européenne de l’époque 
des Lumières. Il a influencé les mouvements de Réveil des 
xviiie et xixe siècles en mettant l’accent sur l’expérience 
personnelle et la quête d’un Dieu sensible au cœur. De Luther 
à Hegel la question des rapports entre raison et révélation est 
centrale, tout comme celle de la conciliation du piétisme et 
du rationalisme philosophique chez Christian Wolf (1679-
1759) et  Emmanuel Kant (1724-1804). Baubérot, « Des 
Lumières aux Réveils », p. 79-99 et « Piétisme », Encun XIII, 
p. 56-58. 

	 2	Marguerite Yourcenar, Discours de réception à l’Académie 
française, en succession à Roger Caillois, janvier 1981 : 
« Le voici parvenu, et ce n’est pas sans timidité qu’il l’avoue, 
à une mystique de la matière. Je crois sentir dans cette 
timidité l’effet de deux états d’esprit… l’un, une crainte 
presque superstitieuse du mot “ mystique ”, comme si ce 
mot signifiait autre chose qu’adepte de doctrines restées 
plus ou moins secrètes ou chercheur de choses demeurées 
cachées... Le second,… un certain dédain du mot “ matière ” 
celle-ci étant trop souvent considérée comme la substance 
à l’état brut, placée aux antipodes du mot “  âme ”… »

Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : 
une dimension universelle  
par-delà des particularités

Tout courant mystique procède du particulier et de l’universel, du particulier parce qu’il se greffe 
sur une orthodoxie religieuse dont il retient les particularités, de l’universel car les valeurs 
humaines qu’il privilégie, et l’aspiration spirituelle qu’il vise à satisfaire, transgressent tout 

type de frontières pour s’adresser à tout «  quêteur » de Dieu. N’échappe pas à cette donnée la mystique, 
imprégnée de soufisme, qui s’est développée au sein de la communauté juive, dans l’Égypte médiévale, 
et qui est usuellement qualifiée de « piétisme ». Pris au sens général, ce terme désigne une forme de 
spiritualité – commune à toutes les religions 1 – qui donne la priorité à la piété personnelle, dans une 
vie tout entière tournée vers Dieu ; de fait, le piétisme correspond à une conception du service divin, des 
devoirs et engagements du croyant, et ne peut être considéré comme un dogme religieux établi. L’origin-
nalité du piétisme juif soufi, qui postule de deux religions et de deux langues, sera mise en lumière en 
retraçant l’histoire de sa découverte et des grands courants de la mystique juive dans laquelle il s’insère. 
L’analyse de ses éléments constitutifs permettra ensuite de dégager sa vocation à l’universel.
La notion de mystique prise comme objet de recherche appelle deux remarques préliminaires. 

D’une part, c’est une notion qui est difficilement conceptualisable et plus aisée à aborder par le biais 
de l’histoire des religions – l’existence de courants mystiques étant une réalité tangible – que par celui 
des doctrines, comme nous allons tenter de le faire, puisque le propre de la mystique est précisément 
de ne pas être prisonnière d’un corps de doctrines. 
D’autre part, vouloir cerner en une formule concise et précise ce mot « qui inspire une crainte presq-

que superstitieuse 2 » relève de la gageure. Néanmoins, on conviendra, avec les ouvrages de références, 

Mireille Loubet

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

190

de considérer la mystique comme l’aspiration de l’âme humaine à trouver les moyens d’établir une 
union avec Dieu. Cette définition – donnant à entendre qu’il s’agit d’une expérience individuelle, sans 
médiateur, et que les voies d’accès au divin sont multiples – ne suffit toutefois pas à rendre compte 
de la complexité de ce qui est à la fois une émotion, une pratique et une « théologie 3 ». On ajoutera 
que le cheminement intérieur s’effectue dans le respect et le dépassement de l’idéologie religieuse 
d’appartenance, qu’il exige d’aller au-delà de la foi ordinaire et des observances usuellement requises 
des fidèles. En ce sens il est synonyme de discipline, d’éthique de vie, de combat contre l’ego pour 
s’en libérer, en vue d’un perfectionnement dans la voie de Dieu : une quête de la perfection doublée 
d’une quête de la connaissance des lois divines, des mystères de la vie, sans laquelle l’Union ne 
saurait advenir. Cette approche du divin, à la fois émotionnelle, spirituelle, morale et intellectuelle est 
la caractéristique du mysticisme – substantif usité pour référer au comportement mystique – et elle 
est celle des adeptes du piétisme juif soufi qui va être abordé par une question : comment a-t-on eu 
connaissance de ce mouvement ?

Les sources d’information sont fournies par les manuscrits qui ont été découverts dans la geniza 
du Caire et qui sont, pour l’essentiel, en judéo-arabe 4. 
Rappelons que c’est ainsi qu’on désigne la langue arabe écrite en graphie hébraïque par les 

populations juives des pays arabo-musulmans : une transcription phonétique 5 de l’arabe en hébreu, 
facilitée par leur appartenance commune au groupe des langues sémitiques. 
D’un point de vue linguistique, le judéo-arabe est une variété d’arabe moyen 6, situé entre le 

classique et le dialectal. Il emprunte au dialecte, dans le cas présent l’arabe égyptien, des formes 
grammaticales ainsi que des tournures lexicales et du vocabulaire. D’autre part, il puise dans l’hébreu 
les mots et expressions qui touchent les domaines affectif et religieux, les citations de textes sacrés 
étant normalement en hébreu. En conséquence, le nombre des occurrences hébraïques varie selon 
l’auteur et le sujet traité.
D’un point de vue sociologique, le judéo-arabe est considéré comme un ethno-langage. De tout 

temps et en tout pays d’accueil les juifs ont fait preuve d’une indéniable capacité d’intégration 
linguistique en adoptant la langue nationale tout en préservant leur graphie. L’attachement à l’écriture 
hébraïque, écriture d’inspiration divine, a fait l’objet de diverses interprétations. On a dit des juifs des 
pays arabo-musulmans qu’ils ne maîtrisaient pas l’écriture arabe ou encore, qu’en certaines périodes, 
il leur avait été interdit de l’utiliser. 

	 3	La théologie mystique est considérée comme une science 
qui procède de la révélation et qui enseigne les moyens 
d’arriver à la vertu parfaite. 

	 4	Blau, « Judéo-arabe », p. 312-322 ; Lazard, Fischel, « judéo-
persan », p. 322-327 et «  Judeo-Arabic  », EncJud X, 
p. 409-424. Voir aussi Blau, Studies in Middle Arabic et 
A Handbook.

	 5	L’alphabet hébreu comprenant vingt-deux lettres et l’arabe 
vingt-huit, six lettres hébraïques correspondent à deux lettres 
arabes : gimel pour غ و ج dalet pour د و ذ, téth pour ط و ظ, 

kaph pour ك و خ, tsadé pour ص و ض, taw pour ت و ث. Si en 
théorie gimel, dalet, téth, kaph, tsadé et taw sont pointés 
lorsqu’ils transcrivent ج، ذ، ظ، ض، ث, rares sont les scribes 
qui introduisent systématiquement les signes diacritiques.

	 6	Larcher, « Moyen arabe », p. 579-609 ; un développement 
est consacré à l’approche socio-linguistique de l’arabe 
moyen « Moyen arabe, confessionalisation versus 
déconfessionalisation » relative aux deux variétés d’arabe 
moyen, le judéo-arabe et l’arabe chrétien.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

191

Sans ignorer ces explications, il convient de rappeler que cette fidélité à la graphie d’origine, 
fréquente aussi chez des minorités autres que juives, fonctionne comme un marqueur identitaire. 
Le judéo-arabe n’est d’ailleurs pas l’unique langue vernaculaire des juifs de la diaspora : mentionnons 
également l’existence d’un judéo-persan 7, d’un judéo-espagnol, le ladino, d’un judéo-allemand, 
le yiddish, d’un judéo-turc 8. 

Il est certain que l’usage de transcrire au moyen de l’alphabet hébreu les langues acquises dans les 
pays d’immigration a eu un pouvoir fédérateur parmi les populations juives déplacées. Il faut y voir 
l’expression d’une conscience minoritaire, conscience littéraire, culturelle et religieuse, qui a perpétué 
par les lettres hébraïques le caractère hiératique de l’écriture et sa lecture à deux niveaux : celui du 
sens littéral, commun, et celui du sens allégorique, spirituel.

Le fait qu’aient été conservés dans la geniza les textes piétistes en judéo-arabe tout comme des 
œuvres soufies en langue et écriture arabe 9, laisse présumer que les mêmes valeurs et statuts que 
l’hébreu étaient accordés à l’arabe 10. Tout comme le yiddish, qui n’a pas seulement été une langue 
d’usage mais aussi celle de la prière pour les hasîdîm, le judéo-arabe guide la spiritualité et soutient 
l’inspiration religieuse des piétistes.

C’est donc en raison de ce statut et de leur contenu mystique que les traités rédigés par des piétistes 
ont été déposés dans « la geniza 11 du Caire ». C’est ainsi qu’est nommé le local attenant ou proche d’une 
synagogue où sont temporairement conservés, avant d’être inhumés, des effets hors d’usage – objets 
rituels, livres religieux et tout écrit portant le nom divin – comme l’impose le respect de l’Écriture et 
du sacré. Le fonds de la geniza de la synagogue rabbanite Ben Ezra, située à al-Fusṭāṭ 12 (Vieux-Caire), 
n’ayant pas été soumis à la phase d’inhumation, c’est lors d’une rénovation, à la fin du xixe siècle, 
que la masse de documents qu’elle retenait depuis le xe siècle a été officiellement découverte, alors 
qu’elle faisait l’objet, depuis un bon demi-siècle, de la visite de collectionneurs de manuscrits. 

Les documents dits de la geniza du Caire proviennent en fait de trois sources identifiées, pour 
l’essentiel de la synagogue Ben Ezra, appelée également synagogue des Palestiniens, mais aussi de 
l’ancienne synagogue qaraïte à al-Muskī et du cimetière à al-Basātīn. Il y avait en effet au Caire trois 

	 7	Gindin, « Three fragments », p. 397-418 ; les traces du judéo-
persan remontent au xe siècle. Voir aussi Netzer, « An Early 
Judaeo-Persian Fragment », p. 419-438.

	 8	Dan Shapira, « Four Judaeo-Turkic Notes », p. 475-496. 
Le qaraïm parlé par les Qaraïtes de Turquie, de Crimée est 
une variante du judéo-turc, attestée dès le viiie siècle.

	 9	Outre les œuvres rédigées par les piétistes eux-mêmes, 
des textes d’auteurs mystiques musulmans (Ibn al-ˁArabī, 
al-Ḥallāǧ, al-Ǧanāyyid, al-Ġazālī) en écriture arabe ou en 
transcription hébraïque ont été découverts dans la geniza.

	 10	Les manuscrits reflètent une réelle liberté  de circulation 
entre les deux langues, car on rencontre l’article arabe al, au 
lieu de ha, accolé à un mot hébreu, par exemple « al-cohen, 
al-tôrah, al-shekhinah, al-shem ha-mefôrash », (le prêtre, 
la Torah, la Présence divine, le Nom ineffable) ; de même 
les formules de bénédictions qui suivent les noms des 
personnages bibliques peuvent être en arabe ou en hébreu : 

David, ˁalayhi al-salām ou ‘alîû ha-shalôm. 
	 11	Goitein, « Geniza », p. 1010-1012 ; notons l’origine persane 

de cette racine commune à l’hébreu et à l’arabe qui évoque 
les funérailles, l’ensevelissement. Les manuscrits découverts 
appartiennent surtout de l’époque fatimide et ayyoubide, 
peu d’entre eux sont d’époque mamelouke ; alimentée en 
continu de 1002 à 1266, la geniza a connu un temps de 
délaissement avant d’être à nouveau utilisée, à partir du 
xvie siècle. L’article concerne la période dite de la « geniza 
classique », approximativement trois siècles, 354-663/965-
1265 ; voir aussi « genizah », EncJud VII, p. 404-407 et XVI, 
p. 1334-1342.

	 12	Al-Fusṭāṭ a été la capitale de l’Égypte musulmane jusqu’à 
l’arrivée des Fatimides en 969. Les manuscrits du cimetière 
de Basātīn (à l’est du Vieux-Caire) ont été découverts au 
début du xxe siècle (1908-1913).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

192

groupes de juifs, appartenant à des tendances différentes, qui possédaient chacun leur lieu de culte : 
par ordre d’importance numérique, les rabbanites 13, les qaraïtes (al-qarā’ūn) 14, les Samaritains 
(al-Sāmiriyyūn) 15. 

L’histoire de la geniza, ayant fait et faisant encore l’objet de multiples publications, nous ne 
rappellerons que quelques points majeurs. Notons que parmi les bibliophiles et collectionneurs de 
manuscrits qui y ont eu accès avant sa découverte officielle, il faut citer Simon Van Geldern (1720-
1788), le premier à signaler son existence, après l’avoir visitée en 1752 ; Abraham Firkowicz (1786-
1874), un érudit qaraïte russe au nom duquel sont attachées deux des plus importantes collections 
et Solomon Wertheimer (1866-1935), bibliophile à Jérusalem, l’un des premiers à publier le fruit de 
ses collectes. La dispersion clandestine de ces précieux documents a pris fin en décembre 1896 avec 
le déplacement du fonds restant en Angleterre à l’initiative de Solomon Schechter 16 (1847-1915), 
appuyé par Charles Taylor et Elkan Adler. Dès lors cinq importantes collections ont été constituées : 
celles de Taylor-Schechter à Cambridge, d’Adler à New York, de Firkowitcz à la Bibliothèque nationale 
de St-Pétersbourg 17, celles de la Bibliothèque bodléenne à Oxford et du British Museum à Londres ; 
quelques autres, de moindre importance, sont conservées à Washington et Paris, par exemple.
Enfin, en ce qui concerne la nature du fonds recueilli, il est évalué à plus de deux cent cinquante 

mille folios à caractère littéraire, où dominent la langue arabe et la graphie hébraïque. Quant aux genr-
res – documents officiels, juridiques, épistolaires, textes documentaires – ils sont aussi divers que les 
sujets abordés : théologie, commerce, économie, médecine, justice, logement, affaires communautaires, 
relations familiales, vie quotidienne.
Il apparaît donc que l’accès à ces sources de même que leur exploitation sont relativement récents. 

C’est en effet au début du xxe siècle que les spécialistes du judéo-arabe ont procédé à la compilation 
des manuscrits ; il faudra attendre le travail d’interprétation fourni par Shlomo Dov Goitein 18, avec les 
cinq tomes de A Mediterranean Society publiés entre 1967-1988, pour obtenir un panorama complet 
des multiples thèmes couverts. Ses travaux ont révélé la véritable nature du phénomène qui nous 
concerne, à savoir que le piétisme n’était pas le fait de conduites isolées, ni d’une élite aristocratique et 
intellectuelle, comme on l’a d’abord pensé, mais qu’il s’agissait d’un courant mystique bien constitué. 
Il a ainsi confirmé l’hypothèse qu’avait émise avant lui, dès l’après-guerre, Naphtali Wieder 19. 

	 13	Les rabbanites sont les juifs qui acceptent l’autorité de la 
Loi écrite et orale ; ils étaient affiliés, suivant leurs origines, 
à l’Académie juive de Babylone et au Talmud de Babylone 
(le seul considéré comme normatif et réglant la vie juive), et 
appelés, en conséquence, les Babyloniens  ou à l’Académie 
de Palestine et au Talmud de Jérusalem, désignés comme 
les Palestiniens.

	 14	Nemoy, « Karaïtes », p. 627-633, les Qaraïtes ne reconnaissent 
que la Loi écrite, la Bible hébraïque, c’est-à-dire le Pentateuque, 
les livres prophétiques et hagiographiques, rejetant la tradition 
post-biblique (talmudique et rabbinique). 

	 15	Noja Noseda, « Al-Sāmira », p. 1080-1082, les Samaritains 
ne reconnaissent que les cinq premiers livres de la Torah 
écrite (le Pentateuque).

	 16	Il prit cette décision lorsqu’il reconnut le texte hébreu de 
l’Ecclésiaste ou Livre de Sagesse de Ben Sira, écrit en hébreu 
environ 200 ans avant l’ère chrétienne dont l’original avait 
été perdu, dans les folios que lui avaient présentés deux 
voyageuses revenant d’Égypte.

	 17	Les deux collections Firkowicz sont conservées à la 
Bibliothèque nationale (Saltykov-Shchedrin State Public 
Library) de la ville.

	 18	Goitein (1900-1985) A Mediterranean Society 1-5 ; Goitein 
et Sanders, Cumulative Indexes 6.

	 19	Wieder, « Islamic Influences », p. 37-120.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

193

On conclura cet examen des sources d’information sur le piétisme en notant que les études amorcées 
par les chercheurs juifs anglo-saxons 20, ont été poursuivies en France par Georges Vajda et Paul 
Fenton, avec l’édition et l’analyse d’écrits transmis par les adeptes. Cependant, la rareté des documents 
et la difficulté de leur exploitation contribuent à la méconnaissance de ce mouvement religieux tant 
exceptionnel que ponctuel. Son importance dans l’histoire de la mystique juive, perceptible à travers 
l’impact qu’il a eu en son temps et l’influence qu’il a exercée sur les mouvements ultérieurs, est 
manifeste à l’examen des grands courants qui ont jalonné cette histoire. 
Dès son origine le judaïsme, comme le christianisme et l’islam, a suscité parmi les nouveaux 

croyants des comportements ascétiques individuels considérés a posteriori comme des prémices de 
mystique et des modèles de dévotion. De même, les signes d’une tradition mystique 21 peuvent être 
perçus dans la Bible elle-même, dans les dix premiers chapitres du livre d’Ézéchiel (désignés comme 
la littérature de la Merkavah, du Char), dans le Cantique des Cantiques ainsi que dans quelques traités 
du Talmud (appelés littérature des Hékhalot, des Palais).
Rappelons les cinq grandes étapes de l’histoire de la mystique juive, dont il serait erroné d’avoir 

une vision monolithique en raison des diverses écoles dissidentes et approches isolées qui la constit-
tuent. C’est d’abord la mystique ancienne, qui est perceptible dès l’Antiquité 22, pendant la période 
talmudique (à partir des années 200 avant l’ère chrétienne) chez ceux que l’on nomme les hasîdîm 
rishonîm, les premiers piétistes, puis à l’époque tannaïtique (20-200 de notre ère) chez les tannaïms 23, 
ces sages des temps anciens. Ainsi, parallèlement à l’orthodoxie religieuse, s’est développée, dans des 
cercles mystiques, une quête du divin en dehors de tout dogme, de toute orthodoxie, visant à pénétrer 
le sens profond de la Torah pour éviter une approche juridique, unidimensionnelle du message divin. 
De portée limitée, s’appuyant sur la littérature de la Merkavah et des Hékhalot, localisée d’abord en 
terre d’Israël puis en Babylonie, cette quête s’est perpétuée dans l’ombre avant de trouver une éclos-
sion à la fin du xiie siècle dans l’école des hasîdei Ashkenaz 24 qui s’est constituée en Allemagne (en 
Rhénanie) autour d’un noyau de penseurs religieux dont Rabbi Yehudah ha-Hassid de Ratisbonne 

– auteur du Sefer Hasîdîm, le (Livre des Pieux) – et son disciple Eléazar de Worms. Cette école s’est 
progressivement fondue dans la qabbale qui, conjointement aux hasîdei Ashkenaz, a pris forme en 
Europe méridionale, dès la fin du xiie siècle en Provence et Languedoc puis en Espagne du Nord. La 
qabbale s’élabore autour de trois textes, dont deux sont attribués à des tannaïm du iie siècle approxim-
mativement, le Sefer ha-Zohar, (Livre de la Splendeur) 25 et le Sefer Yetsirah, (Livre de la Création) 26 ; 
le troisième, le Sefer ha-Bahir, (Livre de la Clarté), date, sous sa forme actuelle, du xiie siècle.

	 20	Parmi les autres chercheurs judéo-arabisants : Samuel 
Rosenblatt (traduction d’Abraham Maïmonide) ; Franz 
Rosenthal (travaux sur le judaïsme yémenite médiéval), 
Sholmo Pinès (études des influences des courants philosophico-
religieux, al-Ismāˁīliyya wa-l-Šīˁa).

	 21	Paul, À l’écoute de la Torah, p. 123-156.
	 22	On la trouve dans la littérature d’Hénoch, la littérature 

apocalyptique et dans quelques fragments de manuscrits de 
la communauté de Qumrân (période du Second Temple).

	 23	« Tanna, tannaïm », EncJud XV, p. 798-803 (de l’araméen 
teni, transmettre oralement, étudier, enseigner) : « sages » ou 

« maîtres » de la loi orale (on a coutume d’en compter cinq 
générations de 20 à 220 de notre ère).

	 24	Marcus, « Ashkenazic Hasidism », p. 458-461. 
	 25	Redécouvert vers 1260-1280 par Isaac l’Aveugle il s’agit là 

d’un ouvrage majeur de la qabbale, du maître tanna, Rabbi 
Shimon bar Yohaï.

	 26	Considéré comme le plus ancien traité de cosmologie et 
cosmogonie, il aurait été composé entre le iiie et le vie siècles 
par un tanna anonyme et il a fait l’objet de nombreux 
commentaires : par Saadiah Gaon, Isaac l’Aveugle, Moïse 
Cordovero, Salomon Luria…. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

194

Après avoir connu un considérable essor et une expansion sur le continent européen, aux xive et 
xve siècles, la qabbale d’Europe du Sud s’est déplacée au Moyen-Orient, conséquence de l’expulsion 
des juifs d’Espagne en 1492. Elle a donné naissance au xvie siècle à l’école de Safed, en Palestine, 
fondée sur les enseignements de Moshe Cordovero (1522-1570) puis d’Isaac ben Salomon Luria 
(1534-1572) et de leurs disciples. Cette école, qui a privilégié un message tourné vers l’avènement de 
l’ère messianique et la vie religieuse contemplative, a pu contribuer, conjointement à d’autres facteurs, 
à la formation du sabbataïsme au xviie siècle dans l’ère ottomane. Ce mouvement qui doit son nom 
à celui qui en a eu l’initiative, Sabbataï Tsevi (1626-1676), déclaré « messie » en 1656 par Nathan de 
Gaza, puis converti à l’islam pour éviter la mort (1666), a suscité des adeptes parmi les sépharades et 
s’est prolongé au cours du xviiie siècle. Enfin, après deux siècles de vitalité au Moyen-Orient, la quête 
mystique trouve, au xviiie siècle, une nouvelle expression en Europe Centrale (en Pologne) dans un 
mouvement populaire. Sous l’impulsion d’Israël ben Eliahu, dit le Ba’al Chem Tov, « le maître au 
nom divin », ce hassidisme 27 moderne, qui poursuivait un idéal de sainteté et spontanéité religieuse, 
a été accusé de sous-estimer la pratique de l’étude et de négliger divers points de doctrine. S’il a été 
affecté par la Seconde Guerre mondiale il n’en a pas, pour autant, totalement perdu de son influence 
au cours des ans ni en notre époque. 
Dans cette histoire des tendances majeures de la mystique juive, le piétisme d’Égypte qui est rarement 

mentionné, se situe par son idéologie et sa datation entre les premières ébauches d’un mysticisme 
instauré par les Sages des temps anciens et le hassidisme rhénan médiéval avec lesquels il partage un 
idéal d’existence spirituelle reposant sur une parfaite piété, entendue comme « l’attachement fervent 
aux devoirs et pratiques religieuses ». Il tient donc sa dénomination de la conformité à ce comportement 
de ferveur qui poussait les adeptes à accoler à leurs noms le qualificatif de ha-hasîd (pieux, dévot) 
comme en témoignent des manuscrits de la geniza. Il est en effet d’usage dans le judaïsme d’associer 
au nom d’un croyant, pour le confirmer dans sa foi, cet adjectif qui symbolise, depuis la littérature 28 
biblique ancienne et rabbinique classique, le serviteur diligent, respectueux de la Loi, observant avec 
zèle les commandements religieux et moraux. Son emploi par les piétistes d’Égypte atteste de leur 
volonté d’appartenance à la tradition mystique juive qui vient d’être évoquée. Cet enracinement affirmé 
dans le judaïsme est un trait essentiel du piétisme, la justification même de son émergence aux yeux 
d’Abraham Maïmonide 29 son fondateur, mais il n’est pas pour autant, synonyme d’enfermement, 
comme l’étude de ses caractéristiques va le montrer.

Des conditions particulières ont favorisé son éclosion au xiiie siècle et sa vitalité jusqu’au xve sièc-
cle, attestée par un traité piétiste de David II ben Maïmon (1335-1415) trouvé dans la geniza. Sous 
la dynastie fatimide est apparu un climat de tolérance, tant à l’égard du soufisme qui a accédé à une 
reconnaissance religieuse avec la fondation des confréries, (ṭarīqa, plur. ṭuruq), qu’à l’égard de la 
communauté juive qui a bénéficié d’une reconnaissance sociale en la personne d’un représentant 

	 27	« Hassidisme »,  DicEnc, p. 436-451. Voir aussi Dan, 
« Hassidism », p. 203-211.

	 28	Dans les textes anciens le terme hasîd désigne un homme 
qui a atteint un degré de piété supérieur à celui du tsaddiq, 
le juste, qui est simplement bon et droit. 

	 29	Abraham Maïmonide (1186-1237) est le fils unique de  
Moshe Maïmonide, Ibn Maymūn en arabe, né à Cordoba 
le 30/03/1135 ou 1138, décédé à Fusṭāṭ le 13/12/1204 et 
inhumé à Tibériade où se trouve son tombeau.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

195

légal, ayant le titre de nagîd 30. À ce contexte historique privilégié vient s’ajouter une recherche de 
spiritualité, inhérente au judaïsme 31, en attente d’être comblée en ces lieux et temps et la présence, 
alors opportune, d’un guide spirituel exceptionnel, Abraham Maimonide. Décrit comme un homme 
d’une haute valeur morale et d’une grande dévotion, il a eu pour objectif de raviver la foi de ses 
coreligionnaires en renouant avec la ferveur juive originelle. Il a trouvé dans les pratiques religieuses 
soufies, qui lui étaient familières et qui avaient été celles des premiers juifs, une réponse à ses visées. 
Il a donc fait de ces pratiques le fondement de la voie soufie (al-ṭarīqa al-sūfiyya) ou en hébreu « derek 
ha-hasidût », la voie piétiste, opérant ainsi une réactualisation des traditions juives ancestrales et une 
insertion dans la société musulmane contemporaine où il vivait. 
Son traité en judéo-arabe K. Kifāyat al-ˁābidīn 32, « La provision suffisante des serviteurs de Dieu », 

une vaste somme dont seule une partie a été restituée par la geniza, illustre son double penchant pour la 
mystique et la philosophie. Sa « Voie » peut être perçue comme une approche synthétique des courants 
mystiques et rationnels, englobant mystiques juive et musulmane, philosophie aristotélicienne reçue 
de son père et néo-platonisme. Cependant, si son ouvrage le fait apparaître comme un homme de 
réflexion, Abraham était aussi un pratiquant au sens plein du terme et sa « Voie » était dominée par 
la recherche de la perfection ancrée dans la pratique. En tant que responsable d’une communauté, 
dont il était le nagîd, Abraham considérait que l’éthique de vie et le dispositif religieux qu’il ravivait 
n’étaient pas destinés à ses seuls disciples ; il les voulait communautaires. À cette fin, il a réintroduit 
dans la liturgie synagogale des rites anciens 33 qui étaient tombés en désuétude, sans susciter, il va sans 
dire, l’agrément de tous les fidèles juifs. Néanmoins Abraham a su faire partager ses convictions à un 
nombre suffisant de disciples et insuffler à sa Voie une reconnaissance assez large pour qu’elle passe 
aux générations suivantes et franchisse les frontières. Elle doit son pouvoir fédérateur à la pluralité 
des éléments qui la composent : une pluralité qui préserve une cohérence et qui est déterminée par un 
objectif dont elle ne se dessaisit pas, l’exigence de spiritualité. 
À la différence des autres courants de mystique juive, le piétisme n’est pas « judéo-centré » : sa revend-

dication de fidélité aux préceptes du judaïsme ne minimise en rien son adhésion aux pratiques et concepts 
soufis, ni sa dette envers la philosophie. Ces trois facettes, judaïsme, soufisme, philosophie, cohabitent 
harmonieusement dans la Voie initiatique pour nourrir la quête spirituelle qui la sous-tend. Si elle n’était 

	 30	Barekket, « The Head of the Jews », p. 185-197 : débat 
sur la date de la création de la charge de nagîd (chef, 
prince, souverain) par les Fatimides (297-567/909-1171), 
vraisemblablement dès leur installation et non pas un siècle 
plus tard comme cela fut proposé. La personne désignée 
comme « chef des juifs » recevait une lettre de nomination de 
l’imâm fatimide et la communauté juive, après avoir entériné 
cette nomination, lui donnait le titre de nagîd. D’autre part 
c’était un gaon (éminence), chef des grandes écoles ou 
« Académies », de Babylone, qui était le chef spirituel de 
tous les juifs dispersés et la plus haute autorité religieuse 
de l’enseignement religieux de la fin du vie au milieu du 
xie siècle.

	 31	Le terme « judaïsme », yahadûd, entendu au sens large 
comme la culture et le mode de vie des juifs, donnant lieu 

à une sanctification de tous les aspects de la vie, est attesté 
pour la première fois dans la Bible en 2Maccabées 2, 21 ; 
8, 1 ; 14, 38 et semble être une création par les juifs de la 
période hellénistique d’un terme grec pour désigner la façon 
qui leur est spécifique de servir Dieu ; il sera repris par Paul 
dans Galates 1, 13-14. 

	 32	Maïmonide, K. Kifāyat al-ˁābidīn, Rosenblatt (trad.), The 
High Ways.

	 33	Des ablutions avant les prières, des prosternations, l’orientation 
vers le Temple (désignée comme al-qibla), la disposition 
des fidèles en rangée comme au culte musulman, la station 
debout pour les prières majeures et la position en tailleur 
pour les prières ordinaires, la tension des mains, paumes 
vers le haut pendant la louange, etc.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

196

tant décriée, on pourrait attribuer la célèbre formule de Machiavel au piétiste qui, pour mieux servir Dieu 
et mieux comprendre Ses mystères va puiser, dans une civilisation différente et une discipline autre, les 
moyens qu’il ne trouve pas en son propre univers, « la fin les justifiant ». Ainsi, c’est à la combinaison de 
divers matériaux que le piétisme doit sa spécificité et son ouverture, car s’il porte la profonde marque du 
religieux, par le judaïsme et le soufisme, il n’a pas ignoré les réalités de la théologie rationnelle de l’islam 
(ˁilm al-kalām) ni la philosophie juive naissante du début du Moyen Âge, ni l’héritage grec – Aristote 
et Platon par le biais du néoplatonisme – ni les courants de pensée de l’époque, comme l’ismaïlisme ni 
encore le vaste fonds de connaissances ésotériques communes à diverses cultures. Hormis ces dernières 
sources ou influences, difficilement identifiables, on peut distinguer dans le piétisme deux composantes 
majeures, théologique et mystique, et deux de moindre importance, philosophique et cosmologique. 
Du judaïsme, le piétisme a retenu les éléments théologiques fondamentaux que sont le don de 

la Loi (al-šarīˁa), la manifestation de la Présence divine (ha-Sheḫina), l’Amour divin (al-maḥabba 
al-ilāhiyya), exprimé dans la Miséricorde (al-raḥma) et témoigné par la Révélation (al-waḥy), plus 
souvent formulée en mystique comme une théophanie (al-taǧallī). Loi, Présence, Amour apparaissent 
comme une triade essentielle, qui gère les rapports tripartites entre l’homme, l’univers et l’Absolu. 
Le rapport à l’univers passe par la Présence divine, qui habite cet univers, expression de l’immanence 
de Dieu dans le monde, un Dieu 34 Un (aḥad) et Unique (wāḥid). Il passe également par l’acte de 
Création, car dans le judaïsme prévoit la croyance en un Dieu vivant et éternel 35 (al-ḥayy wa-l-qayyūm), 
vivant c’est-à-dire créateur, se manifestant d’abord et avant tout dans la Création (al-ḫalq) qui associe 
l’unicité du Créateur à l’acte de Sa création – et également dans la Révélation et la Rédemption. Ces 
trois notions centrales que le piétisme a fait sienne répondent à sa conception théocentrique de Dieu, 
sous-entendant que tout est perçu comme une émanation de Sa Toute-Puissance.
Pour saisir l’articulation de ces rapports, rappelons que le judaïsme repose sur la Loi sacrée rapportée 

par la Torah dont l’étude est un impératif 36. Pour le mystique, la découverte du sens occulte (al-maˁna 
al-bāṭin) de ce texte est la clé du dévoilement (al-kašf ou al-mukāšafa) des mystères divins car par-
delà le message qu’Il a adressé aux hommes, Dieu s’est révélé Lui-même. De fait en se donnant pour 
objectif d’appréhender le divin Mystère que contient la révélation de la Loi, la mystique juive est, 
comme toute mystique, une voie d’accès à la gnose. 
En reconnaissant ces références théologiques le piétisme se présente comme la Voie de la 

connaissance divine par l’interprétation du Texte, comme la Voie du commandement divin par le don 
de la Loi, comme celle de la gloire liée à la Présence divine, et enfin pour le pieux comme celle de 
l’exhortation à la sainteté 37. 

	 34	La profession de foi d’Israël repose sur le « shema’ » « Écoute 
Israël ! Le Seigneur est notre Dieu, le Seigneur est Un », 
Deutéronome 6, 4, commandement transmis par Moïse 
à son peuple. Ce verset est complété par « Tu aimeras le 
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme, de 
toute ta force » Deutéronome 6, 5. 

	 35	Selon le verset « Tandis que l’Éternel, Dieu est vérité, lui seul 
est un Dieu vivant et un Roi éternel »,  Jérémie 10, 10.

	 36	L’étude incessante de la Torah est un commandement pour 
tout juif sans distinction d’âge, de sexe, de statut. Étudier, 

enseigner et appliquer l’étude sont une obligation morale : la 
pratique est supérieure à l’étude, mais l’une ne va pas sans 
l’autre. Le Talmud  rapporte que « lorsque l’homme prie il 
s’adresse à Dieu, quand il étudie c’est Dieu qui s’adresse 
à lui ».

	 37	Selon le verset « ... vous devez donc vous sanctifier et 
rester saints, parce que Je suis Saint », Lévitique 11, 45. Ce 
commandement suppose une double dimension de respect 
de la distance et d’invite au rapprochement du Créateur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

197

La Torah, qui règle l’existence juive, est aussi le point de départ de l’engagement mystique. 
C’est en se consacrant à son approfondissement, et en prêtant à ses actes ordinaires une intention 
particulière, que celui qui a été jugé apte et digne de recevoir une révélation individuelle, a accès à la 
voie mystique. La Torah assure « le perfectionnement de l’âme et de la raison du genre humain 38 », 
parce qu’elle contient, d’une part, les commandements, ha-mitsvot, dont l’observance développe les 
vertus estimées des mystiques, telles que la crainte 39 de Dieu, l’humilité, la soumission et parce qu’elle 
livre, d’autre part, « les textes des prophètes, relatifs au savoir, aux œuvres et à la connaissance (al-ˁilm 
wa-l-ˁamal wa-l-maˁrifa) 40 ». Les prophètes, qui ne se donnent d’autres préoccupations que Dieu et 
Sa loi, sont donc érigés en stéréotypes à imiter, en particulier Moïse, qui incarne la figure du plus 
parfait d’entre eux 41. La supériorité de la prophétie mosaïque est reconnue par la tradition juive 42 
aussi l’est-elle d’autant plus par les piétistes pour qui Moïse fournit l’exemple d’une union mystique 
par sa rencontre emblématique avec Dieu sur le mont Sinaï, une théophanie dont tout serviteur aspire 
au renouvellement. 
Un Dieu Un et Tout-Puissant, Compatissant, Transcendant et Immanent, connu par les Noms divins, 

un texte à méditer à son niveau ésotérique, une Loi révélée qui ordonne la vie quotidienne et religieuse, 
enfin, des modèles de conduite transmis par les prophètes, parmi lesquels Moïse, choisi pour recevoir 
les tables de la Loi et pour vivre l’exceptionnel échange verbal avec le Créateur, tels sont les éléments 
théologiques sur lesquels se fonde le piétisme, mais auxquels il ne se limite pas.
En effet pour atteindre l’accomplissement mystique, ces principes directeurs ne suffisent pas : une 

réelle méthode d’entraînement, de règle de vie et une guidance sont nécessaires. C’est dans le cadre 
de la voie soufie (al-ṭarīqa) que le quêteur va les trouver, sachant que quête et objet de la quête se 
confondent, que toute quête est particulière car elle est le fruit d’un combat personnel et est subord-
donnée aux catégories d’individus 43. On note que, si les écrits qui nous sont parvenus font état des 
multiples aspects de la Voie, ils ne font cependant pas mention du nom d’une confrérie soufie 44 à laq-
quelle auraient pu se rattacher les piétistes pas plus que d’éventuels liens qui auraient pu s’instaurer 
entre mystiques des deux religions. 

La ṭarīqa, dans son double sens de « méthode » accompagnée d’exercices rituels et de « voie ou 
chemin d’accès au divin », constitue le noyau central du piétisme. Elle lui fournit, outre le lexique de 
termes arabes préférés aux termes hébreux, les concepts qui sont propres au soufisme : un  parcours 
ascensionnel rythmé par des états spirituels 45 (al-aḥwāl), qui sont envoyés par Dieu et qu’il convient 

	 38	Loubet, Futūḥāt al-zamān, p. 29 (folio 49A, 13).
	 39	Craindre un dieu ou un roi, dans l’ancien Orient, c’est le 

reconnaître comme Seigneur, lui faire confiance et lui obéir. 
La crainte du Seigneur exprime l’attitude juste du fidèle 
devant Dieu. Proverbes 1, 7 ; 3, 7.

	 40	Loubet, Futūḥāt al-zamān, p. 29 (folio 49A, 3-4).
	 41	Deutéronome 34, 10 : « Mais il n’a plus paru, en Israël, 

un prophète tel que Moïse, avec qui le Seigneur avait 
communiqué face à face. »

	 42	Elle constitue aussi le septième des treize articles de foi 
du judaïsme établis par Moshe Maimonide dans le Siraj, 
son commentaire de la Mishnah (Sanhédrin 10, 1) qui 

reconnaît en Moïse un prophète et un législateur (article 
sept : affirmation de la suprématie de Moïse sur tous les 
autres prophètes, article huit : révélation de la Loi donnée 
par Dieu à Moïse).

	 43	Loubet, Futūḥāt al-zamān, le piétiste distingue entre le 
commun, l’élite et l’élite de l’élite à savoir les prophètes,  
p. 151-153, p. 167.

	 44	Les principales confréries (al-ṭuruq) présentes en Égypte à 
l’époque des piétistes : al-qādiriyya, al-rifāˁiyya, al-aḥmadiyya, 
al-šāḏiliyya al-badawiyya.

	 45	Les états, comme les stations, varient en nombre et en 
dénomination selon les maîtres soufis. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

198

de dominer, et une progression au travers de stations (al-maqāmāt) qui sont, elles, l’acquis du disciple. 
La finalité de la ṭarīqa est exprimée en termes de rapprochement, de proximité de Dieu (al-qurb) et 
la fin du voyage par celui d’arrivée ou jonction à Dieu (al-wuṣūl). 

Ce cheminement exigeant et long est semé d’épreuves telles que le doute, la distraction, l’éloignement 
de Dieu (al-buˁd), l’attrait du monde matériel (al-dunyā), les voiles (al-ḥuǧub), ou ténèbres (al-ẓalām ou 
al-ẓulma), l’ignorance (al-ǧahl), la tiédeur (al-futūr) de la quête, la négligence envers Dieu (al-ġafala), 
la tyrannie de l’âme et du corps avant qu’ils ne soient domptés, etc. 
Pour s’engager dans la Voie, des conditions sont exigées de l’aspirant (al-qāṣid) : le dévouement 

total au divin, l’occultation du monde des sens, la recherche de la sagesse, l’aspiration à la gnose. 
À cela s’ajoutent les exigences d’humilité et de mérite, mérite entendu au sens de vertus, de valeurs 
morales déployées dans la conquête spirituelle et souvent désignées par le terme général de al-aḫlāq 
ou explicité par ceux de générosité (al-iḥsān), vertu spirituelle, et de foi (al-imān), un mérite lié au 
zèle, aux œuvres. En effet, la Voie est synonyme de pratique, c’est-à-dire de bonnes actions (al-ˁamal) 
dans leur aspect général, (al-fiˁl ou al-af ˁāl pour l’action, les actes), dont l’oubli de soi pour les autres 
(al-iṯār) est le corollaire.
Pour aider le novice (al-murīd) qui s’engage dans la Voie, il y a la vie communautaire, le compag-

gnonnage (al-ṣuḥba) et la guidance avec un double engagement (al-ˁahd) face à Dieu et face au maître 
(al-šayḫ) qui le dirige vers la connaissance divine et la sainteté. 

Le soutien, le cheminant (al-sālik) le trouve dans le rituel qui ponctue sa vie tel que la prière assidue 
(al-ṣalā) , les prosternations (al-suǧūd), l’invocation divine (al-ḏikr), mais aussi dans une discipline 
individuelle (al-riyāḍa) tournée vers l’ascèse (al-zuhd) et incluant la retraite méditative (al-ḫalwa), 
les dévotions surérogatoires (al-nawāfil), les veilles (al-sahar), le jeûne  (al-ṣawm) ou la restriction 
alimentaire, la sobriété vestimentaire, l’éloignement de bavards et frivoles au profit de la fréquentation 
de ceux qui ont atteint Dieu (ahl al-wūṣūl). 
Un entraînement qui favorise l’intériorisation, l’évocation spirituelle (al-istiḥḍār), l’intention 

soutenue (al-niyya), l’attention permanente, l’éveil (al-yaqaẓa), au moindre signe divin. C’est par 
cette astreinte sans relâche, le dépassement des états, l’avancement dans les stations, le dépouillement, 
que se conquièrent l’assujettissement de l’âme rebelle et la dissolution consécutive de l’ego exprimée 
comme l’anéantissement en Dieu (al-fanā’). C’est là la clé de l’aboutissement de la quête (al-wuṣūl) : 
cette félicité suprême est celle qui est éprouvée dans l’extase (al-waǧd), celle du lien, diversement 
exprimé comme l’union, la conjonction, la communion à Dieu (al-wiṣāl, al-wuṣūl, al-wāṣila, al-ittiṣāl), 
culminant dans la pérennité en Dieu (al-baqā’) « car la quête provient de Dieu et retourne à Dieu 46 ». 
Mais efforts personnels et soutiens extérieurs ne seraient que pauvres artifices sans le seul et véritable 
secours, celui de Dieu, un Dieu qui d’abord choisit Ses serviteurs, selon Sa volonté, et qui ensuite 
leur témoigne Sa compassion à condition qu’ils s’en montrent dignes : c’est donc dire que chacun 
doit aller à la rencontre de l’autre pour que s’accomplisse la réunion attendue. 

	 46	Loubet, Futūḥāt al-zamān, p. 205 (folio 16A, 1).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

199

Les concepts soufis, hormis ceux liés au prophète de l’islam, que le piétisme n’a pas retenus, 
peuvent être complétés et classifiés sous leurs divers aspects :
– l’aspect normatif, incluant la dévotion : la prière assidue, la vénération des Noms divins, (al-asmā’ 

al-ḥusnā) et leur invocation, les séances de pratiques (al-maǧālis al-ḥuḍūr), les entretiens (al-maqāl ) 
avec le maître (al-šāyḫ ) et les gens du dévoilement (ahl al-kašf ) ; l’ascèse : les jeûnes, les veilles, l’isol-
lement, les privations ; l’éthique de vie : de façon générale la pratique droite (al-ˁamal al-mustaqīm), 
reflet de la pratique divine et l’observance de la Loi, des ordres et interdits (al-amr wa-l-nahiyy) ;

– l’aspect théologique : la Création et l’organisation (al-tartīb) de l’Univers (ˁālam al-kawn) , la Révél-
lation de la parole divine, l’unité de Dieu (al-aḥadiyya), Son unicité (al-wāḥidiyya ou al-waḥdāniyya), 
les Attributs divins (ṣifāt Allāh), l’Amour divin (al-ḥubb ou al-maḥabba), la compassion (al-raḥma), 
la foi du serviteur (imān al-ˁabd), etc. ;

– l’aspect philosophique, comprenant premièrement le niveau métaphysique : les notions d’existence, 
d’existant et de non-existence (al-wuǧūd, al-mawǧūd, al-ˁadam) ; la connaissance (al-maˁrifa), et la 
science ou le savoir (al-ˁilm) ; les liens entre la signification (al-maˁnā), et la forme (al-ṣūra) ; les relations 
entre le corps, l’âme et l’esprit (al-ǧism wa-l-nafs wa-l-rūḥ), la fonction du cœur (al-qalb), et de la 
raison (al-ˁaql) ; le caractère inconnaissable de l’essence divine (al-ḏāt). S’y ajoute deuxièmement un 
niveau herméneutique : l’interprétation du sens ésotérique du Texte, l’entendement intuitif (al-idrāk) ; 
l’interprétation des signes manifestés (al-išārāt), mentionnés ci-après, relevant de l’aspect mystique ;

– l’aspect mystique : les preuves de l’existence divine (al-dalā’il ) : la théophanie (al-taǧallī), la 
manifestation (al-ẓuhūr), l’effusion ou émanation divine (al-fayḍ), le dévoilement intuitif (al-kašf), la 
dissipation des voiles et des ténèbres (al-ḥuǧub wa-l-ẓulma) ; l’élévation du monde inférieur (al-ˁālam 
al-suflī) vers le monde supérieur (al-ˁālam al-ˁulwī) par les états spirituels et stations ; la dénomination 
de Dieu comme Essence, Présence, divin Mystère, Lumière des lumières, Vérité (al-ḏāt wa-l-Ḥaḍra 
wa-l-Ġayb wa Nūr al-anwār wa-l-Ḥaqq) ; la relation Seigneur-serviteur : de l’éloignement (al-buˁd) 
à la proximité (al-qurb) et à l’intimité (al-munāsaba) ; la passion (al-šawq ou al-ˁišq), la coupe d’amour 
(ka’s al-maḥabba) ; les dons (al-ˁaṭṭā’ wa-l-ˁaṭṭiyya) : la faveur (al-faḍl), et la grâce (al-niˁma), l’extase 
(al-waǧd) ; l’accès au but (al-wuṣūl) : les ultimes étapes que sont l’annihilation et la subsistance en 
Dieu (al-fanā’ wa-l-baqā’).
On remarque qu’un certain nombre de ces notions essentielles sont communes aux deux 

religions : la Loi, l’Amour, la Présence, la Miséricorde, l’acte de Création, la Révélation ont 
déjà été mentionnées comme fondements du judaïsme. C’est cependant la langue arabe qui 
est privilégiée pour les évoquer – y compris lorsqu’il s’agit de désigner Dieu, le Seigneur 
(Allāh, al-Rabb) – de préférence à l’hébreu, avec une nuance pour la « Présence divine » 
invoquée dans les deux langues par ha-Shekhinah ou al-ḥaḍra. Ainsi la double appartenance 
du piétisme ne se limite pas au domaine religieux, elle touche aussi les pratiques langagières 
avec une prééminence de l’arabe et, comme cela a été dit, un retour à l’hébreu pour renvoyer 
à des faits bibliques ou connotées au judaïsme 47, par exemple la ligature d’Isaac, ha-aqeda, 

	 47	Dans les Futūḥāt al-zamān, on rencontre une occurrence 
du mot al-fidā’ (appartenant au vocabulaire chrétien) pour 

évoquer la notion de Rédemption, que l’auteur exprime 
habituellement par ha-géûla. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

200

le temps du repos, ha-shabbat, les commandements, ha-mitsvot, l’exil, ha-galût, la rédemption, 
ha-géûla, le Nom ineffable, ha-shem ha-mefôrash.
La langue s’impose comme un espace de confrontation et de démarcation entre le judaïsme et 

le soufisme, mais aussi comme un espace d’ouverture et de décloisonnement au même titre que la 
philosophie qui intervient dans la religion comme la gardienne des extrémismes.
On peut dire que la mystique a vocation à faire alliance avec la philosophie pour satisfaire l’exigence 

de Connaissance qui est la sienne et qui anime la quête de Dieu. Elle ne rejette donc pas l’approche 
spéculative, dans la mesure où elle nourrit son objectif, même si elle privilégie la saisie intuitive ou 
contemplative, qu’elle considère comme une grâce divine, car la Connaissance, dont le cœur est le 
siège, est un attribut divin. 

Les éléments philosophiques et cosmologiques qui façonnent eux aussi la pensée piétiste sont d’un 
moindre poids et surtout moins aisément repérables que les apports religieux, car plus diffus. Leur 
identification nécessitant une étude à part entière, seuls leurs traits majeurs vont être exposés. 

La philosophie grecque a eu un impact sur toute la pensée médiévale, tant sur la pensée musulmane 
que juive. Par le biais du néo-platonisme elle a touché les mystiques, juifs et soufis, qui ne pouvaient 
qu’être attirés par ce courant qui perçoit en la philosophie un but d’édification. Ils partagent sa 
conception de la voie initiatique 48, voie d’ascension vers l’Un, comme discipline spirituelle et moyen 
de purification de l’âme. Ils adhèrent aussi à l’idée de l’immanence de Dieu, un Dieu à la fois intérieur 
au monde et transcendant, ainsi qu’à celle de l’existence de l’intellect universel (al-ˁaql al-kullī), de 
l’âme universelle (al-nafs al-kulliyya) de l’homme microcosme. 

Les piétistes ont sans doute eu connaissance de la Théologie d’Aristote, à savoir la traduction arabe 
des Ennéades 4 à 6 de Plotin, et retenu la notion d’illumination. On peut voir là l’origine de la désig-
gnation fréquente, dans leurs écrits 49, de Dieu comme « la Lumière des lumières » (nūr al-anwār) sans 
oublier, toutefois que « la discipline de l’illimunisme (išrāq) remonte à l’Antiquité 50 » et qu’elle est 
aussi partagée par Suhrawardī, philosophe et mystique iranien dont la Voie (al-išrāq), la « théosophie 
orientale 51 » a atteint le Moyen-Orient. 
On ne saurait omettre l’impact possible de l’ismaïlisme, traversé lui aussi par le néoplatonisme, 

dont la cosmologie a pu inspirer à certains piétistes une vision ordonnée et hiérarchisée de l’univers 
et une histoire cyclique organisée en ères, dans le désir de présenter la Création comme un système 
cosmologique totalisant et harmonieux avec des correspondances entre les degrés de hiérarchie céleste 
et terrestre.
Au nombre des influences philosophiques il convient de mentionner celle de la pensée juive 

médiévale, elle aussi pénétrée de néoplatonisme. Les philosophes de l’Andalus, dont les œuvres ont 
été rédigées pour l’essentiel en arabe, ont suscité un intérêt particulier chez les piétistes. Parmi eux, 

	 48	Jabre : « Dans l’Ihya, Ghazâlî montre le croyant allant à 
Dieu pour le connaître et cela par la “ pratique de la voie ”, 
qui est discipline spirituelle et purification. On n’a pas pu 
alors s’empêcher de penser au néo-platonisme et à Plotin 
qui en est considéré comme le père et le fondateur », La 
notion de la ma‘rifa, p. 130.

	 49	Fenton, Deux traités, p. 248, 273 ; Loubet, Futūḥāt al-zamān, 
p. 25.

	 50	Fenton , Deux traités, p. 212.
	 51	Corbin, En islam iranien, p. 335-381.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

201

Shlomo Ibn Gabirol, dit Avicebron (1021-1058) a prolongé la réflexion de Plotin sur les rapports 
entre forme et matière dans un ouvrage intitulé La source de vie (Yanbūˁ al-ḥayā), connu aussi sous 
son titre latin Fons Vitae. Autre philosophe juif néo-platonicien du xie siècle, apprécié d’Abraham 
Maïmonide, Baḥya Ibn Paqūda, dont le K. al-hidāyya ilā farā’iḍ al-qulūb (L’introduction aux devoirs 
des cœurs 52) est en quelque sorte un traité piétiste avant l’heure, incitant à une observance concrète 
des commandements basée sur l’ascèse et l’éthique, piliers de la vie spirituelle. On ne saurait omettre 
l’influence du grand maître à penser, Moshe Maïmonide 53 (1135/1138-1204), auteur du Guide des 
égarés (Dalalāt al-ḥā’irīn) écrit en judéo-arabe, qui, tout en restant attaché à la philosophie aristotél-
licienne, a adhéré à la théologie négative néoplatonicienne. Cette position l’a conduit à montrer l’abs-
sence de contradiction entre raison et révélation, en se référant à la Révélation divine contenue dans 
la Torah. Abraham Maïmonide a retenu cette approche rationaliste du religieux, des enseignements 
de son père pour qui la raison n’a pas pour fonction de critiquer ce qui relève des croyances mais est, 
au contraire, au service de la compréhension des mystères. 
Notons enfin que les piétistes étaient vraisemblablement familiers d’ouvrages de philosophes 

de l’Andalus qui furent aussi des qabbalistes. Qabbale et philosophie constituent un couple fécond 
et une fois encore c’est le néo-platonisme qui en est la sève nourricière dans l’Europe médiévale 
méridionale 54. Deux textes ont eu un rôle majeur, le Kuzari, Apologie de la religion méprisée de Yéhud-
dah ha-Lévi 55 (1075-1141), qui aborde des concepts développés par les piétistes, tels la Révélation, 
la prophétie, l’observance de la Torah. Quant à L’Épître des sept Voies d’Abraham Aboulafia 56 
(1240-c.1291), elle s’attache à l’étude du lien entre Logos et Torah, entre écriture et prophétie, à une 
théorie du Nom divin et à la signification mystique des lettres. La qabbale d’Aboulafia qualifiée de 
« prophétique » ou d’extatique » constitue un courant en soi qui présente une parenté avec le piétisme. 
Combinant rationnel et ésotérique, elle a été considérée comme « un phénomène mystique 57 », dont 
« les deux principales sources sont la philosophie de Maïmonide, d’une part, les techniques mystiques 
ashkénazes et l’ésotérisme, de l’autre … et il semble évident que l’un de ses buts ait été d’atteindre 
à une expérience prophétique 58 ».
Cette tentative d’élucider les influences philosophiques à l’œuvre chez les piétistes ne peut que 

se limiter à des hypothèses, sachant que les auteurs ne précisent jamais leurs sources et que bien des 
thèmes évoqués ont eu des résonances dans divers courants de pensées, qui les ont adoptés, chacun 

	 52	Paru vers 1075-1080, cet ouvrage, comme son titre le laisse 
entrevoir, est inspiré du Qūt al-qulūb (La nourriture des 
cœurs) d’Abū Tālib al-Makkī, mort à Bagdad en 386/996, 
consacré à la progression dans les voies de l’union divine 
et aux pratiques religieuses.

	 53	« Maïmonide, Moïse », DicEnc, p.  617-622 et «  Maïmonides 
Moses », EncJud, XI, p. 754-781 ainsi que Vajda, «  Ibn 
Maymun  », EI2 III, p. 900-902.

	 54	« Le néoplatonisme antique ou chrétien de la fin de l’Antiquité, 
celui de Plotin, de Porphyre, de Jamblique, de Proclus… est 
l’espace philosophique où les cabalistes évoluent depuis le 
début et auquel ils ne cessent de se rattacher, malgré des 
fortunes diverses. La philosophie d’Aristote n’exerça qu’une 

influence secondaire même si toute une terminologie lui est 
souvent empruntée », Mopsik, La Cabale, p. 27.

	 55	« Yehoudah ha-Lévi (Juda Halévi) », DicEnc, p. 1074-
1077.

	 56	« Aboulafia, Abraham ben Samuel », ibid., p. 6. Charles 
Mopsik  rapporte que « ce cabaliste fut probablement initié 
au soufisme et à ses techniques extatiques, fervent adepte 
de Maïmonide, … il fonda une école qui eut de nombreux 
successeurs en Orient (Palestine, Syrie, Irak…) et œuvra 
parallèlement à la branche centrale du cabalisme », La Cabale, 
p. 18.

	 57	Scholem, Les grands courants, p. 134-171.
	 58	Idel, L’historiographie israélienne, p. 88.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

202

leur donnant une coloration spécifique. Pour notre propos nous retiendrons, d’une part, le caractère 
universel du questionnement métaphysique – commun à tout mystique – qui a préoccupé les piétistes, 
plus que les réponses qu’ils ont pu chercher dans l’un ou l’autre courant philosophique et d’autre part, 
leur capacité d’ouverture aux interprétations alors en circulation, afin de s’en enrichir.

L’association d’éléments philosophiques, cosmologiques et religieux n’a rien de discordant 
dans la Voie piétiste car cette association n’a pas pris la forme d’une juxtaposition mais celle d’une 
interpénétration d’aspects convergents. Les uns et les autres participent, par la gnose et la raison, à 
la connaissance des divins mystères et procurent au disciple des clés pour son avancement spirituel. 
Ils fortifient les deux quêtes majeures, déjà mentionnées, de la purification et du perfectionnement, 
au niveau de l’âme par l’humilité, au niveau de la raison par l’éducation, au niveau de l’esprit par 
l’ouverture à l’émanation divine et à l’inclinaison vers Dieu, complétant ainsi la purification du corps 
par les pratiques ascétiques que dicte la Voie.
Entre le particulier et l’universel, où se situe le piétisme et comment définir « l’esprit piétiste » ? 
Le piétisme résulte de la conjugaison de traits propres au judaïsme qui constituent son terreau, des 

enseignements soufis qui font de lui une Voie initiatique et des données philosophiques et cosmologiques 
qui le propulsent hors de la sphère du religieux, confortant ainsi sa dimension à la fois éthique et 
universelle. Cette double aspiration à associer la religion à une morale universelle, au cœur de la 
tradition juive, est manifeste dans la pensée messianique 59.

Si l’on ne considérait que leur ferme attachement à la Torah, qui est une de leurs particularités, les 
piétistes ne seraient que des croyants zélés se conformant à leur religion. Mais d’autres particularités 
ont brisé le cadre de l’orthodoxie pour sustenter leur quête mystique : le double attachement religieux, 
la pratique du bilinguisme dans l’intimité de la foi, l’annexion de données puisées dans la philosophie 
et accessoirement dans l’ésotérisme. Ce sont là autant de particularités qui portent en elles une vocation 
à l’universel, car dans la confrontation se trouve de la communication, dans le décloisonnement de 
l’expansion, dans la diversité du renouvellement. En allant à la rencontre du soufisme le piétisme 
a intégré la dimension universelle de la mystique musulmane 60, en s’ouvrant à la philosophie il s’est 
protégé du conservatisme. 
Sa portée universelle est confirmée par le rayonnement qu’il a connu. Ce rayonnement a favorisé en 

son temps le rapprochement communautaire, sachant que des juifs qaraïtes avaient rejoint les piétistes 
rabbanites, répondant ainsi au souhait d’Abraham Maïmonide de réconcilier les deux groupes. En outre, 
sa large audience intracommunautaire l’a prémuni d’un caractère élitiste ou sélectif, en attirant des 
disciples de divers horizons socioprofessionnels. Enfin, sa diffusion a transcendé les limites de l’espace 
et du temps, par un retentissement hors d’Égypte, en Palestine, chez les qabbalistes de Safed qui ont 
perpétué la vie ascétique, l’extase et la méditation solitaire 61.

	 59	Pour en percevoir les articulations on peut se rapporter 
à Schmid, La portée universelle, p. 421-443.

	 60	Voir la notion de « cosmopolitisme », d’universalité chez 
les soufis analysée par Abdelhamid Hassan, L’homme 
cosmopolite, p. 91-112.

	 61	L’esprit piétiste a imprégné de sa marque ascétique la qabbale 
extatique du cercle de Salomon Luria, fortement influencée 
également par Abraham Aboulafia (cf. note 56).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités

203

De façon plus générale, la convergence du judaïsme et du soufisme au niveau de la pensée, du 
vocabulaire et de l’exégèse reflète l’aptitude d’un courant mystique à absorber et à fonder des 
composants religieux d’origines diverses, en se dégageant de l’orthodoxie sans toutefois s’en départir. 
Cette convergence traduit aussi le caractère universel et impérissable des actes rituels puisque c’est 
dans l’objectif de renouer avec d’anciennes pratiques juives, de même facture que celles prescrites 
par le soufisme, qu’a émergé le piétisme. 
Pour conclure soulignons l’originalité du piétisme : le cas unique, à notre connaissance – car 

l’histoire ne se reproduit pas – d’une mystique philosophique interreligieuse caractérisée par un 
esprit de « conviviance ». Soulignons également la modernité de la démarche d’Abraham Maïmonide 
en notre époque où minorités et sociétés dites « d’accueil » peinent à s’accorder : vivre avec l’autre, 
conserver ou trouver sa propre identité, entre similitude et différence ; vivre au présent sans renier le 
passé, retourner à l’origine et s’en détacher. Ces questions étaient sans doute le quotidien des piétistes 
d’Égypte ; l’Autre, l’Origine, objets de leur quête et sujets universels toujours d’actualité. 

	B ibliographie

	 Instruments de travail

DicEnc = Dictionnaire encyclopédique du judaïsme

	 « Aboulafia, Abraham ben Samuel », p. 6.

	 « Hassidisme », p. 436-451. 

	 « Maïmonide, Moïse », p. 617-622. 

	 « Yehoudah ha-Levi (Juda Halévi) », p. 1074-1077.

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e édition

	 « Al-Sāmira », S. Noja Noseda, VIII, p. 1080-1082.

	 « Geniza », S. D. Goitein, II, p. 1010-1012.

	 « Ibn Maymun », G. Vajda, III, p. 900-902.

	 « Judéo-arabe », J. Blau, IV, p. 312-322. 

	 « Judéo-persan », G. Lazard, W.J. Fischel, IV, 
p. 322-327. 

	 « Karaïtes », L. Nemoy, IV, p. 627-633.

EncJud = Encyclopædia Judaïca

	 « Genizah », VII, p. 404-407 ; XVI, p. 1334-1342.

	 « Judeo-Arabic », X, p. 409-424. 

	 « Maïmonides Moses », XI, p. 754-781.

	 « Tanna, tannaïm », XV, p. 798-803.

EncRel = The Encyclopedia of Religion

	 « Ashkenazic Hasidism », Ivan G. Marcus, I, 
p. 458-461.

	 « Hassidism », Joseph Dan, VI, p. 203-211.

EncUn = Encyclopædia Universalis

	 « Piétisme », XIII, p. 56-58.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mireille Loubet

204

	 Études

Abdelhamid, Hassan, « L’homme cosmopolite 
dans la pensée du soufisme musulman », 
Méditerranées 25, 2000, p. 91-112.

Barekket, Elinoar, « The Head of the Jews (ra’îs al-yahûd ) 
in Fatimid Egypt : a Re-evaluation », SOAS 67/2, 
2004, p. 185-197.

Baubérot, Jean, « Des Lumières aux Réveils », dans 
Histoire du protestantisme, Que sais-je ? 427, Puf, 
Paris, 1998, p. 79-99. 

Blau, Joshua, Studies in Middle Arabic and its Judaeo-
Arabic Variety, Magnes Press, Hebrew University, 
Jérusalem, 1988, 482 p. 

—, A Handbook of Early Middle Arabic, Magnes Press, 
Hebrew University, Jérusalem, 1988, (réed. 2002), 
262 p.

Corbin, Henri, En islam iranien, aspects spirituels et 
philosophiques, Sohrawardî et les Platoniciens de 
Perse 2, Gallimard, Paris, 1971 ; cf. « La tradition 
orientale », p. 335-381.

Dan, Shapira, « Four Judaeo-Turkic Notes : 	
Judaeo-Turkica iv », JSAI 27, 2002, p. 475-496. 

Fenton, Paul, Deux traités de mystique juive, Verdier, 
Lagrasse, 1987, 334 p. 

Gindin, Thamar E., « Three Fragments of an Early Judaeo-
Persian Tafsîr Ezequiel », JSAI 27, 2002, 	
p. 397-418.

Goitein, Samuel Dov, A Mediterranean Society,  
the Jewish Communities of the Arab World  
as Portrayed in the Cairo Geniza 1-5, University 
of California Press, Berkeley, 1967-1988.

Goitein, S. et Sanders, P., A Mediterranean Society, 
Cumulative Indexes 6, University of California 
Press, Berkeley, 1993.

Idel, Moshe, « La contribution de la Kabbale 
d’Abraham Abulafia à la mystique juive » dans 
L’historiographie israélienne aujourd’hui, 
Heyman Florence et Abitbol Michel (resp.), 
Centre de recherche français de Jérusalem, 
Jérusalem, 1998, p. 79-109.

Jabre, Farid, La notion de la ma‘rifa chez Ghazâlî, Les 
lettres orientales, Beyrouth, 1958, p. 130.

Larcher, Pierre, « Moyen arabe et arabe moyen », 
Arabica 48/4, 2001, p. 579-609.

Loubet, Mireille, Futūḥāt al-zamān, « Les conquêtes 
spirituelles du temps », traité anonyme de piétisme 
juif médiéval, thèse de doctorat en histoire des 
religions et anthropologie religieuse, sous la 
direction de P. Fenton, Paris 4-Sorbonne, 2003, 
580 p.

Maïmonide, Abraham, K. Kifāyat al-ˁābidīn, S. Rosenblatt, 
introd. et trad., The High Ways to Perfection 
of Abraham Maïmonide, Baltimore, New York, 
2 vols, 1927, 213 p. et 1938, 441 p.

Mopsik, Charles, La Cabale, Jacques Granger, Paris, 1988.

Netzer, Amnon, « An Early Judaeo-Persian Fragment from 
Zefresh [100 km North-East of Isfahan] : 	
Psalms 44, 24-27 ; 45, 1-9 ; 55, 2-16 », JSAI 27, 
2002, p. 419-438.

Paul, André, À l’écoute de la Torah, introduction au 
judaïsme, Cerf, Paris, 2004  ; en particulier « Les 
courants mystiques anciens », p. 123-156.

Schmid, Peter, « La portée universelle du judaïsme 
chez Hermann Cohen », Revue de l’histoire des 
religions 221, 2004, p. 421-443.

Scholem, Gershom, Les grands courants de la mystique 
juive, Payot, Paris, 1977 ; cf. « Kabbale 
prophétique ou extatique », p. 134-171.

Wieder, Naphtali, “Islamic Influences on the Jewish 
Worship”, Melilah, a Volume of Studies II 
(en hébreu), E. Robertson, M. Wallestein (eds), 
Manchester University Press, Manchester, 1946, 
p. 37-120.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 189-204    Mireille Loubet
Le courant piétiste dans l’Égypte médiévale : une dimension universelle par-delà des particularités.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

