MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl| 40 (2006), p. 189-204
Mireille Loubet

Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela
des particularités.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Mireille LOUBET

Le courant piétiste dans 'Egypte meédievale :
une dimension universelle
par-dela des particularités

out courant mystique procede du particulier et de I"universel, du particulier parce qu’il se greffe

sur une orthodoxie religieuse dont il retient les particularités, de I’universel car les valeurs

humaines qu’il privilégie, et I’aspiration spirituelle qu’il vise a satisfaire, transgressent tout

type de frontieres pour s’adresser a tout « quéteur » de Dieu. N’échappe pas a cette donnée la mystique,

imprégnée de soufisme, qui s’est développée au sein de la communauté juive, dans I’Egypte médiévale,

et qui est usuellement qualifiée de «piétisme». Pris au sens général, ce terme désigne une forme de

spiritualité — commune a toutes les religions ' — qui donne la priorité a la piété personnelle, dans une

vie tout entiere tournée vers Dieu ; de fait, le piétisme correspond a une conception du service divin, des

devoirs et engagements du croyant, et ne peut étre considéré comme un dogme religieux établi. L origi-

nalité du piétisme juif soufi, qui postule de deux religions et de deux langues, sera mise en lumicre en

retragant I’ histoire de sa découverte et des grands courants de la mystique juive dans laquelle il s’insere.

L’analyse de ses €léments constitutifs permettra ensuite de dégager sa vocation a I’universel.

La notion de mystique prise comme objet de recherche appelle deux remarques préliminaires.

D’une part, c’est une notion qui est difficilement conceptualisable et plus aisée a aborder par le biais

de I’histoire des religions — I’existence de courants mystiques étant une réalité tangible — que par celui

des doctrines, comme nous allons tenter de le faire, puisque le propre de la mystique est précisément

de ne pas étre prisonniere d’un corps de doctrines.
D’autre part, vouloir cerner en une formule concise et précise ce mot « qui inspire une crainte pres-

que superstitieuse *» releve de la gageure. Néanmoins, on conviendra, avec les ouvrages de références,

Le mouvement piétiste luthérien, apparu au XvII® siecle en
Allemagne comme une contestation intérieure de 1’ orthodoxie,
amarqué toute la pensée protestante européenne de I’époque
des Lumieres. Il a influencé les mouvements de Réveil des
XVII® et XIX® siecles en mettant 1’accent sur 1’expérience
personnelle et la quéte d’un Dieu sensible au cceur. De Luther
a Hegel la question des rapports entre raison et révélation est
centrale, tout comme celle de la conciliation du piétisme et
du rationalisme philosophique chez Christian Wolf (1679-
1759) et Emmanuel Kant (1724-1804). Baubérot, «Des
Lumieres aux Réveils », p. 79-99 et « Piétisme », Encun X111,

p- 56-58.

2 Marguerite Yourcenar, Discours de réception a I’Académie
frangaise, en succession a Roger Caillois, janvier 1981 :
«Le voici parvenu, et ce n’est pas sans timidité qu’il I’avoue,
a une mystique de la matiere. Je crois sentir dans cette
timidité I’effet de deux états d’esprit... I’un, une crainte
presque superstitieuse du mot “mystique”’, comme si ce
mot signifiait autre chose qu’adepte de doctrines restées
plus ou moins secretes ou chercheur de choses demeurées
cachées... Le second,... un certain dédain du mot “ matiere”
celle-ci étant trop souvent considérée comme la substance
a 1’état brut, placée aux antipodes du mot *“ d&me”...»

189

Anlsl 40 (2006), p. 189-204 AtiAlssidslanlegiques 40—2006

Le courant piétiste dans I’'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MIREILLE LOUBET

de considérer la mystique comme 1’aspiration de 1I’ame humaine a trouver les moyens d’établir une
union avec Dieu. Cette définition — donnant a entendre qu’il s’agit d’une expérience individuelle, sans
médiateur, et que les voies d’acces au divin sont multiples — ne suffit toutefois pas a rendre compte
de la complexité de ce qui est a la fois une émotion, une pratique et une «théologie 3». On ajoutera
que le cheminement intérieur s’effectue dans le respect et le dépassement de 1’idéologie religieuse
d’appartenance, qu’il exige d’aller au-dela de la foi ordinaire et des observances usuellement requises
des fideles. En ce sens il est synonyme de discipline, d’éthique de vie, de combat contre I’ego pour
s’en libérer, en vue d’un perfectionnement dans la voie de Dieu: une quéte de la perfection doublée
d’une quéte de la connaissance des lois divines, des mysteres de la vie, sans laquelle I’Union ne
saurait advenir. Cette approche du divin, a la fois émotionnelle, spirituelle, morale et intellectuelle est
la caractéristique du mysticisme — substantif usité pour référer au comportement mystique — et elle
est celle des adeptes du piétisme juif soufi qui va étre abordé par une question: comment a-t-on eu
connaissance de ce mouvement ?

Les sources d’information sont fournies par les manuscrits qui ont été découverts dans la geniza
du Caire et qui sont, pour I’essentiel, en judéo-arabe 4.

Rappelons que c’est ainsi qu’on désigne la langue arabe écrite en graphie hébraique par les
populations juives des pays arabo-musulmans : une transcription phonétique > de I’arabe en hébreu,
facilitée par leur appartenance commune au groupe des langues sémitiques.

D’un point de vue linguistique, le judéo-arabe est une variété d’arabe moyen °, situé entre le
classique et le dialectal. Il emprunte au dialecte, dans le cas présent 1’arabe égyptien, des formes
grammaticales ainsi que des tournures lexicales et du vocabulaire. D’ autre part, il puise dans I’hébreu
les mots et expressions qui touchent les domaines affectif et religieux, les citations de textes sacrés
étant normalement en hébreu. En conséquence, le nombre des occurrences hébraiques varie selon
I’auteur et le sujet traité.

D’un point de vue sociologique, le judéo-arabe est considéré comme un ethno-langage. De tout
temps et en tout pays d’accueil les juifs ont fait preuve d’une indéniable capacité d’intégration
linguistique en adoptant la langue nationale tout en préservant leur graphie. L’ attachement a I’écriture
hébraique, écriture d’inspiration divine, a fait I’objet de diverses interprétations. On a dit des juifs des
pays arabo-musulmans qu’ils ne maitrisaient pas 1’écriture arabe ou encore, qu’en certaines périodes,
il leur avait été interdit de I’ utiliser.

3 La théologie mystique est considérée comme une science kaph pour ¢ 5 3, tsadé pour s 5 ,», taw pour & 5. Sien
qui procede de la révélation et qui enseigne les moyens théorie gimel, dalet, téth, kaph, tsadé et taw sont pointés
d’arriver a la vertu parfaite. lorsqu’ils transcrivent & « 5 <5 ¢ ¢, Tares sont les scribes

4 Blau, «Judéo-arabe », p. 312-322; Lazard, Fischel, «judéo- qui introduisent systématiquement les signes diacritiques.
persan», p. 322-327 et « Judeo-Arabic », EncJud X, °© Larcher, «Moyen arabe », p. 579-609 ; un développement
P- 409-424. Voir aussi Blau, Studies in Middle Arabic et est consacré a I’approche socio-linguistique de 1’arabe
A Handbook. moyen «Moyen arabe, confessionalisation versus

5 L’alphabet hébreu comprenant vingt-deux lettres et 1’arabe déconfessionalisation » relative aux deux variétés d’arabe
vingt-huit, six lettres hébraiques correspondent a deux lettres moyen, le judéo-arabe et 1’arabe chrétien.

ﬂ arabes: gimel pour ) 'Cdalet pour 5 5 s, téth pour L 5 b,

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

Sans ignorer ces explications, il convient de rappeler que cette fidélité a la graphie d’origine,
fréquente aussi chez des minorités autres que juives, fonctionne comme un marqueur identitaire.
Le judéo-arabe n’est d’ailleurs pas I’unique langue vernaculaire des juifs de la diaspora: mentionnons
également I’existence d’un judéo-persan 7, d’un judéo-espagnol, le ladino, d’un judéo-allemand,
le yiddish, d’un judéo-turc 3.

Il est certain que I'usage de transcrire au moyen de I’alphabet hébreu les langues acquises dans les
pays d’immigration a eu un pouvoir fédérateur parmi les populations juives déplacées. Il faut y voir
I’expression d’une conscience minoritaire, conscience littéraire, culturelle et religieuse, qui a perpétué
par les lettres hébraiques le caractere hiératique de I’écriture et sa lecture a deux niveaux: celui du
sens littéral, commun, et celui du sens allégorique, spirituel.

Le fait qu’aient été conservés dans la geniza les textes piétistes en judéo-arabe tout comme des
ceuvres soufies en langue et écriture arabe 9, laisse présumer que les mémes valeurs et statuts que
I’hébreu étaient accordés a I’arabe '°. Tout comme le yiddish, qui n’a pas seulement été une langue
d’usage mais aussi celle de la priere pour les hasidim, le judéo-arabe guide la spiritualité et soutient
I’inspiration religieuse des piétistes.

C’est donc en raison de ce statut et de leur contenu mystique que les traités rédigés par des piétistes
ont été déposés dans «la geniza ' du Caire ». C’est ainsi qu’est nommé le local attenant ou proche d’une
synagogue ou sont temporairement conservés, avant d’€tre inhumés, des effets hors d’usage — objets
rituels, livres religieux et tout écrit portant le nom divin — comme 1’impose le respect de 1’Ecriture et
du sacré. Le fonds de la geniza de la synagogue rabbanite Ben Ezra, située a al-Fustat '* (Vieux-Caire),
n’ayant pas ét€ soumis a la phase d’inhumation, c’est lors d’une rénovation, a la fin du x1x°® siecle,
que la masse de documents qu’elle retenait depuis le x° siecle a été officiellement découverte, alors
qu’elle faisait I’objet, depuis un bon demi-siecle, de la visite de collectionneurs de manuscrits.

Les documents dits de la geniza du Caire proviennent en fait de trois sources identifiées, pour
I’essentiel de la synagogue Ben Ezra, appelée également synagogue des Palestiniens, mais aussi de
I’ancienne synagogue qaraite a al-Muski et du cimetiere a al-Basatin. Il y avait en effet au Caire trois

7 Gindin, « Three fragments », p. 397-418; les traces du judéo-
persan remontent au X° siecle. Voir aussi Netzer, « An Early
Judaeo-Persian Fragment», p. 419-438.

8 Dan Shapira, «Four Judaeo-Turkic Notes », p. 475-496.
Le garaim parlé par les Qaraites de Turquie, de Crimée est
une variante du judéo-turc, attestée des le viu® siecle.

9 QOutre les ceuvres rédigées par les piétistes eux-mémes,
des textes d’auteurs mystiques musulmans (Ibn al-‘Arabi,
al-Hallag, al-Ganayyid, al-Gazali) en écriture arabe ou en
transcription hébraique ont été découverts dans la geniza.

19 Les manuscrits refletent une réelle liberté de circulation
entre les deux langues, car on rencontre I’ article arabe al, au
lieu de ha, accolé a un mot hébreu, par exemple «al-cohen,
al-torah, al-shekhinah, al-shem ha-meforash», (le prétre,
la Torah, la Présence divine, le Nom ineffable) ; de méme
les formules de bénédictions qui suivent les noms des
personnages bibliques peuvent étre en arabe ou en hébreu:

David, ‘alayhi al-salam ou ‘aliii ha-shalom.

' Goitein, « Geniza», p. 1010-1012 ; notons 1’ origine persane
de cette racine commune a I’hébreu et a I’arabe qui évoque
les funérailles, I’ ensevelissement. Les manuscrits découverts
appartiennent surtout de 1’époque fatimide et ayyoubide,
peu d’entre eux sont d’époque mamelouke ; alimentée en
continu de 1002 a 1266, la geniza a connu un temps de
délaissement avant d’étre a nouveau utilisée, a partir du
XVI°¢ siecle. L’article concerne la période dite de la « geniza
classique », approximativement trois siecles, 354-663/965-
1265 ; voir aussi « genizah», EncJud V11, p. 404-407 et XVI,
p- 1334-1342. .

12 Al-Fustat a été la capitale de I’Egypte musulmane jusqu’a
I’arrivée des Fatimides en 969. Les manuscrits du cimetiére
de Basatin (a I’est du Vieux-Caire) ont été€ découverts au
début du xx°¢ siecle (1908-1913).

191

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

192

O

MIREILLE LOUBET

groupes de juifs, appartenant a des tendances différentes, qui possédaient chacun leur lieu de culte:
par ordre d’importance numérique, les rabbanites '3, les qaraites (al-qara’@in) '4, les Samaritains
(al-Samiriyyiin) '5.

L’histoire de la geniza, ayant fait et faisant encore 1’objet de multiples publications, nous ne
rappellerons que quelques points majeurs. Notons que parmi les bibliophiles et collectionneurs de
manuscrits qui y ont eu acces avant sa découverte officielle, il faut citer Simon Van Geldern (1720-
1788), le premier a signaler son existence, apres 1’avoir visitée en 1752 ; Abraham Firkowicz (1786-
1874), un érudit garaite russe au nom duquel sont attachées deux des plus importantes collections
et Solomon Wertheimer (1866-1935), bibliophile a Jérusalem, I’'un des premiers a publier le fruit de
ses collectes. La dispersion clandestine de ces précieux documents a pris fin en décembre 1896 avec
le déplacement du fonds restant en Angleterre a initiative de Solomon Schechter '® (1847-1915),
appuyé€ par Charles Taylor et Elkan Adler. Dés lors cinq importantes collections ont été constituces :
celles de Taylor-Schechter a Cambridge, d’ Adler a New York, de Firkowitcz a la Bibliothéque nationale
de St-Pétersbourg '7, celles de la Bibliotheque bodléenne a Oxford et du British Museum a Londres ;
quelques autres, de moindre importance, sont conservées a Washington et Paris, par exemple.

Enfin, en ce qui concerne la nature du fonds recueilli, il est €valué a plus de deux cent cinquante
mille folios a caractere littéraire, o dominent la langue arabe et la graphie hébraique. Quant aux gen-
res — documents officiels, juridiques, épistolaires, textes documentaires — ils sont aussi divers que les
sujets abord€s : théologie, commerce, économie, médecine, justice, logement, affaires communautaires,
relations familiales, vie quotidienne.

Il apparait donc que I’acces a ces sources de méme que leur exploitation sont relativement récents.
C’est en effet au début du xx° siecle que les spécialistes du judéo-arabe ont procédé a la compilation
des manuscrits ; il faudra attendre le travail d’interprétation fourni par Shlomo Dov Goitein '3, avec les
cinq tomes de A Mediterranean Society publiés entre 1967-1988, pour obtenir un panorama complet
des multiples themes couverts. Ses travaux ont révélé la véritable nature du phénomene qui nous
concerne, a savoir que le piétisme n’était pas le fait de conduites isolées, ni d’une élite aristocratique et
intellectuelle, comme on 1’a d’abord pensé, mais qu’il s’agissait d’un courant mystique bien constitué.
Il a ainsi confirmé I’hypotheése qu’avait émise avant lui, des I’apres-guerre, Naphtali Wieder .

Les rabbanites sont les juifs qui acceptent I’autorité de la ' Il prit cette décision lorsqu’il reconnut le texte hébreu de

Loi écrite et orale ; ils étaient affiliés, suivant leurs origines, I’Ecclésiaste ou Livre de Sagesse de Ben Sira, écrit en hébreu
al’Académie juive de Babylone et au Talmud de Babylone environ 200 ans avant 1’ere chrétienne dont I’ original avait
(le seul considéré comme normatif et réglant la vie juive), et été perdu, dans les folios que lui avaient présentés deux
appelés, en conséquence, les Babyloniens ou a1’ Académie voyageuses revenant d’Egypte.

de Palestine et au Talmud de Jérusalem, désignés comme '7 Les deux collections Firkowicz sont conservées a la
les Palestiniens. Bibliotheque nationale (Saltykov-Shchedrin State Public
Nemoy, « Karaites », p. 627-633, les Qaraites ne reconnaissent Library) de la ville.

que la Loi écrite, 1a Bible hébraique, ¢’est-a-dire le Pentateuque,  '® Goitein (1900-1985) A Mediterranean Society 1-5; Goitein
les livres prophétiques et hagiographiques, rejetant la tradition et Sanders, Cumulative Indexes 6.

post-biblique (talmudique et rabbinique). '9 Wieder, «Islamic Influences », p. 37-120.

Noja Noseda, «Al-Samira», p. 1080-1082, les Samaritains
ne reconnaissent que les cinq premiers livres de la Torah
écrite (le Pentateuque).

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

On conclura cet examen des sources d’information sur le piétisme en notant que les études amorcées
par les chercheurs juifs anglo-saxons 2°, ont été poursuivies en France par Georges Vajda et Paul
Fenton, avec I’édition et 1’analyse d’écrits transmis par les adeptes. Cependant, la rareté des documents
et la difficulté de leur exploitation contribuent a la méconnaissance de ce mouvement religieux tant
exceptionnel que ponctuel. Son importance dans I’histoire de la mystique juive, perceptible a travers
I’impact qu’il a eu en son temps et I’influence qu’il a exercée sur les mouvements ultérieurs, est
manifeste a I’examen des grands courants qui ont jalonné cette histoire.

Des son origine le judaisme, comme le christianisme et 1’islam, a suscité parmi les nouveaux
croyants des comportements ascétiques individuels considérés a posteriori comme des prémices de
mystique et des modeles de dévotion. De méme, les signes d’une tradition mystique *' peuvent étre
percus dans la Bible elle-méme, dans les dix premiers chapitres du livre d’Ezéchiel (désignés comme
la littérature de la Merkavah, du Char), dans le Cantique des Cantiques ainsi que dans quelques traités
du Talmud (appelés littérature des Hékhalot, des Palais).

Rappelons les cinq grandes étapes de I’histoire de la mystique juive, dont il serait erroné d’avoir
une vision monolithique en raison des diverses écoles dissidentes et approches isolées qui la consti-
tuent. C’est d’abord la mystique ancienne, qui est perceptible des I’ Antiquité 22, pendant la période
talmudique (a partir des années 200 avant 1’eére chrétienne) chez ceux que I’on nomme les hasidim
rishonim, les premiers piétistes, puis a I’époque tannaitique (20-200 de notre ere) chez les tannaims 23,
ces sages des temps anciens. Ainsi, parallelement a I’ orthodoxie religieuse, s’est développée, dans des
cercles mystiques, une quéte du divin en dehors de tout dogme, de toute orthodoxie, visant a pénétrer
le sens profond de la Torah pour éviter une approche juridique, unidimensionnelle du message divin.
De portée limitée, s’appuyant sur la littérature de la Merkavah et des Hékhalot, localisée d’abord en
terre d’Israél puis en Babylonie, cette quéte s’est perpétuée dans I’ombre avant de trouver une éclo-
sion a la fin du x11° siecle dans I’école des hasidei Ashkenaz >4 qui s’est constituée en Allemagne (en
Rhénanie) autour d’un noyau de penseurs religieux dont Rabbi Yehudah ha-Hassid de Ratisbonne

— auteur du Sefer Hasidim, le (Livre des Pieux) — et son disciple Eléazar de Worms. Cette école s’est
progressivement fondue dans la gabbale qui, conjointement aux hasidei Ashkenaz, a pris forme en
Europe méridionale, dés la fin du x11€ siecle en Provence et Languedoc puis en Espagne du Nord. La
gabbale s’élabore autour de trois textes, dont deux sont attribués a des tannaim du 11° siecle approxi-
mativement, le Sefer ha-Zohar, (Livre de la Splendeur) 25 et le Sefer Yetsirah, (Livre de la Création) 2°;
le troisieme, le Sefer ha-Bahir, (Livre de la Clarté), date, sous sa forme actuelle, du x1®siecle.

20 Parmi les autres chercheurs judéo-arabisants: Samuel «maitres » de la loi orale (on a coutume d’en compter cinq
Rosenblatt (traduction d’Abraham Maimonide) ; Franz générations de 20 a 220 de notre ere).
Rosenthal (travaux sur le judaisme yémenite médiéval), 24 Marcus, «Ashkenazic Hasidism », p. 458-461.
Sholmo Pines (études des influences des courants philosophico- 25 Redécouvert vers 1260-1280 par Isaac I’ Aveugle il s’ agit la

religieux, al-Isma‘iliyya wa-1-Si‘a). d’un ouvrage majeur de la qabbale, du maitre fanna, Rabbi
21 Paul, A I’écoute de la Torah, p. 123-156. Shimon bar Yohai.
22 On la trouve dans la littérature d’Hénoch, la littérature 2 Considéré comme le plus ancien traité de cosmologie et
apocalyptique et dans quelques fragments de manuscrits de cosmogonie, il aurait ét€ composé entre le 111° et le VI® siecles
la communauté de Qumran (période du Second Temple). par un tanna anonyme et il a fait I’objet de nombreux
23 «Tanna, tannaim», EncJud XV, p. 798-803 (de I’araméen commentaires : par Saadiah Gaon, Isaac I’ Aveugle, Moise
teni, transmettre oralement, étudier, enseigner) : «sages» ou Cordovero, Salomon Luria.... ﬁ

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MIREILLE LOUBET

Apres avoir connu un considérable essor et une expansion sur le continent européen, aux Xive et
xvesiecles, la qabbale d’Europe du Sud s’est déplacée au Moyen-Orient, conséquence de 1’expulsion
des juifs d’Espagne en 1492. Elle a donné naissance au xvi°siecle a I’école de Safed, en Palestine,
fondée sur les enseignements de Moshe Cordovero (1522-1570) puis d’Isaac ben Salomon Luria
(1534-1572) et de leurs disciples. Cette école, qui a privilégié€ un message tourné vers 1’avenement de
I’ére messianique et la vie religieuse contemplative, a pu contribuer, conjointement a d’autres facteurs,
a la formation du sabbataisme au xvII® siecle dans 1’¢re ottomane. Ce mouvement qui doit son nom
a celui qui en a eu ’initiative, Sabbatai Tsevi (1626-1676), déclaré « messie» en 1656 par Nathan de
Gaza, puis converti a I’islam pour éviter la mort (1666), a suscité des adeptes parmi les sépharades et
s’est prolongé au cours du xvii®siecle. Enfin, apres deux siecles de vitalité au Moyen-Orient, la quéte
mystique trouve, au XVIII® siecle, une nouvelle expression en Europe Centrale (en Pologne) dans un
mouvement populaire. Sous I’'impulsion d’Israél ben Eliahu, dit le Ba’al Chem Tov, «le maitre au
nom divin », ce hassidisme 7 moderne, qui poursuivait un idéal de sainteté et spontanéité religieuse,
a été accusé de sous-estimer la pratique de 1’étude et de négliger divers points de doctrine. S’il a été
affecté par la Seconde Guerre mondiale il n’en a pas, pour autant, totalement perdu de son influence
au cours des ans ni en notre époque.

Dans cette histoire des tendances majeures de la mystique juive, le piétisme d’Egypte qui est rarement
mentionné, se situe par son idéologie et sa datation entre les premieres €ébauches d’un mysticisme
instauré par les Sages des temps anciens et le hassidisme rhénan médiéval avec lesquels il partage un
idéal d’existence spirituelle reposant sur une parfaite piété, entendue comme «1’attachement fervent
aux devoirs et pratiques religieuses ». Il tient donc sa dénomination de la conformité a ce comportement
de ferveur qui poussait les adeptes a accoler a leurs noms le qualificatif de ha-hasid (pieux, dévot)
comme en témoignent des manuscrits de la geniza. Il est en effet d’usage dans le judaisme d’associer
au nom d’un croyant, pour le confirmer dans sa foi, cet adjectif qui symbolise, depuis la littérature 23
biblique ancienne et rabbinique classique, le serviteur diligent, respectueux de la Loi, observant avec
zele les commandements religieux et moraux. Son emploi par les piétistes d’Egypte atteste de leur
volonté d’appartenance a la tradition mystique juive qui vient d’étre évoquée. Cet enracinement affirmé
dans le judaisme est un trait essentiel du piétisme, la justification méme de son émergence aux yeux
d’ Abraham Maimonide 29 son fondateur, mais il n’est pas pour autant, synonyme d’enfermement,
comme I’étude de ses caractéristiques va le montrer.

Des conditions particulieres ont favorisé son éclosion au X111€ siecle et sa vitalité jusqu’au Xv°sie-
cle, attestée par un traité piétiste de David II ben Maimon (1335-1415) trouvé dans la geniza. Sous
la dynastie fatimide est apparu un climat de tolérance, tant a 1’égard du soufisme qui a accédé a une
reconnaissance religieuse avec la fondation des confréries, (tariga, plur. turug), qu’a I’égard de la
communauté juive qui a bénéficié d’une reconnaissance sociale en la personne d’un représentant

27 «Hassidisme », DicEnc, p. 436-451. Voir aussi Dan, 29 Abraham Maimonide (1186-1237) est le fils unique de

«Hassidism», p. 203-211. Moshe Maimonide, Ibn Maymiin en arabe, né a Cordoba
28 Dans les textes anciens le terme hasid désigne un homme le 30/03/1135 ou 1138, décédé a Fustat le 13/12/1204 et
qui a atteint un degré de piété supérieur a celui du tsaddiq, inhumé a Tibériade ou se trouve son tombeau.

le juste, qui est simplement bon et droit.

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

1égal, ayant le titre de nagid 3°. A ce contexte historique privilégié vient s’ajouter une recherche de
spiritualité, inhérente au judaisme 3!, en attente d’étre comblée en ces lieux et temps et la présence,
alors opportune, d’un guide spirituel exceptionnel, Abraham Maimonide. Décrit comme un homme
d’une haute valeur morale et d’une grande dévotion, il a eu pour objectif de raviver la foi de ses
coreligionnaires en renouant avec la ferveur juive originelle. Il a trouvé dans les pratiques religieuses
soufies, qui lui étaient familieres et qui avaient été€ celles des premiers juifs, une réponse a ses visées.
Il a donc fait de ces pratiques le fondement de la voie soufie (al-fariga al-siifiyya) ou en hébreu «derek
ha-hasidiit », 1a voie piétiste, opérant ainsi une réactualisation des traditions juives ancestrales et une
insertion dans la société musulmane contemporaine ou il vivait.

Son traité en judéo-arabe K. Kifayat al-‘abidin 3*, « La provision suffisante des serviteurs de Dieu »,
une vaste somme dont seule une partie a été restituée par la geniza, illustre son double penchant pour la
mystique et la philosophie. Sa « Voie » peut étre per¢ue comme une approche synthétique des courants
mystiques et rationnels, englobant mystiques juive et musulmane, philosophie aristotélicienne regue
de son pere et néo-platonisme. Cependant, si son ouvrage le fait apparaitre comme un homme de
réflexion, Abraham était aussi un pratiquant au sens plein du terme et sa « Voie » était dominée par
la recherche de la perfection ancrée dans la pratique. En tant que responsable d’une communauté,
dont il était le nagid, Abraham considérait que 1’éthique de vie et le dispositif religieux qu’il ravivait
n’étaient pas destin€s a ses seuls disciples; il les voulait communautaires. A cette fin, il a réintroduit
dans la liturgie synagogale des rites anciens 33 qui étaient tomb€s en désuétude, sans susciter, il va sans
dire, I’agrément de tous les fideles juifs. Néanmoins Abraham a su faire partager ses convictions a un
nombre suffisant de disciples et insuffler a sa Voie une reconnaissance assez large pour qu’elle passe
aux générations suivantes et franchisse les frontieres. Elle doit son pouvoir fédérateur a la pluralité
des éléments qui la composent : une pluralité qui préserve une cohérence et qui est déterminée par un
objectif dont elle ne se dessaisit pas, I’exigence de spiritualité.

A la différence des autres courants de mystique juive, le piétisme n’est pas «judéo-centré» : sa reven-
dication de fidélité aux préceptes du judaisme ne minimise en rien son adhésion aux pratiques et concepts
soufis, ni sa dette envers la philosophie. Ces trois facettes, judaisme, soufisme, philosophie, cohabitent
harmonieusement dans la Voie initiatique pour nourrir la quéte spirituelle qui la sous-tend. Si elle n’était

3¢ Barekket, «The Head of the Jews», p. 185-197: débat

31

sur la date de la création de la charge de nagid (chef,
prince, souverain) par les Fatimides (297-567/909-1171),
vraisemblablement des leur installation et non pas un siecle
plus tard comme cela fut proposé. La personne désignée
comme «chef des juifs » recevait une lettre de nomination de
I’'imam fatimide et la communauté juive, apres avoir entériné
cette nomination, lui donnait le titre de nagid. D’ autre part
¢’était un gaon (éminence), chef des grandes écoles ou
«Académies », de Babylone, qui était le chef spirituel de
tous les juifs dispersés et la plus haute autorité religieuse
de I’enseignement religieux de la fin du vi° au milieu du
XI€ siecle.

Le terme «judaisme», yahadiid, entendu au sens large
comme la culture et le mode de vie des juifs, donnant lieu

a une sanctification de tous les aspects de la vie, est attesté
pour la premiere fois dans la Bible en 2Maccabées 2, 21;
8, I; 14, 38 et semble étre une création par les juifs de la
période hellénistique d’un terme grec pour désigner la fagon
qui leur est spécifique de servir Dieu ; il sera repris par Paul
dans Galates 1, 13-14.

32 Maimonide, K. Kifayat al-‘abidin, Rosenblatt (trad.), The
High Ways.

33 Des ablutions avant les prieres, des prosternations, 1’ orientation
vers le Temple (désignée comme al-gibla), la disposition
des fideles en rangée comme au culte musulman, la station
debout pour les prieres majeures et la position en tailleur
pour les prieres ordinaires, la tension des mains, paumes
vers le haut pendant la louange, etc.

195

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

196

34

35

36

MIREILLE LOUBET

tant décriée, on pourrait attribuer la célebre formule de Machiavel au piétiste qui, pour mieux servir Dieu
et mieux comprendre Ses mysteres va puiser, dans une civilisation différente et une discipline autre, les
moyens qu’il ne trouve pas en son propre univers, «la fin les justifiant». Ainsi, c’est a la combinaison de
divers matériaux que le piétisme doit sa spécificité et son ouverture, car s’il porte la profonde marque du
religieux, par le judaisme et le soufisme, il n’a pas ignoré les réalités de la théologie rationnelle de I’islam
(‘ilm al-kalam) ni 1a philosophie juive naissante du début du Moyen Age, ni 1’héritage grec — Aristote
et Platon par le biais du néoplatonisme — ni les courants de pensée de I’époque, comme 1I’ismailisme ni
encore le vaste fonds de connaissances ésotériques communes a diverses cultures. Hormis ces dernieres
sources ou influences, difficilement identifiables, on peut distinguer dans le piétisme deux composantes
majeures, théologique et mystique, et deux de moindre importance, philosophique et cosmologique.

Du judaisme, le piétisme a retenu les éléments théologiques fondamentaux que sont le don de
la Loi (al-Sari‘a), la manifestation de la Présence divine (ha-Shehina), I’ Amour divin (al-mahabba
al-ilahiyya), exprimé dans la Miséricorde (al-rahma) et témoigné par la Révélation (al-wahy), plus
souvent formulée en mystique comme une théophanie (al-tagalli). Loi, Présence, Amour apparaissent
comme une triade essentielle, qui gere les rapports tripartites entre I’homme, ’univers et I’ Absolu.
Le rapport a I’univers passe par la Présence divine, qui habite cet univers, expression de I’immanence
de Dieu dans le monde, un Dieu 34 Un (ahad) et Unique (wahid). 1l passe également par ’acte de
Création, car dans le judaisme prévoit la croyance en un Dieu vivant et éternel 35 (al-hayy wa-I-gayyim),
vivant ¢’est-a-dire créateur, se manifestant d’abord et avant tout dans la Création (al-halqg) qui associe
I'unicité du Créateur a I’acte de Sa création — et également dans la Révélation et la Rédemption. Ces
trois notions centrales que le pi€tisme a fait sienne répondent a sa conception théocentrique de Dieu,
sous-entendant que tout est percu comme une émanation de Sa Toute-Puissance.

Pour saisir I’articulation de ces rapports, rappelons que le judaisme repose sur la Loi sacrée rapportée
par la Torah dont I’étude est un impératif 3°. Pour le mystique, la découverte du sens occulte (al-ma‘na
al-batin) de ce texte est la clé du dévoilement (al-kasf ou al-mukasafa) des mysteres divins car par-
dela le message qu’ll a adressé aux hommes, Dieu s’est révélé Lui-méme. De fait en se donnant pour
objectif d’appréhender le divin Mysteére que contient la révélation de la Loi, la mystique juive est,
comme toute mystique, une voie d’acces a la gnose.

En reconnaissant ces références théologiques le piétisme se présente comme la Voie de la
connaissance divine par I’interprétation du Texte, comme la Voie du commandement divin par le don
de la Loi, comme celle de la gloire liée a la Présence divine, et enfin pour le pieux comme celle de
I’exhortation a la sainteté 37.

La profession de foi d’Israél repose sur le «shema’» « Ecoute enseigner et appliquer 1’étude sont une obligation morale: la
Israél! Le Seigneur est notre Dieu, le Seigneur est Un», pratique est supérieure a 1’étude, mais I’une ne va pas sans
Deutéronome 6, 4, commandement transmis par Moise I’autre. Le Talmud rapporte que «lorsque I’homme prie il
a son peuple. Ce verset est complété par «Tu aimeras le s’adresse a Dieu, quand il étudie c’est Dieu qui s’adresse
Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton ame, de a lui».

toute ta force » Deutéronome 6, 5. 37 Selon le verset «... vous devez donc vous sanctifier et
Selon le verset « Tandis que I’Etemel, Dieu est vérité, lui seul rester saints, parce que Je suis Saint», Lévitique 11, 45. Ce
est un Dieu vivant et un Roi éternel », Jérémie 10, 10. commandement suppose une double dimension de respect
L’étude incessante de la Torah est un commandement pour de la distance et d’invite au rapprochement du Créateur.

tout juif sans distinction d’age, de sexe, de statut. Etudier,

Anlsl 40 (2006), p. 189-204 Mireille Loubet

Le courant piétiste dans I’'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

La Torah, qui regle I’existence juive, est aussi le point de départ de 1’engagement mystique.
C’est en se consacrant a son approfondissement, et en prétant a ses actes ordinaires une intention
particuliere, que celui qui a été jugé apte et digne de recevoir une révélation individuelle, a acces a la
voie mystique. La Torah assure «le perfectionnement de 1’ame et de la raison du genre humain 3% »,
parce qu’elle contient, d’une part, les commandements, ha-mitsvot, dont I’observance développe les
vertus estimées des mystiques, telles que la crainte 39 de Dieu, I’humilité, la soumission et parce qu’elle
livre, d’autre part, «les textes des prophetes, relatifs au savoir, aux ceuvres et a la connaissance (al-ilm
wa-1-‘amal wa-1-ma‘rifa) 4°». Les prophetes, qui ne se donnent d’autres préoccupations que Dieu et
Sa loi, sont donc érigés en stéréotypes a imiter, en particulier Moise, qui incarne la figure du plus
parfait d’entre eux 4'. La supériorité de la prophétie mosaique est reconnue par la tradition juive 4*
aussi I’est-elle d’autant plus par les piétistes pour qui Moise fournit I’exemple d’une union mystique
par sa rencontre emblématique avec Dieu sur le mont Sinai, une théophanie dont tout serviteur aspire
au renouvellement.

Un Dieu Un et Tout-Puissant, Compatissant, Transcendant et Immanent, connu par les Noms divins,
un texte a méditer a son niveau ésotérique, une Loi révélée qui ordonne la vie quotidienne et religieuse,
enfin, des modeles de conduite transmis par les prophetes, parmi lesquels Moise, choisi pour recevoir
les tables de la Loi et pour vivre I’exceptionnel échange verbal avec le Créateur, tels sont les éléments
théologiques sur lesquels se fonde le piétisme, mais auxquels il ne se limite pas.

En effet pour atteindre I’accomplissement mystique, ces principes directeurs ne suffisent pas: une
réelle méthode d’entrainement, de régle de vie et une guidance sont nécessaires. C’est dans le cadre
de la voie soufie (al-tariga) que le quéteur va les trouver, sachant que quéte et objet de la quéte se
confondent, que toute quéte est particuliere car elle est le fruit d’un combat personnel et est subor-
donnée aux catégories d’individus 43. On note que, si les écrits qui nous sont parvenus font état des
multiples aspects de la Voie, ils ne font cependant pas mention du nom d’une confrérie soufie 44 a la-
quelle auraient pu se rattacher les piétistes pas plus que d’éventuels liens qui auraient pu s’instaurer
entre mystiques des deux religions.

La tariga, dans son double sens de «méthode» accompagnée d’exercices rituels et de «voie ou
chemin d’acces au divin », constitue le noyau central du piétisme. Elle lui fournit, outre le lexique de
termes arabes préférés aux termes hébreux, les concepts qui sont propres au soufisme: un parcours
ascensionnel rythmé par des états spirituels 45 (al-ahwal), qui sont envoyés par Dieu et qu’il convient

38 Loubet, Futiihat al-zaman, p. 29 (folio 49A, 13). reconnait en Moise un prophete et un législateur (article
39 Craindre un dieu ou un roi, dans 1’ancien Orient, c’est le sept: affirmation de la suprématie de Moise sur tous les
reconnaitre comme Seigneur, lui faire confiance et lui obéir. autres prophetes, article huit: révélation de la Loi donnée
La crainte du Seigneur exprime 1’attitude juste du fidele par Dieu a Moise).
devant Dieu. Proverbes 1, 7; 3, 7. 43 Loubet, Futihat al-zaman, le piétiste distingue entre le
40 Loubet, Futithat al-zaman, p. 29 (folio 49A, 3-4). commun, 1’élite et I’élite de 1’élite a savoir les prophetes,
4! Deutéronome 34, 10: «Mais il n’a plus paru, en Israél, p- I51-153, p. 167.
un prophete tel que Moise, avec qui le Seigneur avait 44 Les principales confréries (al-furug) présentes en Egypte &
communiqué face a face.» I’époque des piétistes : al-gadiriyya, al-rifa‘iyya, al-ahmadiyya,
42 Elle constitue aussi le septieme des treize articles de foi al-sSadiliyya al-badawiyya.
du judaisme établis par Moshe Maimonide dans le Siraj, 45 Les états, comme les stations, varient en nombre et en
son commentaire de la Mishnah (Sanhédrin 10, 1) qui dénomination selon les maitres soufis. ﬂ

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

198

MIREILLE LOUBET

de dominer, et une progression au travers de stations (al-magamat) qui sont, elles, I’acquis du disciple.
La finalité de la tariga est exprimée en termes de rapprochement, de proximité de Dieu (al-qurb) et
la fin du voyage par celui d’arrivée ou jonction a Dieu (al-wusiil).

Ce cheminement exigeant et long est semé d’épreuves telles que le doute, la distraction, 1’éloignement
de Dieu (al-bu‘d), I’ attrait du monde matériel (al-dunya), les voiles (al-hugub), ou ténebres (al-zalam ou
al-zulma), I’ignorance (al-gahl), la tiédeur (al-futiir) de la quéte, la négligence envers Dieu (al-gafala),
la tyrannie de 1’ame et du corps avant qu’ils ne soient domptés, etc.

Pour s’engager dans la Voie, des conditions sont exigées de I’aspirant (al-gasid): le dévouement
total au divin, I’occultation du monde des sens, la recherche de la sagesse, 1’aspiration a la gnose.
A cela s’ajoutent les exigences d’humilité et de mérite, mérite entendu au sens de vertus, de valeurs
morales déployées dans la conquéte spirituelle et souvent désignées par le terme général de al-ahlaq
ou explicité par ceux de générosité (al-ihsan), vertu spirituelle, et de foi (al-iman), un mérite lié€ au
zele, aux ceuvres. En effet, la Voie est synonyme de pratique, c’est-a-dire de bonnes actions (al-‘amal)
dans leur aspect général, (al-fi‘l ou al-afal pour I’action, les actes), dont 1’oubli de soi pour les autres
(al-itar) est le corollaire.

Pour aider le novice (al-murid) qui s’engage dans la Voie, il y a la vie communautaire, le compa-
gnonnage (al-suhba) et 1a guidance avec un double engagement (al-‘ahd) face a Dieu et face au maitre
(al-Sayh) qui le dirige vers la connaissance divine et la sainteté.

Le soutien, le cheminant (al-salik) le trouve dans le rituel qui ponctue sa vie tel que la priere assidue
(al-sala) , les prosternations (al-sugiid), I’invocation divine (al-dikr), mais aussi dans une discipline
individuelle (al-riyada) tournée vers 1’ascese (al-zuhd) et incluant la retraite méditative (al-halwa),
les dévotions surérogatoires (al-nawdtfil), les veilles (al-sahar), le jeline (al-sawm) ou la restriction
alimentaire, la sobriété vestimentaire, I’éloignement de bavards et frivoles au profit de la fréquentation
de ceux qui ont atteint Dieu (ahl al-wiisiil).

Un entrainement qui favorise I’intériorisation, I’évocation spirituelle (al-istihddr), I’ intention
soutenue (al-niyya), I’attention permanente, I’éveil (al-yagaza), au moindre signe divin. C’est par
cette astreinte sans relache, le dépassement des états, I’avancement dans les stations, le dépouillement,
que se conquierent I’assujettissement de I’ame rebelle et la dissolution consécutive de 1’ego exprimée
comme I’anéantissement en Dieu (al-fana’). C’est la la clé de I’aboutissement de la quéte (al-wusiil) :
cette félicité supréme est celle qui est éprouvée dans I’extase (al-wagd), celle du lien, diversement
exprimé comme |’union, la conjonction, la communion a Dieu (al-wisal, al-wusiil, al-wasila, al-ittisal),
culminant dans la pérennité en Dieu (al-baqd’) «car la quéte provient de Dieu et retourne a Dieu 4°».
Mais efforts personnels et soutiens extérieurs ne seraient que pauvres artifices sans le seul et véritable
secours, celui de Dieu, un Dieu qui d’abord choisit Ses serviteurs, selon Sa volonté, et qui ensuite
leur témoigne Sa compassion a condition qu’ils s’en montrent dignes: c’est donc dire que chacun
doit aller a la rencontre de I’autre pour que s’accomplisse la réunion attendue.

46 Loubet, Futithat al-zaman, p. 205 (folio 16A, 1).

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

Les concepts soufis, hormis ceux liés au prophete de I’islam, que le piétisme n’a pas retenus,
peuvent étre complétés et classifiés sous leurs divers aspects:

—I’aspect normatif, incluant la dévotion: la priere assidue, la vénération des Noms divins, (al-asma’
al-husnad) et leur invocation, les séances de pratiques (al-magalis al-hudiir), les entretiens (al-magal)
avec le maitre (al-Sayh) et les gens du dévoilement (ahl al-kasf) ; I’ascese : les jelines, les veilles, Iiso-
lement, les privations ; I’éthique de vie: de facon générale la pratique droite (al-‘amal al-mustagim),
reflet de la pratique divine et I’observance de la Loi, des ordres et interdits (al-amr wa-l-nahiyy);

—’aspect théologique : 1a Création et I’organisation (al-tartib) de I’ Univers (‘alam al-kawn) , 1a Révé-
lation de la parole divine, I’unité de Dieu (al-ahadiyya), Son unicité (al-wahidiyya ou al-wahddaniyya),
les Attributs divins (sifat Allah), I’ Amour divin (al-hubb ou al-mahabba), 1a compassion (al-rahma),
la foi du serviteur (iman al-‘abd), etc. ;

—1’aspect philosophique, comprenant premieérement le niveau métaphysique : les notions d’existence,
d’existant et de non-existence (al-wugiid, al-mawgid, al-‘adam); la connaissance (al-ma‘rifa), et la
science ou le savoir (al-ilm); les liens entre la signification (al-ma‘na), et la forme (al-siira) ; les relations
entre le corps, I’ame et ’esprit (al-gism wa-I-nafs wa-I-rith), la fonction du ceeur (al-qalb), et de la
raison (al-‘aql); le caracteére inconnaissable de I’essence divine (al-dar). S’y ajoute deuxiemement un
niveau herméneutique : I’interprétation du sens ésotérique du Texte, I’entendement intuitif (al-idrak) ;
I’interprétation des signes manifestés (al-isarat), mentionnés ci-apres, relevant de 1’aspect mystique ;

— I’aspect mystique: les preuves de I’existence divine (al-dala’il): la théophanie (al-tagalli), la
manifestation (al-zuhiir), I’effusion ou émanation divine (al-fayd), le dévoilement intuitif (al-kasf), la
dissipation des voiles et des ténebres (al-hugub wa-I-zulma) ; I’ élévation du monde inférieur (al-‘alam
al-sufli) vers le monde supérieur (al-‘alam al-‘ulwi) par les états spirituels et stations ; la dénomination
de Dieu comme Essence, Présence, divin Mystere, Lumiere des lumieres, Vérité (al-dat wa-I-Hadra
wa-1-Gayb wa Niir al-anwar wa-1-Hagqq) ; 1a relation Seigneur-serviteur : de 1’éloignement (al-bu‘d)
a la proximité (al-qurb) et a I’ intimité (al-mundsaba) ; 1a passion (al-Sawq ou al-‘isq), la coupe d’amour
(ka’s al-mahabba); les dons (al-‘atta’ wa-l-attiyya) : la faveur (al-fadl), et la grace (al-ni‘ma), I’ extase
(al-wagd); I’acces au but (al-wusil) : les ultimes étapes que sont I’annihilation et la subsistance en
Dieu (al-fana’ wa-I-baga’).

On remarque qu’un certain nombre de ces notions essentielles sont communes aux deux
religions : la Loi, I’ Amour, la Présence, la Miséricorde, I’acte de Création, la Révélation ont
déja été mentionnées comme fondements du judaisme. C’est cependant la langue arabe qui
est privilégiée pour les évoquer — y compris lorsqu’il s’agit de désigner Dieu, le Seigneur
(Allah, al-Rabb) — de préférence a I’hébreu, avec une nuance pour la «Présence divine »
invoquée dans les deux langues par ha-Shekhinah ou al-hadra. Ainsi la double appartenance
du piétisme ne se limite pas au domaine religieux, elle touche aussi les pratiques langagieres
avec une prééminence de I’arabe et, comme cela a été dit, un retour a I’hébreu pour renvoyer
a des faits bibliques ou connotées au judaisme 47, par exemple la ligature d’Isaac, ha-ageda,

47 Dans les Futihat al-zaman, on rencontre une occurrence évoquer la notion de Rédemption, que 1’auteur exprime 199
du mot al-fida’ (appartenant au vocabulaire chrétien) pour habituellement par ha-géiila. I

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

200

48

MIREILLE LOUBET

le temps du repos, ha-shabbat, les commandements, ha-mitsvot, I’ exil, ha-galiit, 1a rédemption,
ha-géiila, le Nom ineffable, ha-shem ha-meforash.

La langue s’impose comme un espace de confrontation et de démarcation entre le judaisme et
le soufisme, mais aussi comme un espace d’ouverture et de décloisonnement au méme titre que la
philosophie qui intervient dans la religion comme la gardienne des extrémismes.

On peut dire que la mystique a vocation a faire alliance avec la philosophie pour satisfaire I’exigence
de Connaissance qui est la sienne et qui anime la quéte de Dieu. Elle ne rejette donc pas I’approche
spéculative, dans la mesure ou elle nourrit son objectif, méme si elle privilégie la saisie intuitive ou
contemplative, qu’elle considere comme une grace divine, car la Connaissance, dont le cceur est le
siege, est un attribut divin.

Les éléments philosophiques et cosmologiques qui fagonnent eux aussi la pensée piétiste sont d’un
moindre poids et surtout moins aisément repérables que les apports religieux, car plus diffus. Leur
identification nécessitant une étude a part entiere, seuls leurs traits majeurs vont étre exposés.

La philosophie grecque a eu un impact sur toute la pensée médiévale, tant sur la pensée musulmane
que juive. Par le biais du néo-platonisme elle a touché les mystiques, juifs et soufis, qui ne pouvaient
qu’étre attirés par ce courant qui percoit en la philosophie un but d’édification. Ils partagent sa
conception de la voie initiatique 4, voie d’ascension vers I’Un, comme discipline spirituelle et moyen
de purification de I’ame. Ils adherent aussi a I’idée de I'immanence de Dieu, un Dieu a la fois intérieur
au monde et transcendant, ainsi qu’a celle de I’existence de I’intellect universel (al-‘aql al-kulli), de
I’ame universelle (al-nafs al-kulliyya) de I’homme microcosme.

Les piétistes ont sans doute eu connaissance de la Théologie d’ Aristote, a savoir la traduction arabe
des Ennéades 4 a 6 de Plotin, et retenu la notion d’illumination. On peut voir la I’origine de la dési-
gnation fréquente, dans leurs écrits 49, de Dieu comme « laLumiére des lumicres » (niir al-anwdr) sans
oublier, toutefois que «la discipline de I’illimunisme (isrdqg) remonte a I’ Antiquité 5°» et qu’elle est
aussi partagée par Suhrawardi, philosophe et mystique iranien dont la Voie (al-israq), la «théosophie
orientale 5 » a atteint le Moyen-Orient.

On ne saurait omettre I’impact possible de 1’ismailisme, traversé lui aussi par le néoplatonisme,
dont la cosmologie a pu inspirer a certains piétistes une vision ordonnée et hiérarchisée de 1’univers
et une histoire cyclique organisée en eres, dans le désir de présenter la Création comme un systeme
cosmologique totalisant et harmonieux avec des correspondances entre les degrés de hiérarchie céleste
et terrestre.

Au nombre des influences philosophiques il convient de mentionner celle de la pensée juive
médiévale, elle aussi pénétrée de néoplatonisme. Les philosophes de 1’ Andalus, dont les ceuvres ont
été rédigées pour I’essentiel en arabe, ont suscité un intérét particulier chez les piétistes. Parmi eux,

Jabre: «Dans I'Jhya, Ghazali montre le croyant allant a 4% Fenton, Deux traités, p. 248, 273 ; Loubet, Futiithat al-zaman,
Dieu pour le connaitre et cela par la “pratique de la voie”, p- 25.

qui est discipline spirituelle et purification. On n’a pas pu  5° Fenton , Deux traités, p. 212.

alors s’empécher de penser au néo-platonisme et a Plotin 5! Corbin, En islam iranien, p. 335-381.

qui en est considéré comme le pere et le fondateur», La

notion de la ma‘rifa, p. 130.

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

Shlomo Ibn Gabirol, dit Avicebron (1021-1058) a prolongé la réflexion de Plotin sur les rapports
entre forme et matiere dans un ouvrage intitulé La source de vie (Yanbii‘ al-hayd), connu aussi sous
son titre latin Fons Vitae. Autre philosophe juif néo-platonicien du x1° siecle, apprécié d’ Abraham
Maimonide, Bahya Ibn Paqiida, dont le K. al-hidayya ild fara’id al-quliib (L’introduction aux devoirs
des cceurs 5*) est en quelque sorte un traité piétiste avant I’heure, incitant a une observance concrete
des commandements basée sur I’ascese et I’éthique, piliers de la vie spirituelle. On ne saurait omettre
I’influence du grand maitre & penser, Moshe Maimonide 53 (1135/1138-1204), auteur du Guide des
égarés (Dalalat al-ha’irin) écrit en judéo-arabe, qui, tout en restant attaché a la philosophie aristoté-
licienne, a adhéré a la théologie négative néoplatonicienne. Cette position 1’a conduit a montrer 1’ab-
sence de contradiction entre raison et révélation, en se référant a la Révélation divine contenue dans
la Torah. Abraham Maimonide a retenu cette approche rationaliste du religieux, des enseignements
de son pere pour qui la raison n’a pas pour fonction de critiquer ce qui releve des croyances mais est,
au contraire, au service de la compréhension des mysteres.

Notons enfin que les piétistes étaient vraisemblablement familiers d’ouvrages de philosophes
de I’Andalus qui furent aussi des gabbalistes. Qabbale et philosophie constituent un couple fécond
et une fois encore c’est le néo-platonisme qui en est la séve nourriciere dans 1I’Europe médiévale
méridionale 54. Deux textes ont eu un role majeur, le Kuzari, Apologie de la religion méprisée de Yéhu-
dah ha-Lévi 55 (1075-1141), qui aborde des concepts développés par les piétistes, tels la Révélation,
la prophétie, I’observance de la Torah. Quant a L’Epitre des sept Voies d’ Abraham Aboulafia 5°
(1240-c.1291), elle s’attache a I’étude du lien entre Logos et Torah, entre écriture et prophétie, a une
théorie du Nom divin et a la signification mystique des lettres. La qabbale d’ Aboulafia qualifiée de
«prophétique » ou d’extatique » constitue un courant en soi qui présente une parenté avec le piétisme.
Combinant rationnel et ésotérique, elle a été considérée comme «un phénomene mystique 57», dont
«les deux principales sources sont la philosophie de Maimonide, d’une part, les techniques mystiques
ashkénazes et I’ésotérisme, de 1’autre ... et il semble évident que ’'un de ses buts ait été d’atteindre
a une expérience prophétique 58 ».

Cette tentative d’élucider les influences philosophiques a I’ceuvre chez les piétistes ne peut que
se limiter a des hypotheses, sachant que les auteurs ne précisent jamais leurs sources et que bien des
thémes évoqués ont eu des résonances dans divers courants de pensées, qui les ont adoptés, chacun

52 Paru vers 1075-1080, cet ouvrage, comme son titre le laisse

53

54

entrevoir, est inspiré du Qur al-quliib (La nourriture des
cceurs) d’ Abu Talib al-Makki, mort a Bagdad en 386/996,
consacré a la progression dans les voies de I'union divine
et aux pratiques religieuses.

«Maimonide, Moise », DicEnc, p. 617-622 et « Maimonides
Moses », EncJud, X1, p. 754-781 ainsi que Vajda, « Ibn
Maymun », EP 111, p. 900-902.

«Le néoplatonisme antique ou chrétien de la fin de I’ Antiquité,
celui de Plotin, de Porphyre, de Jamblique, de Proclus... est
I’espace philosophique ot les cabalistes évoluent depuis le

influence secondaire méme si toute une terminologie lui est
souvent empruntée », Mopsik, La Cabale, p. 27.

55 «Yehoudah ha-Lévi (Juda Halévi)», DicEnc, p. 1074-

1077.

56 «Aboulafia, Abraham ben Samuel», ibid., p. 6. Charles

Mopsik rapporte que «ce cabaliste fut probablement initié
au soufisme et a ses techniques extatiques, fervent adepte
de Maimonide, ... il fonda une école qui eut de nombreux
successeurs en Orient (Palestine, Syrie, Irak...) et ceuvra
parallelement a la branche centrale du cabalisme », La Cabale,
p- 18.

début et auquel ils ne cessent de se rattacher, malgré des
fortunes diverses. La philosophie d’ Aristote n’exerca qu’une

57 Scholem, Les grands courants, p. 134-171.

58 1del, L historiographie israélienne, p. 88. 201

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

202

59

60

MIREILLE LOUBET

leur donnant une coloration spécifique. Pour notre propos nous retiendrons, d’une part, le caractere
universel du questionnement métaphysique — commun a tout mystique — qui a préoccupé les piétistes,
plus que les réponses qu’ils ont pu chercher dans 1I’un ou I’autre courant philosophique et d’autre part,
leur capacité d’ouverture aux interprétations alors en circulation, afin de s’en enrichir.

L’association d’éléments philosophiques, cosmologiques et religieux n’a rien de discordant
dans la Voie piétiste car cette association n’a pas pris la forme d’une juxtaposition mais celle d’une
interpénétration d’aspects convergents. Les uns et les autres participent, par la gnose et la raison, a
la connaissance des divins mysteres et procurent au disciple des clés pour son avancement spirituel.
Ils fortifient les deux quétes majeures, déja mentionnées, de la purification et du perfectionnement,
au niveau de I’ame par 1’humilité, au niveau de la raison par 1’éducation, au niveau de I’esprit par
I’ouverture a I’émanation divine et a I’inclinaison vers Dieu, complétant ainsi la purification du corps
par les pratiques ascétiques que dicte la Voie.

Entre le particulier et I'universel, ou se situe le piétisme et comment définir «1’esprit piétiste » ?

Le piétisme résulte de la conjugaison de traits propres au judaisme qui constituent son terreau, des
enseignements soufis qui font de lui une Voie initiatique et des données philosophiques et cosmologiques
qui le propulsent hors de la sphere du religieux, confortant ainsi sa dimension a la fois éthique et
universelle. Cette double aspiration a associer la religion a une morale universelle, au cceur de la
tradition juive, est manifeste dans la pensée messianique 9.

Si I’on ne considérait que leur ferme attachement a la Torah, qui est une de leurs particularités, les
piétistes ne seraient que des croyants z€l€s se conformant a leur religion. Mais d’autres particularités
ont brisé le cadre de I’orthodoxie pour sustenter leur quéte mystique : le double attachement religieux,
la pratique du bilinguisme dans I’intimité de la foi, I’annexion de données puisées dans la philosophie
et accessoirement dans I’ésotérisme. Ce sont la autant de particularités qui portent en elles une vocation
a I’universel, car dans la confrontation se trouve de la communication, dans le décloisonnement de
I’expansion, dans la diversité du renouvellement. En allant a la rencontre du soufisme le piétisme

a intégré la dimension universelle de la mystique musulmane

,en s’ouvrant a la philosophie il s’est
protégé du conservatisme.

Sa portée universelle est confirmée par le rayonnement qu’il a connu. Ce rayonnement a favorisé en
son temps le rapprochement communautaire, sachant que des juifs qaraites avaient rejoint les piétistes
rabbanites, répondant ainsi au souhait d’ Abraham Maimonide de réconcilier les deux groupes. En outre,
sa large audience intracommunautaire I’a prémuni d’un caractere élitiste ou sélectif, en attirant des
disciples de divers horizons socioprofessionnels. Enfin, sa diffusion a transcendé les limites de I’espace
et du temps, par un retentissement hors d’Egypte, en Palestine, chez les qabbalistes de Safed qui ont

perpétué la vie ascétique, 1’extase et la méditation solitaire ©'.

Pour en percevoir les articulations on peut se rapporter °' L’esprit piétiste aimprégné de sa marque ascétique la qabbale
a Schmid, La portée universelle, p. 421-443. extatique du cercle de Salomon Luria, fortement influencée
Voir la notion de «cosmopolitisme », d’universalité chez également par Abraham Aboulafia (cf. note 56).

les soufis analysée par Abdelhamid Hassan, L’homme

cosmopolite, p. 91-112.

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE COURANT PIETISTE DANS LUEGYPTE MEDIEVALE : UNE DIMENSION UNIVERSELLE PAR-DELA DES PARTICULARITES

De facon plus générale, la convergence du judaisme et du soufisme au niveau de la pensée, du
vocabulaire et de 1’exégese reflete I’aptitude d’un courant mystique a absorber et a fonder des
composants religieux d’origines diverses, en se dégageant de 1’ orthodoxie sans toutefois s’en départir.
Cette convergence traduit aussi le caractere universel et impérissable des actes rituels puisque c’est
dans I’objectif de renouer avec d’anciennes pratiques juives, de méme facture que celles prescrites
par le soufisme, qu’a émergé le piétisme.

Pour conclure soulignons 1’originalité du piétisme: le cas unique, a notre connaissance — car
I’histoire ne se reproduit pas — d’une mystique philosophique interreligieuse caractérisée par un
esprit de « conviviance ». Soulignons également la modernité de la démarche d’ Abraham Maimonide
en notre époque oll minorités et sociétés dites «d’accueil » peinent a s’accorder: vivre avec 1’autre,
conserver ou trouver sa propre identité, entre similitude et différence ; vivre au présent sans renier le
passé, retourner a I’origine et s’en détacher. Ces questions étaient sans doute le quotidien des piétistes
d’Egypte ; I’ Autre, 1’Origine, objets de leur quéte et sujets universels toujours d’actualité.

BIBLIOGRAPHIE

Instruments de travail

DicEnc = Dictionnaire encyclopédique du judaisme EncJud = Encyclopeedia Judaica
«Aboulafia, Abraham ben Samuel », p. 6. «Genizah», V1L, p. 404-407; XV, p. 1334-1342.
«Hassidisme », p. 436-451. «Judeo-Arabic», X, p. 409-424.
«Matmonide, Moise », p. 617-622. «Matmonides Moses », X1, p. 754-781.
«Yehoudah ha-Levi (Juda Halévi) », p. 1074-1077. «Tanna, tannaim», XV, p. 798-803.

EP* = Encyclopédie de I’Islam, 2¢ édition EncRel = The Encyclopedia of Religion
«Al-Samira», S. Noja Noseda, VIII, p. 1080-1082. «Ashkenazic Hasidism », Ivan G. Marcus, I,

«Geniza», S. D. Goitein, II, p. 1010-1012. P- 458-461.

. Hassidi , h Dan, VI, p. -211.
«Ibn Maymun», G. Vajda, IIL, p. 900-902. «Hassidism », Joseph Dan, V1, p. 203-21t1
«Judéo-arabe », J. Blau, 1V, p. 312-322.

«Judéo-persan », G. Lazard, W.J. Fischel, IV,
p- 322-327. «Piétisme », XIII, p. 56-58.

EncUn = Encyclopedia Universalis

«Karaites », L. Nemoy, 1V, p. 627-633.

203

Anlsl 40 (2006), p. 189—20{1 Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204

Etudes

Abdelhamid, Hassan, « L’ homme cosmopolite
dans la pensée du soufisme musulman »,
Meéditerranées 25, 2000, p. 91-112.

Barekket, Elinoar, « The Head of the Jews (ra’is al-yahiid)
in Fatimid Egypt: a Re-evaluation», SOAS 67/2,

2004, p. 185-197.

Baubérot, Jean, « Des Lumieres aux Réveils », dans
Histoire du protestantisme, Que sais-je ? 427, Puf,
Paris, 1998, p. 79-99.

Blau, Joshua, Studies in Middle Arabic and its Judaeo-
Arabic Variety, Magnes Press, Hebrew University,
Jérusalem, 1988, 482 p.

—., A Handbook of Early Middle Arabic, Magnes Press,
Hebrew University, Jérusalem, 1988, (réed. 2002),
262 p.

Corbin, Henri, En islam iranien, aspects spirituels et
philosophiques, Sohrawardi et les Platoniciens de
Perse 2, Gallimard, Paris, 1971 ; cf. «La tradition
orientale », p. 335-381.

Dan, Shapira, « Four Judaeo-Turkic Notes:
Judaeo-Turkica IV », JSAI 277, 2002, p. 475-496.

Fenton, Paul, Deux traités de mystique juive, Verdier,
Lagrasse, 1987, 334 p.

Gindin, Thamar E., « Three Fragments of an Early Judaeo-
Persian Tafsir Ezequiel », JSAI 27, 2002,

p- 397-418.

Goitein, Samuel Dov, A Mediterranean Society,
the Jewish Communities of the Arab World
as Portrayed in the Cairo Geniza 1-5, University
of California Press, Berkeley, 1967-1988.

Goitein, S. et Sanders, P., A Mediterranean Society,
Cumulative Indexes 6, University of California
Press, Berkeley, 1993.

Idel, Moshe, «La contribution de la Kabbale
d’ Abraham Abulafia a la mystique juive » dans
L’historiographie israélienne aujourd’hui,
Heyman Florence et Abitbol Michel (resp.),
Centre de recherche francais de Jérusalem,
Jérusalem, 1998, p. 79-109.

Anlsl 40 (2006), p. 189-204  Mireille Loubet
Le courant piétiste dans I'Egypte médiévale : une dimension universelle par-dela des particularités.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

MIREILLE LOUBET

Jabre, Farid, La notion de la ma‘rifa chez Ghazali, Les
lettres orientales, Beyrouth, 1958, p. 130.

Larcher, Pierre, « Moyen arabe et arabe moyen »,
Arabica 48/4, 2001, p. 579-609.

Loubet, Mireille, Futithat al-zaman, « Les conquétes
spirituelles du temps », traité anonyme de piétisme
Juif médiéval, these de doctorat en histoire des
religions et anthropologie religieuse, sous la
direction de P. Fenton, Paris 4-Sorbonne, 2003,
580 p.

Maimonide, Abraham, K. Kifayat al-‘abidin, S. Rosenblatt,
introd. et trad., The High Ways to Perfection
of Abraham Maimonide, Baltimore, New York,
2 vols, 1927, 213 p. et 1938, 441 p.

Mopsik, Charles, La Cabale, Jacques Granger, Paris, 1988.

Netzer, Amnon, «An Early Judaeo-Persian Fragment from
Zefresh [100 km North-East of Isfahan] :
Psalms 44, 24-27; 45, 1-9; 55, 2-16», JSAI 27,
2002, p. 419-438.

Paul, André, A I’écoute de la Torah, introduction au
Jjudaisme, Cerf, Paris, 2004 ; en particulier « Les
courants mystiques anciens », p. 123-156.

Schmid, Peter, «La portée universelle du judaisme
chez Hermann Cohen », Revue de [’histoire des
religions 221, 2004, p. 421-443.

Scholem, Gershom, Les grands courants de la mystique
Jjuive, Payot, Paris, 1977 ; cf. « Kabbale
prophétique ou extatique », p. 134-171.

Wieder, Naphtali, “Islamic Influences on the Jewish
Worship”, Melilah, a Volume of Studies 11
(en hébreu), E. Robertson, M. Wallestein (eds),
Manchester University Press, Manchester, 1946,

p. 37-120.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

