MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl| 40 (2006), p. 139-170
Mathieu Tillier

Un traité politique du lle / Vllle siécle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-
‘Anbart au calife al-Mahdi.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Mathieu TILLIER

Un traité politique du n/vin® siecle
L'épitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan
al-‘Anbari au calife al-Mahdi

A REFLEXION des premiers juristes musulmans sur I’Etat et le pouvoir nous est le plus souvent

parvenue au travers de témoignages indirects, provenant de la transmission orale longtemps

privilégiée dans les milieux savants. Une des rares exceptions est un court traité, rédigé par
le cadi basrien ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari (m. 168/785) a I’intention du calife ‘abbaside
al-Mahdi (158/775-169/785). A Dinstar de plusieurs ouvrages de secrétaires comme ‘Abd al-Hamid

b. Yahya ou Ibn al-Mugqaffa“’, ce traité prend la forme d’une épitre, et son objet —conseiller le calife

dans I’administration de I’Empire — le rapproche des « miroirs des princes » qui apparaissent a la méme

époque 2. Malgré son importance pour I’histoire de la pensée politique islamique, cette épitre demeure

peu connue: seuls quelques extraits ont fait I’objet d’analyses par P. Crone et M. Hinds, 1. Bligh-

Abramski et M.Q. Zaman 3. Le peu d’intérét que ce texte a jusqu’ici suscité est probablement dii aux

difficultés d’interprétation qu’il pose. A notre connaissance, I’épitre a seulement survécu a travers la

citation qu’en fait Waki (m. 306/918) dans ses Ahbar al-qudat, ouvrage qui ne nous est lui-méme

parvenu qu’a travers un unicum 4. L’ édition de tels manuscrits est toujours délicate, car les problemes

de lecture dus au vieillissement du support ou aux erreurs du copiste ne peuvent étre résolus par la

comparaison de plusieurs versions du texte. La difficulté est ici d’autant plus grande qu’aucun autre

auteur postérieur ne semble citer un seul extrait de cette épitre 5. Dans 1’état actuel, elle reste donc

d’un abord difficile et plusieurs passages sont encore obscurs °.

! Sur I’apparition d’une littérature destinée a des «lecteurs »
en liaison avec la cour, voir Schoeler, Ecrire et transmettre,

p- 60-63.

2 Sur la littérature de « miroirs des princes », voir notamment
Bosworth, «Nasthat al-multk », p. 984 sq; Crone, God’s

Rule, p. 149 sq.

3 Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 93, 98 ; Bligh-Abramski,
«The Judiciary», p. 66-67 ; Zaman, « The Caliphs», p. 9-13;
id., Religion and Politics, p. 87-91. Voir également les breves
mentions de cette épitre par van Ess, «La liberté du juge»,
p- 28;id., Theologie und Gesellschaft 11, p. 157. Les analyses
de M.Q. Zaman sont partiellement reprises par Hallaq, The

Origins and Evolution of Islamic Law, p. 185-186.

Anls| 40 (2006), p. 139-170 Atitkselsiatplogiques 40—2006
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

6

4 Waki, Ahbar al-qudat 11, p. 97-107. Sur le manuscrit original,
voir I'introduction de I’éditeur, ibid., I, p. n; Brockelmann,
GAL, S, p. 225; Sezgin, Tarih /2, p. 276.

5 Recherche effectuée sur la bibliotheque virtuelle al-Warraq
(www. alwaraq.com, 02/2005) et sur le cédérom Mawsii‘at
talib al-ilm al-Sar i, Markaz al-turat li-abhat al-hasib al-ali,
Amman, 2000.

6 Les Ahbar al-qudat de Waki® font I’ objet d’une édition révisée
par S.M. al-Lahham. Il s’agit en réalité d’une réédition de
celle d’al-Maragi, et la révision de S.M. al-Lahham ne semble
s’appuyer sur aucun manuscrit ni aucun travail critique.

https://www.ifao.egnet.net

139


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

La méconnaissance qui touche cette épitre nous encourage a en proposer une traduction, dans
I’espoir d’en faciliter I’acces aux chercheurs et de contribuer a la faire connaitre. Toute traduction est
par définition imparfaite ; pour les raisons précédemment évoquées, celle-ci I’est peut-étre plus encore.
Il faut espérer que de nouveaux manuscrits permettront un jour prochain d’établir une édition critique
de cette épitre et de corriger certaines interprétations litigieuses. Les défauts d’édition de ce texte ne
nuisent cependant pas a sa compréhension générale. C’est pourquoi nous proposons, avant d’en donner
une traduction, de nous pencher sur I’identité de son auteur et d’examiner la portée de son traité.

¢ UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI

‘Ubayd Allah b. al-Hasan b. al-Husayn b. Abi 1-Hurr 7 Malik b. al-Hashas b. Ganab 8 b. al-Harit
b. Halaf b. al-Harit b. Mugaffar b. Kab b. al-‘Anbar b. ‘Amr b. Tamim b. Murr b. Udd b. Tabiha b. Ilyas
b. Mudar 9 nait entre 100/718-719 et 106/724-725 dans une éminente famille d’al-Basra '°. Son pere,
al-Hasan b. al-Husayn, semble avoir eu une certaine renommée comme savant et transmetteur de
hadit ' et son grand-pere, al-Husayn b. Malik, a notamment été gouverneur (‘amil) de Maysan pour
‘Umar b. al-Hattab 2. Sa tribu, Tamim, est I’une des plus puissantes d’al-Basra: selon Ch. Pellat, elle
doit étre considérée comme la véritable fondatrice de la ville, et continue au 11°/ viIr® siecle a fournir
I’essentiel de ses €lites intellectuelles, religieuses et politiques '3. ‘Ubayd Allah b. al-Hasan appartient
par ailleurs au clan des Banii I-‘Anbar — groupe principal de la branche ‘Amr b. Tamim '4 —, dont sont
issus plusieurs cadis d’al-Basra dans les premieres décennies du califat ‘abbaside '5.

Rien ne nous est parvenu sur ses années de jeunesse. Tout au plus sait-on qu’au moment d’atteindre
la cinquantaine, il est un personnage de haut rang a al-Basra (la/-hu] gadr wa-§araf) '°, ol il posséde
une solide réputation dans plusieurs domaines du savoir — droit, poésie, lexicographie, généalogies
tribales '7. En matiére de figh, il appartient a I’ancienne école juridique basrienne, dont il est considéré
comme 1’un des plus hauts représentants ‘8. Le qualificatif qui revient le plus souvent sous le calame

7 «B. al-Hurr b. » chez Ibn Hazm, Gamharat ansab al-‘arab, 2 Tbn Sa‘d, al-Tabagat al-kubra VI, p. 125. Selon al-Tabari

p- 209. (Ta’rih 11, p. 604), le sawad d’al-Basra lui est également confié
8 «B. Hattab» chez Ibn Hazm, Gamharat ansab al-‘arab, enl’an 29/649-650. Voir van Ess, Theologie und Gesellschaft 11,

p- 209. p- 155. Sur Maysan, région du bas Tigre au sud-est de I’Iraq,
9 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 88. Voir également Ibn Sa‘d, voir Streck et Morony, « Maysan», p. 918-920.

al-Tabagat al-kubra V11, p. 285. '3 Pellat, Le milieu basrien, p. 23-24; voir également Djait,

9 Al-Hatib, Ta'rih Bagdad X, p. 306; Ibn Hagar, Tahdib «Les Yamanites a Kiifa », p. 163.
al-tahdib V11, p. 7. Les principales sources biographiques '4 Lecker, « Tamim b. Murr », p. 174.
disponibles sur al-‘Anbart sont: Ibn Sa‘d, al-Tabaqat al-kubra  '5 Tsafrir, The History of an Islamic School, p. 30. Sur
VII, p. 285; Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 88 sq; Ibn Hibban, I’appartenance tribale des cadis iragiens a I’époque ‘abbaside,
Masahir ‘ulama’ al-amsar, p. 190; al-Hatib, Ta'rih Bagdad voir Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 177 sq.
X, p- 306sq; Ibn al—GaWZi, al-Muntazam V, p. 341 ; al-Mizzi, '® Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 88.
Tahdib al-kamal X1X, p. 23. La plus longue biographie '7 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 108, 109, 119.
moderne consacrée a ce personnage est celle de van Ess, '® Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib VII, p. 7. Voir également Ibn
Theologie und Gesellschaft 11, p. 155-164. Voir également Hibban (Masahir ‘ulama’ al-amsar, p. 190), qui précise que
140 van Ess, «La liberté du juge », p. 28-31. ‘Ubayd Allah «étudiait le figh selon I’école des Kifiotes, et il
—_— ' Al-Bubari, al-Ta’rih al-kabir 11, p. 291. les réfutait point par point». Sur I’ancienne école basrienne,

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II1¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

de ses biographes est celui de « ‘agil '9»: ‘Ubayd Allah b. al-Hasan est avant tout un juriste «ratio-
naliste », et s’il est cité comme transmetteur de quelques hadit-s 2°, Waki® affirme que «le nombre
d’atar qu’il a rapportés et de hadit-s qu’il a transmis est tres réduit» (ma aqgalla mda rawa min al-atar
wa-asnada min al-hadit) **.

En 156/773, le calife al-Manstr le nomme cadi d’al-Basra a la suite de Sawwar b. ‘Abd Allah — qui
vient de mourir —, répondant probablement en cela au désir de la population locale 22. Selon al-Hatib
al-Bagdadi, ‘Ubayd Allah aurait partagé ses fonctions avec ‘Umar b. ‘Amir 23; I’information est
cependant peu crédible, car ce dernier meurt bien plus tot, vers 139/756-757 24 — al-Hatib le confond
avec Sawwar b. ‘Abd Allah, qui est effectivement associé un temps 2 ‘Umar b. ‘Amir sur la judicature
d’al-Basra, en 137/754 25. Comme son prédécesseur, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan est par ailleurs nommé
gouverneur de la priere a al-Basra 29, et se voit ainsi chargé de prononcer la hutba chaque vendredi a la
mosquée *7: il cumule ces deux postes jusqu’en 159/775-776, date a laquelle le calife al-Mahdi lui
retire ses fonctions de gouverneur pour les confier a ‘Abd al-Malik b. Ayyiib al-Numayri 8. D’apres al-
Tabari, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan aurait de méme été révoqué de la judicature au profit de ‘Abd al-Malik
b. Ayytib ?9. Cette affirmation est cependant difficile a croire: ‘Abd al-Malik n’apparait comme cadi
dans aucune autre source, et Ibn al-Atir se démarque par ailleurs de son prédécesseur en ignorant cette
information 3°. Waki‘ indique quant a Iui que ‘Abd al-Malik b. Ayyiib n’est nommé que sur la priere et
I’armée et qu’al-Mahdi «confirme » (agarra) ‘Ubayd Allah a la judicature 3'. Méme si ‘Ubayd Allah
b. al-Hasan perd alors ses fonctions judiciaires, ce n’est que temporaire : il retrouve son poste la méme

année, et y demeure jusqu’a sa révocation par le calife en 166/782-783 ou 167/783-784 3.

qui perdure jusqu’au début du 11/1x°¢ siecle avant de se fondre
en partie dans le hanafisme et le malikisme, voir Melchert,
The Formation of the Sunni Schools, p. 41 sq.

19 Al-Gahiz, al-Bayan wa-I-tabyin 1, p- 275; Ibn Sa‘d, al-
Tabaqat al-kubra V11, p. 285 ; al-Hatib, Ta’rih Bagdad X,
p- 307; al-Mizzi, Tahdib al-kamal XI1X, p. 24 ; Ibn Hagar,
Tahdib al-tahdib V11, p. 7.

20 Al-Mizzi, Tahdib al-kamal X1X, p. 26-27. Voir notamment
Muslim, al-Sahih 11, p. 634.

21 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 88.

22 Waki, Ahbar al-qudat 11, p. 91. Cf. Tillier, Les cadis d’Iraq,
p- 145. Voir la liste des cadis d’al-Basra établie par Tsafrir, The
History of an Islamic School, p. 39. Cette derniere propose
pour sa nomination la date de 156/772; son prédécesseur,
Sawwar b. ‘Abd Allah, demeure cependant cadi jusqu’a sa
mort, qui semble survenir le samedi 16 Di al-higga 156 /
6 novembre 773 (Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 84 ; Halifa b.
Hayyat, Kitab al-tabagat, p. 380). C’est probablement parce
que cette disparition a lieu a la fin de 156 qu’al-Tabari la
date de I’an 157 (al-Tabari, Ta’rih IV, p. 511).

23 Al-Hatib, Ta'rih Bagdad X, p. 307; Ibn al-Gawzi, al-
Muntazam V, p. 341.

24 Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib V11, p. 410. Ibn Hibban évoque
méme la date de 135/752-753 (MasSahir ‘ulama’ al-amsar,
p- 184). Selon Waki‘ (Ahbar al-qudat 11, p. 55), il aurait
néanmoins exercé la judicature a partir de 137/754-755.

25 Waki, Ahbar al-qudat 11, p. 55. Cf. Tsafrir, The History of

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Tillier

an Islamic School, p. 39.

26 Al-Tabari, Ta’rih 1V, p. 547. A la méme époque, I’armée,
la police et les impots sont confiés a un autre gouverneur,
Sa‘9d b. Da‘lag (al-Tabari, Ta'rih IV, p. 510; voir également
Pellat, Le milieu basrien, p. 281).

27 Al-Gahiz, al-Bayan wa-I-tabyin 1, p. 294. Cf. van Ess,
Theologie und Gesellschaft 11, p. 156.

28 Al-Tabari, Ta’rih IV, p. 550; Ibn al-Gawzi, al-Muntazam
V, p. 275. ‘Abd al-Malik cumule alors la responsabilité de
la priere et de I’armée.

29 Van Ess (Theologie und Gesellschaft 11, p. 157) semble
suivre cette interprétation.

39 Ibn al-Atir, al-Kamil fi I-ta’rih V1, p. 40. Al-Tabari parle
d’ailleurs de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan comme étant le cadi
d’al-Basra en 159; il le mentionne encore a ce poste aux
années 160 et 164 (Ta’rih 1V, p. 552, 559, 571).

3V Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 122.

32 La date de 166 est donnée par Waki‘, Ahbar al-qudat 11,
p- 91, et par al-Tabari, Ta'rih IV, p. 574. Tsafrir (The History
of an Islamic School, p. 39) incline a penser qu’il est cadi
jusqu’en 167, en s’appuyant sur Halifa b. Hayyat (Ta’rih,
p- 289; celui-ci se contredit néanmoins plus loin, p. 291).
La date de 167 pourrait étre confirmée par un autre passage
de Waki‘ (Ahbar al-qudat 11, p. 92), d’apres qui Muhammad
b. Sulayman serait gouverneur d’al-Basra au moment de
cette révocation; selon al-Tabari (7a’rih 1V, p. 581), ce
gouverneur ne serait nommé qu’en 167.

Un traité politique du lle / Vllle siécle. L'Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari au calife al-MahdT.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

141


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

Ces dix années de judicature sont marquées par les relations conflictuelles qui opposent “‘Ubayd
Allah b. al-Hasan et al-Mahdi. Tout semblait pourtant avoir bien commencé entre les deux hommes :
a la mort d’al-Mansiir en 158/775, le cadi quitte al-Basra — ot il laisse un vicaire — pour aller présenter
ses condoléances a al-Mahdi et le féliciter de son accession au califat 33; le discours qu’il prononce
a cette occasion suscite I’admiration de ses contemporains 34. Les sources ne permettent pas de recons-
tituer avec précision la dégradation de leurs rapports. Il est probable que 1’épitre que ‘Ubayd Allah
adresse au calife des Safar 159 / décembre 775 constitue une étape importante ; nous y reviendrons
plus loin. Plus généralement, le comportement du cadi semble a I’ origine de cette détérioration. Depuis
qu’al-Mansir a mené une politique de centralisation administrative, les cadis d’Iraq sont les délégués
du calife et sont en pratique placés sous son autorité directe: il n’est pas rare que le souverain dicte
ses instructions a un cadi, y compris en matiere judiciaire 35. Or ‘Ubayd Allah b. al-Hasan n’obéit pas
de maniere inconditionnelle aux ordres qu’il recoit; pire, il se permet parfois d’en jouer aux dépens
du calife. Sa révocation finale est probablement due a I’insoumission qu’il manifeste tant en matiere
judiciaire que dans les autres domaines administratifs qui lui sont confiés 3°,

Des les premieres années de sa judicature, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan se fait remarquer pour son refus
d’obtempérer aux ordres de Sa“id b. Da‘lag, le gouverneur militaire d’al-Basra 37, qui lui demande de
la part du calife de transférer les biens des successions vacantes (al-hasriyya) au Trésor public (bayt
al-mal) 3. Grace a I'intervention d’un proche du gouverneur, 1’ affaire est étouffée 39. Mais quelque
temps plus tard, le cadi s’oppose de nouveau au calife, cette fois-ci sur une question fiscale. Al-Mahdi
lui demande dans une lettre de lever la sadaga (c’est-a-dire le ‘usr 4°) sur les terres irriguées par les
canaux qui existaient au temps des califes ‘Umar et ‘Utman; lorsqu’ils ont été creusés plus tard, en
revanche, les terres doivent étre selon lui soumises au harag 4'. ‘Ubayd Allah refuse d’exécuter cette

33 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 107-108. quelques années plus tard I’exploitation par le cadi d’al-Basra
34 Al-Zubayr b. Bakkar, al-Ahbar al-muwaffagiyyat, p. 180; de terres en déshérence. Abu Yusuf, Kitab al-harag, p. 185
al-Gahiz, al-Bayan wa-I-tabyin 1, p- 295; Waki‘, Ahbar (trad. Fagnan, p. 286-287).
al-qudat 11, p. 108 ; al-GahSiyari, Kitab al-wuzard’, p. 9o; 4° Le ‘usr, impdt notamment levé sur la terre possédée par les

al-Hatib, Ta'rih Bagdad X, p. 309. Voir les remarques de musulmans, est souvent considéré par les juristes comme
van Ess, Theologie und Gesellschaft 11, p. 157. une sorte de zakdt ou de sadaga. Sato, « ‘Ushr», p. 99o.
35 Cf. Coulson, Histoire du droit islamique, p. 118-119. 4! L opposition concerne probablement les canaux creusés par
36 Van Ess, Theologie und Gesellschaft 11, p. 160. les musulmans au temps des trois premiers califes, et ceux qui
37 11 occupe cette fonction de 156/773 a 158/774-775. Al-Tabari, I’ont été plus tard (implicitement : par des convertis ?). Cette
Ta’rih 1V, p. 510, 547. Voir aussi Pellat, Le milieu basrien, demande semble correspondre a I’ interprétation contextuelle
p- 281. d’une régle que 1’on retrouve dans la doctrine hanafite : selon
38 En cas de succession vacante (lorsqu’aucun héritier Iégal ne al-Saybani, toute terre nouvellement mise en valeur grice 2
se présente), le cadi gere provisoirement les biens du défunt. des canaux creusés par des non-Arabes doit étre considérée
Chez les Malikites, le bayt al-mal peut étre héritier (au nom comme terre de harag. Il semble que la région d’al-Basra
de la communauté musulmane) apres une période suffisante n’était pas irriguée par canaux a 1’époque sassanide, et al-
pour déclarer les biens en déshérence. Mais certains juristes Saybani considere sa région comme terre de ‘usr (al-Mawardi,
(notamment hanafites) considerent que d’autres personnes al-Ahkam al-sultaniyya, p. 224-225 ; Cf. Lgkkegaard, Islamic
(notamment les parents par les femmes, dawi al-arham) Taxation, p. 86; Modarressi Tabataba’i, Kharaj in Islamic
doivent passer avant le bayt al-mal (voir Milliot et Blanc, Law, p. 110-111 ; Morony, « Landholding in Seventh-Century
Introduction, p. 508, 520). Irag», p. 157; id., Iraq, p. 106, 121). Al-Mahdi tente-t-il
39 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 95-96. La position juridique de néanmoins d’appliquer cette régle aux canaux creusés par
‘Ubayd Allah n’est pas claire ; elle semble néanmoins avoir les musulmans non-arabes apres la conquéte ?

142 des répercussions a long terme, car Abi Y@isuf condamne

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

injonction, malgré les menaces du calife : il réunit les grands notables (asraf) 4* et les savants d’al-Basra,

et déclare par jugement que les populations de tous les canaux de la péninsule Arabique ne doivent

payer que la sadaga 43. Le calife semble finalement s’incliner 44.

Ces cas de désobéissance exasperent néanmoins al-Mahdi; I’autonomie de ‘Ubayd Allah b. al-

Hasan en matiere judiciaire finit par dépasser les limites de 1’acceptable. Lorsque les Banii ‘Abd

al-Malik revendiquent la propriété d’une terre que le calife al-Saffah a donnée a un certain Sulayman

b. ‘Ubayd Allah, le cadi semble prendre leur parti: al-Mahdi — devant qui ils ont porté leur affaire

—donne des instructions écrites afin que le défendeur puisse présenter ses preuves, mais ‘Ubayd Allah

ignore cet ordre et rend un jugement contre Sulayman. Il pense probablement se montrer juste: la

terre en litige aurait appartenu apres les conquétes a 1’ancétre des Banii ‘Abd al-Malik, avant d’&tre

saisie par le calife umayyade Sulayman b. ‘Abd al-Malik 45. Pour ‘Ubayd Allah b. al-Hasan, les Banii

‘Abd al-Malik demeurent les propriétaires Iégitimes du domaine. Furieux que le cadi ose passer outre

ses instructions et sous-entendre ainsi que son oncle al-Saffah a injustement disposé de cette terre,

al-Mahdi oblige ‘Ubayd Allah a modifier son jugement 4°. Selon al-Hatib, un dernier procés, opposant

un marchand a un officier (ga’id), est directement responsable de son éviction: le calife écrit au cadi

pour lui ordonner de trancher en faveur de I’ officier, mais ‘Ubayd Allah rend un jugement favorable

au marchand 47.

Enfin, le cadi adopte une attitude provocatrice devant al-Mahdi lors de ses passages a al-Basra.

Vers 164/780-781 48, le calife visite les campagnes alentours et interroge ‘Ubayd Allah b. al-Hasan

au sujet de certains bénéficiaires de concessions terriennes (igta“) qui semblent plus riches qu’ils ne

devraient I’&tre. Selon Waki‘, le cadi aurait répondu : « O Commandeur des croyants, ¢’est comme pour

le vétement que je porte : je ne pose pas de question a son sujet ! » Son impertinence lui vaut un rappel

42 11 s’agit probablement ici des chefs de tribus ou de grandes
familles. Sur le sens de Sarif/asraf, voir Arendonk et Graham,
«Sharif », p. 329 sq.

43 ‘Ubayd Allah b. al-Hasan considere la région d’al-Basra
comme une partie de la péninsule Arabique ; c’est également
le cas du philologue al-Asma‘, a la méme époque, qui
affirme que la péninsule s’étend jusqu’a al-Ubulla (Yaqpit,
Mu‘gam al-buldan 11, p. 138). Le cadi s’ appuie pour rendre
ce jugement sur une regle spécifique a la péninsule Arabique,
voulant que ses terres ne soient soumises qu’au usr (i.e. la
sadaqa), et non au harag: soit elles ont été prises par des
musulmans pendant les conquétes, soit elles ont été laissées
a leurs propriétaires convertis a I’islam. Voir Aba Yasuf,
Kitab al-harag, p. 58 (trad. Fagnan, p. 88); al-Mawardi,
al-Ahkam al-sultaniyya, p. 213. Cf. Modarressi Tabataba’i,
Kharaj in Islamic Law, p. 117; Sato, « ‘Ushr», p. 917.

4 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 96-97.

45 Lors des conquétes islamiques, certaines terres appartenant a
I"Etat sassanide sont accaparées par des particuliers. A partir
du régne de Mu‘awiya, cependant, les Umayyades rameénent

une partie de ces terres dans le domaine califien (sawafi):
ce mouvement culmine sous les regnes de ‘Abd al-Malik et
d’al-Walid I*" (Morony, Iraq, p. 69-70; id., « Landholding
in Seventh-Century Irag», p. 160; Lambton, « Safi», p. 799-
800). Les terres en litige ont probablement été confisquées
par le calife Sulayman b. ‘Abd al-Malik dans le cadre de
cette politique.

46 Waki®, Ahbar al-qudat 11, p. 92-95. Voir ’analyse de van

Ess, Theologie und Gesellschaft 11, p. 158-159. Sur les
redistributions de terres aux environs d’al-Basra lors de la prise
du pouvoir par les ‘Abbasides, voir Morony, « Landholding
and Social Change », p. 216.

47 Al-Hatib, Ta’rih Bagdad X, p. 309. Van Ess (Theologie

und Gesellschaft 11, p. 159) émet I’hypothese que ce proces
est en réalité le méme que celui qui oppose les Bant ‘Abd
al-Malik a Sulayman b. ‘Ubayd Allah.

48 Waki® (Ahbar al-qudat 11, p. 122) indique que cette visite

a lieu sous le gouvernorat de Salih b. Da’tad, qui est au
pouvoir en 164/780-781 a al-Basra (Pellat, Le milieu basrien,
p- 281).

143

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144

MATHIEU TILLIER

al’ordre par al-Fadl b. al-Rabi‘ (sic) 49. Une visite suivante, en 166/782-783 ou en 167/783-784 5°, se
termine par un entretien orageux entre le cadi et al-Mahdi: furieux contre lui, ce dernier 1’accueille

froidement a I’audience qu’il tient au palais du gouverneur basrien; il lui demande de justifier ses

insubordinations et I’accuse de mentir a chaque réponse 5'. De retour a Bagdad, al-Mahdi révoque

‘Ubayd Allah b. al-Hasan, et désigne Halid b. Taliq a sa place 52. “‘Ubayd Allah meurt un ou deux ans

plus tard, en 168/784-785 3.

‘Ubayd Allah b. al-Hasan laisse peu de choses a la postérité : les biographes médiévaux ne gardent

pas trace d’ceuvres qu’il aurait écrites, et Ibn al-Nadim ne le mentionne méme pas dans son Fihrist.

Il semble néanmoins jouir longtemps d’une réputation ambivalente en Iraq. Il est d’un coté érigé

en cadi modele 34, et ses avis juridiques servent sans doute de référence a al-Basra aprés sa mort 55.

Le cadi suivant, Halid b. Taliq, décide méme de laisser a ‘Ubayd Allah une copie de ses archives judi-

ciaires, comme garantie que ses jugements ne seront pas modifiés ; cette décision est accueillie tres

chaleureusement par les Basriens, qui acclament le nouveau cadi pour cette courageuse décision 6.

Al-Mawardi le considere plus tard comme un cadi exemplaire dans son comportement avec les plai-

deurs, fussent-ils le calife en personne 7.

D’un autre c6té, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan laisse ’image d’un homme peu sérieux, trop enclin aux

plaisanteries déplacées 8. Au 111/1x¢ siecle, Ibn Qutayba (m. 276/889) I’évoque comme un théologien

aux méthodes défectueuses, car il aurait défendu une pluralité excessive d’interprétations des textes

sacrés. Pour lui, «quiconque fait effort de réflexion a raison» (kull mugtahid musib) 3°. Le Coran

est lui-méme porteur de divergences (yadullu ‘ala I-ihtilaf) et un méme verset coranique peut étre

compris de facons opposées: les différents courants théologiques et juridiques auraient donc tous

raison a leur maniére . Affirmer par exemple qu’un meurtrier ira en Enfer n’est pas plus juste que

dire qu’il gagnera le Paradis °'. Les théologiens plus tardifs s’insurgent contre un tel point de vue, car

la vérité ne peut étre qu’une en matiere d’usil al-din 2. Selon I’expression de J. van Ess, la doctrine

de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan «demeura une curiosité, qui ne fut citée que pour son “extrémisme”

épistémologique %3 ».

49 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 117. Al-Fadl b. al-Rabi® est
le vizir d’al-Rasid et d’al-Amin. Sous al-Mahdi, al-Fadl
est encore un jeune homme qui ne semble pas occuper de
fonction officielle a la cour. Peut-étre Waki‘ veut-il en réalité
parler de son pere, al-Rabi‘b. Yiinus (m. 169 ou 170/786),
hagib puis vizir d’al-Mansir, puis de nouveau hagib du
calife al-Mahdi a partir de 163/779-80. Voir Sourdel, «Al-
Fadl b. al-Rabi‘», p. 730; id., Le vizirat ‘abbaside 1, p. 89 ;
Atiya, «Al-Rabib. Yanus», p. 351.

59 Voir supra les différentes hypotheses concernant la date de
révocation de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan.

51 Waki®, Ahbar al-qudat 11, p. 92-93.

52 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 122.

53 Waki, Ahbar al-qudar 11, p. 123; al-Sirazi, Tabagat al-
fugaha’ V1, p. 8o.

54 Ce qui justifie la longue biographie que lui consacre Waki,
visiblement fasciné par le personnage.

55 Voir la liste de cas évoquée par Waki‘, Ahbar al-qudat 11,
p. 119-120.

56 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 125. Cf. Hallaq, The Origins
and Evolution of Islamic Law, p. 95, qui propose une
interprétation différente de ce passage.

57 Al-Mawardi, Adab al-qadi 1, p. 248-49.

58 Voir Tillier, « Un espace judiciaire », p. 503.

59 Cette expression apparait surtout chez des auteurs plus tardifs,
tels al-Mawardi (Adab al-qgadi 1, p. 524) et Ibn Hagar (Tahdib
al-tahdib V11, p. 7). Voir a ce sujet van Ess, «La liberté du
juge», p. 29; id., Theologie und Gesellschaft 11, p. 161.

% Ibn Qutayba, Ta’wil, p. 51-52 (trad. Lecomte, Le Traité
des divergences, p. 50-52). Voir également 1’analyse de van
Ess, Theologie und Gesellschaft 11, p. 161-162 ; Chaumont,
«““Tout chercheur qualifi¢ dit-il juste ?”», p. 20.

61 Ibn Qutayba, Ta 'wil muhtalif al-hadit, p. 52.

%2 Chaumont, «“Tout chercheur qualifié dit-il juste ?”»,
p. 19-20.

%3 Van Ess, «La liberté du juge », p. 29.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

D’un point de vue juridique, la pensée de ‘Ubayd Allah semble avoir été amplifiée et stigmatisée
par les générations postérieures: a la suite de la traditionalisation de I’herméneutique juridique dans
le courant du 1m1%/1x° siecle, les méthodes d’un tel savant «rationaliste » sont considérées rétroactive-
ment comme déviantes %. En réalité, comme nous allons le voir, son épitre 2 al-Mahdi ne reflete pas
un relativisme aussi poussé. Le principe «kull mugtahid musib» peut cependant €tre décelé derricre
ce court traité, et constitue une clef de lecture essentielle: derriere cette formule, comme derriere
I’épitre, se dissimule une méme conception de la société musulmane, du réle que doit jouer le savant
et des rapports qu’il entretient avec le pouvoir.

LEPITRE A AL-MAHDI

Remarques générales

Hadit et sunna. L’ épitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-“Anbari serait parvenue a Waki par le biais
de plusieurs informateurs, auxquels Ahmad b. ‘Ubayd Allah b. al-Hasan — le fils de I’auteur — aurait lu
une copie du texte a Samarra’ dans le courant du 1m%/1x¢ siecle . Elle aurait été rédigée a I’intention
d’al-Mahdi en Safar 159 / décembre 775 . Les problemes liés a I’édition de cet unicum ne permettent
pas d’affirmer avec certitude que le texte est conforme, a la lettre pres, a I’original du n¢/vine siecle.
Une référence aux quatre sources du droit (Coran, sunna, igma“ et igtihad) pourrait méme paraitre
anachronique. M.Q. Zaman, qui s’est interrogé le premier sur son authenticité, rappelle néanmoins
que les fondements du droit musulman (usii/) commencent a étre définis dans des écrits antérieurs ©7.
Il remarque également que ‘Ubayd Allah b. al-Hasan cite des hadit-s prophétiques toujours dépourvus
de chaines de transmetteurs : cela plaide en faveur de I’ancienneté du texte, car ’'usage de I’isnad ne
se généralise qu’a partir du m¢/1x¢ siecle %8. De fait, plusieurs indices laissent penser que 1’épitre a
bien été écrite a I’époque indiquée par Waki®.

Tout ce qui concerne le hadit et la sunna dans cette épitre est ainsi caractéristique d’une période de
transition, pendant laquelle le courant des ahl al-hadit se développe et les traditions prophétiques se
multiplient mais sans que certaines conceptions plus anciennes soient encore écartées. Sous le calame de

‘Ubayd Allah b. al-Hasan, le mot « sunna» (plur. sunan) ne fait pas encore systématiquement référence
aux paroles et aux actes du Prophete. La sunna est avant tout un «usage », une pratique exemplaire et
normative entérinée par le passé ©: le tribut (fay’) doit étre percu selon une sunna qui apparait dans
la suite de I’argumentation comme une «bonne pratique », en 1’occurrence anonyme, que I’auteur

%4 Sur la traditionalisation de 1I’herméneutique juridique au (Serjeant, « Caliph ‘Umar’s Letters », p. 78).
I%/1x° siecle, voir Melchert, « Traditionist-Jurisprudents », % Zaman, Religion and Politics, p. 90, note 73. Cf. Robson,
p- 397; Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law, «Isnad», p. 207.

p- 123-126. %9 Sur I’évolution du mot « sunna», voir notamment Juynboll,
5 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 97. «Sunna», p. 879; Schacht, Introduction au droit musulman,
6 Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 107. p. 26, 36; Bravmann, The Spiritual Background p. 123 sq;
7 Zaman, Religion and Politics, p. 89. Il s’appuie notamment Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 55; Serjeant, « Sunnah »,
sur I’analyse par R.B. Serjeant des lettres attribuées a ‘Umar p- 33-34; Crone, God’s Rule, p. 126-127.

b. al-Hattab, et notamment destinées & Abtl Miisa al-As‘ari ﬁ

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

connait pour en avoir entendu parler (§ 16) 7°. La sadaga doit de méme étre collectée selon des sunan
qui ne font pas référence a un modele spécifique, mais sont simplement connues par les musulmans
et mises en pratique (§ 20). Cette ancienne conception de la sunna est parfois évoquée avec plus de
précisions: des le début de sa lettre, le calife apparait non seulement comme un bon connaisseur de
la sunna du Prophete, mais encore «des ceuvres passées des imam-s» (§ 1). Ce dernier terme évoque
probablement les pieux ancétres, dont la conduite doit « guider » la communauté et servir d’exemple
(§ 6); peut-étre fait-il aussi allusion a des califes antérieurs (tels ‘Umar b. al-Hattab ou I’'Umayyade
‘Umar b. ‘Abd al-“Aziz, cités plus loin), dont les pratiques louables constituent des sunan a I’époque
umayyade 7'. Quelques lignes plus loin, il affirme d’ailleurs qu’ Allah communique Ses ordres dans Ses
versets, mais aussi a travers les prophetes, les «califes bien guidés » et les imams juristes (§ 3) 72

La «pratique normative » semble, en d’autres endroits, liée a la parole divine. ‘Ubayd Allah b. al-
Hasan recommande ainsi de distribuer le fay’ selon les sunan en vigueur et cite les versets coraniques
qui les justifient (§ 18). A la fin de I’épitre, la sunna est explicitement désignée comme celle d’ Allah,
dans un contexte ou I’on attendrait plutot une référence a celle du Prophete : Allah a donné au calife
une connaissance supérieure de « Son Livre » (le Coran) et de «Sa sunna» (§ 26) 73. Dans le Coran,
la «sunna » est également celle d’ Allah et fait référence au cours de I’histoire humaine ou au sort des
générations passées 74. Ce n’est cependant pas dans ce sens que ‘Ubayd Allah I’emploie : la « pratique
normative » peut étre déduite de la parole divine. Cette conception de la sunna semble caractéristique
de I’époque umayyade 75. L’épitre de ‘Ubayd Allah se situe donc a la croisée de représentations
successives de la sunna, 3 mi-chemin entre la «tradition vivante 7°» des anciennes écoles juridiques
et son assimilation au hadit prophétique.

Non seulement la sunna n’équivaut pas toujours au hadit, mais tout ce qui sera plus tard inclus dans
le hadit ne I’est pas encore lors de la rédaction de ce traité. Sept traditions prophétiques sont explicite-
ment désignées comme telles par I”auteur, lorsqu’il attribue des propos au Prophete (§ 19, 20, 25). Une
huitieme peut étre identifiée, bien que le Prophete ne soit pas mentionné, lorsque ‘Ubayd Allah affirme
qu’un Successeur a, littéralement, « remonté » (rafa‘a) un hadit : cela laisse entendre qu’il s’agit d’un
hadit marfii‘, ¢’est-a-dire remontant au Prophete en personne (§ 11) 77. Mais ce n’est pas tout: a deux
reprises, I’auteur illustre ses propos par des sentences qui ne prendront que plus tard la forme de hadit-s.
«Une journée d’imam juste vaut mieux que soixante ans de dévotion» (§ 9), a-t-on selon lui coutume
de dire: cette phrase, qu’il assimile a un dicton ou un proverbe, devient a partir du 1%1x° siecle un
hadit souvent cité dans les miroirs des princes ; un des plus anciens auteurs a la mentionner sous forme

70 Cette «bonne pratique » peut avoir été instituée par une 73 D’autres exemples d’assimilation de la sunna a celle d’ Allah

personne en particulier (voir Bravmann, The Spiritual apparaissent dans la lettre d’al-Walid 1I (al-Tabari, Ta’rih

Background, p. 155); elle est néanmoins « anonyme » dans 1V, p. 228; trad. Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 120), et

le sens ou I’auteur ne mentionne pas cette personne. dans la Risala ila wali I-‘ahd de ‘Abd al-Hamid b. Yahya,
7' Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 52; Hallaq, The Origins p- 218.

and Evolution of Islamic Law, p. 46. 74 Voir Merad, La tradition musulmane, p. 30; Juynboll,
72 Comme le remarque Zaman (Religion and Politics, p. 86, «Sunna», p. 879.

note 57), I’expression «al-hulafa’ al-rasidin» ne fait pas 75 Crone, God’s Rule, p. 127. Voir également Bravmann,

nécessairement référence aux quatre califes « bien guidés » The Spiritual Background, p. 168.

reconnus plus tard par le sunnisme. 76 Schacht, Introduction au droit musulman, p. 36.

ﬂ 77 Cf. Robson, « Hadith », p. 25.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

de tradition prophétique est Abai ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam (m. 224/838) 78. A la fin de son épitre,
‘Ubayd Allah fait enfin allusion a «ce que l’on dit (ma gila) sur ceux qui ferment leur porte au nez
des nécessiteux 79» (§ 28): 'emploi de la forme passive gila laisse penser qu’il fait ici référence a un
dicton connu de son temps. Il est plus tard connu sous la forme d’un hadit, consigné par Ibn Hanbal
(m. 241/855) et al-Tirmidi (m. 279/892) 8. 1l est peu vraisemblable que I’auteur néglige d’attribuer
ces paroles au Prophete s’il les connait effectivement en tant que traditions prophétiques. Tout porte
donc a croire que I’épitre a été rédigée avant que ces maximes ne soient intégrées dans le hadit.

Les finances publiques. Le cceur du traité est consacré a quatre domaines relevant du califat,
deux appartenant a la sphere des finances publiques: le tribut (fay’) et I’aumone l1égale (sadaga). La
maniere dont ‘Ubayd Allah b. al-Hasan aborde la question des impdts inscrit résolument son épitre
dans le contexte sociopolitique de la seconde moitié du 11/viu® siecle. Pour I’auteur, comme chez les
juristes postérieurs, le fay’ désigne les impots levés sur les populations non-musulmanes de I’Empire,
en particulier le harag (§ 17) 3'. La répartition de ces recettes fiscales fait I’objet d’une longue argu-
mentation, fondée sur des versets coraniques puis sur une sunna attribuée au calife ‘Umar, prouvant
qu’elles doivent étre distribuées a I’ensemble de la Communauté (§ 18).

Qu’un tel développement conduise a formuler une conclusion aussi « simple » pourrait surprendre :
pour la plupart des juristes postérieurs, a commencer par Abt Yasuf, le fay’ doit étre partagé entre
tous les musulmans #2. Mais sous les premiers ‘Abbasides une telle position n’a encore rien d’évident.
A la période umayyade, le fay’ ne fait pas I’objet d’une répartition égalitaire: seuls les descendants
d’émigrés arabes y ont droit, sous forme de pensions ou de traitements pour service militaire. Cette
distribution inégale de la rente fiscale, tres tot débattue en Iraq, est véritablement remise en cause lors
de la révolution ‘abbaside: le rdle des troupes hurasaniennes et la professionnalisation de I’armée
releguent au second plan les anciennes familles militaires des amsar, qui perdent leurs pensions. Dans
le méme temps, I'idée que le fay’ doit étre distribué entre tous les musulmans s’impose peu a peu:
cette position, dit-on alors, aurait été celle du calife ‘Umar 33. Au début du régne d’al-Mahdji, il est
probable que la question du fay’ est un sujet briilant. Quelques décennies plus tard, le Kitab al-amwal
d’Abi ‘Ubayd (m. 224/838) se fait encore 1’écho des controverses qui ont enflammé les esprits au
milieu du 11%/vin® siecle et qui ne sont peut-étre pas encore terminées 4. En déclarant que le fay’ doit
revenir a la Communauté entiere, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan ne rappelle pas une regle communément
admise, mais prend position dans les débats de son époque.

78 Abli ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwdl, p. 10. al-Bayhaqi al-kubra V111, p. 162 ; al-MundirT (m. 656/1258),

Cet auteur s’appuie sur un isndd remontant a AbG Hurayra al-Targib wa-I-tarhib 111, p. 117, 172.

—rapporteur jugé peu digne de confiance des le m1°/1x° siecle 79 C’est nous qui soulignons.

(Merad, La tradition musulmane, p. 77; Robson, «Abii 3 Voir la traduction infra.

Hurayra», p. 129) —, et comportant un maillon anonyme 8' Cf. Van Berchem, La propriété territoriale, p. 9 sq;
(‘an ragulin ‘an...): ces indices laissent penser que le hadit Lgkkegaard, Islamic Taxation, p. 40; id., «Fay’ », p. 869;
est forgé assez tardivement d’apres une sentence anonyme Lambton, Landlord and Peasant in Persia, p. 19.

plus ancienne. D’ailleurs, il ne figure pas dans les ouvrages 82 Madelung, « Has the Hijra come to an End ?», p. 257.
canoniques classiques de hadit. Il apparait sans isndd sous 83 Madelung, «Has the Hijra come to an End ?», p. 235-36;
la plume d’Ibn ‘Abd Rabbih, al-Igd al-farid 1, p. 25. 1l est Crone, « The First-Century Concept of Higra », p. 364.
plus tard rapporté par al-Tabarani (m. 360/971), al-Mu‘gam 84 Abii ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal, p. 222 sq.
al-kabir X1, p. 337; al-Bayhaqi (m. 458/1066), Sunan Cf. Madelung, «Has the Hijra come to an End ?», p. 236. ﬁ

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148

MATHIEU TILLIER

Le theme de la perception du harag (§ 16-17) se trouve également en prise directe sur la réalité
contemporaine du sawdd basrien. Le statut fiscal des terres iragiennes est une question cruciale pour
le califat dont les revenus dépendent en grande partie des taux d’imposition appliqués aux productions
agricoles: elle est abordée par Ibn al-Mugqaffa® dés I’époque d’al-Mansiir %5, et donnera lieu 4 la rédac-
tion d’un des premiers traités juridiques musulmans par Abt Yusuf (son fameux Kitab al-harag), ala
demande du calife al-Rasid 3. Les tensions évoquées plus haut entre al-Mahdi et ‘Ubayd Allah b. al-
Hasan refletent la lutte qui est déja engagée entre le califat et les populations locales sur le statut des
terres. Al-Mahdi souhaite augmenter les rentrées fiscales en prélevant le harag sur un grand nombre
de domaines, puisque ses revenus sont bien plus élevés que ceux de la simple sadaga 37; ‘Ubayd Allah
défend quant a lui les intéréts de la population d’al-Basra et des environs, en proclamant que leurs
terres ne sont soumises qu’a I’aumone 1égale .

Son épitre s’inscrit dans une démarche comparable, et la question du harag est peut-étre un des prin-
cipaux motifs de sa rédaction. Alors que ‘Ubayd Allah délivre des conseils trés généraux dans le reste
du traité, les parties consacrées aux impOts prennent une tournure plus concrete : fort de son expérience,
I’auteur s’ appuie sur des exemples dont il a été€ personnellement témoin (§ 17). Contrairement a I’ affaire
précédemment évoquée, I’argumentation de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan ne concerne pas le statut des terres,
mais le montant de leur imposition : trop lourd a supporter, le sarag doit étre diminué. Le probleme de
I’asphyxie fiscale du Sawad avant le califat d’al-Mahdi est bien connu. Jusqu’alors, le harag est calculé
selon le systeme de la misaha, en fonction de la superficie de la terre : une somme fixe est payable chaque
année, sans considération de la récolte ni du prix réel des denrées cultivées. Sur les conseils de son vizir Abil
‘Ubayd Allah Mu‘@wiya b. ‘Ubayd Allah b. Yasar — auteur d’un rapport sur I’impdt foncier 39 —, al-Mahdi
aurait progressivement abandonné le systeme de la misaha dans le Sawad au profit de la mugasama, plus
favorable aux paysans: le montant du sarag est désormais proportionnel aux récoltes °°.

Nul ne sait si la politique fiscale d’al-Mahdi et de son vizir a été€ influencée par 1’épitre de “‘Ubayd
Allah b. al-Hasan: le pouvoir central est sans doute averti par d’autres biais du mécontentement qui
gronde alors dans les campagnes 9'. Le plus important est que le cadi-gouverneur transmet au pouvoir
central les doléances des populations soumises au harag — ce qui inclut a 1’évidence des populations
non-musulmanes %% : méme si ‘Ubayd Allah b. al-Hasan fonde son argumentation sur I’intérét de
I’Etat, qui peut compter sur des recettes plus élevées s’il évite de pressurer les campagnes, il se fait
avant tout le porte-parole et le défenseur des populations locales 93.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 |
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026

85 Tbn al-Mugaffa‘, Risalat al-sahaba, p. 58-61. L auteur s’éleve
en particulier contre I’arbitraire des agents du fisc.

86 Voir la partie consacrée au cas du Sawad : Aba Yusuf, Kitab
al-harag, p. 28-39 (trad. Fagnan, p. 43-61).

87 Cf. Cahen, «Kharadj », p. 1031. Sous le régne d’al-Mahdi, le
harag peut atteindre 60% de certaines productions agricoles.
Cette taxation a outrance pousse certains paysans du Sawad a
fuir leur terre — ce probleme est plus tard évoqué par Abil Yaisuf
dans son Kitab al-harag (p. 85 ; trad. Fagnan, p. 129). Al-Dari,
al-‘Asr al-‘abbasi I-awwal, p. 97,205 ; Modarressi Tabataba'i,
Kharaj in Islamic Law, p. 39. Sur le poids des imp06ts fonciers,
voir également Cahen, «Fiscalité », p. 141-142.

8 Voir supra. Plus tard, le calife Hariin al-Rasid entre de

Mathieu Tillier

Anlsl en ligne

nouveau en conflit avec la population d’al-Basra, a qui il
tente d’imposer le paiement du harag. Lekkegaard, Islamic
Taxation, p. 86.

89 Sourdel, Le Vizirat ‘abbdside, p. 97 ; Modarressi Tabataba’i,
Kharaj in Islamic Law, p. 61.

90 Al-Dari, al-‘Asr al-‘abbasi l-awwal, p. 205; Modarressi
Tabataba’i, Kharaj in Islamic Law, p. 36-37; Cahen,
«Fiscalité», p. 144 ; Ashtor, A Social and Economic History,
p- 40; Bosworth, « Mukasama», p. 506.

91 Cf. al-Gahgiyari, Kitab al-wuzara’ wa-l-kuttab, p. 91.

92 Voir notamment les données réunies par M. Gil (Jews, p. 500-
501) sur les communautés juives d’al-Basra et d’al-Ubulla.

93 Cf. van Ess, Theologie und Gesellschaft 11, p. 159.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

En soi, cette position en maticre fiscale n’a rien de scandaleux. Depuis 1’époque umayyade, le
pouvoir rajuste périodiquement les taux d’impositions en fonction des capacités des terres et des
habitants, notamment en Syrie et en Haute-Mésopotamie 94. Cependant, ces conseils sont délivrés
par un cadi qui n’a pas hésité a braver al-Mahdi et a contrecarrer ses desseins relatifs au statut fiscal
des terres basriennes (voir supra). Venant d’un tel homme, la lettre devient presque «provocante»,
selon I’expression de P. Crone et de M. Hinds 9. Et la provocation ne s’arréte pas la: non seulement
sa vision de la société et du pouvoir s’oppose violemment a celle du califat ‘abbaside, mais le récit
qu’il ébauche de I’histoire du monde est en lui-méme un défi lancé a al-Mahdi.

Une représentation politique de I'histoire

La maniere d’évoquer I’histoire d’un pays, d’une nation ou d’une religion est souvent influencée
par une vision politique. S’appuyant sur les lettres des califes al-Walid II et Yazid III, P. Crone et
M. Hinds montrent que les Umayyades divisent I’ histoire en deux périodes : celle de la prophétie, qui
se termine avec Muhammad, et celle du califat. Grace a cette distinction, les califes n’apparaissent
pas comme les simples successeurs du Prophete, mais comme les vicaires d’Allah, dont ils tiennent
directement leur autorité 9. ‘Ubayd Allah b. al-Hasan consacre pour sa part le début de son épitre a
une «histoire sacrée » sous-tendue par une conception du pouvoir bien différente (§ 3 a 7).

Bien qu’évoquée en termes généraux et parfois ambigus, son histoire est celle de I’islam. Elle
commence par la Révélation, a travers laquelle Allah dicte Sa religion et Sa Loi aux prophetes, aux
califes et aux «imams juristes et véridiques » (§ 3). A ce temps de la révélation succéde immédiatement
une période d’application des commandements divins par les pieux ancétres, ¢’est-a-dire les agents
précédemment cités de la Révélation (prophetes, imams), auxquels viennent s’adjoindre d’autres
personnes : des «nobles», des savants qualifiés de «hulafa’ 97 », des justes, des martyrs et des hom-
mes pieux. Grace a ces hommes, Allah a répandu Sa religion, rétabli I’équilibre social, la prospérité
économique et la paix (§ 4). La troisieme étape est a peine évoquée : I'injustice et la désobéissance
a Allah se répandent sur terre. Heureusement, un groupe d’hommes reste fidele a Allah et au pacte
conclu avec Lui. Apres de longues souffrances, ils finissent par I’emporter et ramenent la paix et la
sérénité (§ 5). Bien que ces événements soient mentionnés en termes flous, il s’agit trés certainement
d’une allusion a la révolution ‘abbaside: il est question d’un départ pour une contrée lointaine (le
Hurasan ?), d’épreuves physiques parfois mortelles — une guerre ou les combattants tombent en mar-
tyrs —, et de I’établissement d’un nouveau «regne » (wilaya) dont certains souverains ont déja disparu
(al-Saffah et al-Manstr ?).

94 Forand, «The Status of the Land and Inhabitants », p. 29. 97 Ou des hulafa’ qualifiés de «savants» et qui plus est
Cf. Abu Yasuf, Kitab al-harag, p. 84 (trad. Fagnan, p. 128). d’«impeccables »... L auteur veut-il parler de « califes» ou

Des ajustements continuent a étre pratiqués sous al-Rasid fait-il référence a des halifa-s au sens plus large, conformément
(al-Gahgiyari, Kitab al-wuzard’ wa-1-kuttab, p. 174-175). a certaines interprétations du terme coranique a la fin de
95 Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 98. I’époque umayyade ? Il est probable que ‘Ubayd Allah b. al-
9 Ibid., p. 277 (ces lettres sont traduites p. 118-128). La Hasan joue volontairement sur cette ambiguité (cf. al-Qadyi,
conception de I’histoire qui transparait dans les lettres de «The Term “Khalifa” », p. 392-411).

‘Abd al-Hamid est également analysée par al-Qadi, «The
. . 149
Religious Foundation », p. 248, 250. —

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

150

MATHIEU TILLIER

Cette dernicre période doit particulierement retenir notre attention: le mouvement qui conduit
a I’établissement des “Abbasides est évoqué de maniere si abstraite qu’il confine a une vision cyclique
de I’histoire. Il semble se développer en deux étapes: la «fuite » due a I’injustice (la racine HRB est
employée deux fois a quelques mots d’intervalle), puis la guerre. Bien que le terme higra n’apparaisse
pas, ce schéma n’est pas sans rappeler I’«émigration» du Prophete, suivie de sa lutte contre les
Mecquois 9. De fait, des indices textuels plus tardifs montrent que le mouvement des Hagimiyya au
Hurasan est percu comme une nouvelle hégire, reproduisant le modele de la fuite a Médine 9. L’ épitre
de ‘Ubayd Allah reflete ici a mots couverts une interprétation déja répandue de ces événements.

Ce récit de I’histoire islamique prend tout son sens lorsqu’il est comparé a I’image que les
premiers ‘Abbasides veulent donner d’eux-mémes : ils tentent en effet de renforcer leur 1égitimité en
donnant une coloration messianique a leur prise du pouvoir. Leur révolution est soutenue par la mise
en circulation, a al-Kifa et al-Basra, de hadit-s prophétisant la persécution (bala’) des ahl al-bayt,
puis le soulevement au Hurasan préalable au rétablissement de la justice '°°. Les premiers califes
‘abbasides se présentent en restaurateurs de ’islam et adoptent des lagab-s faisant référence aux
attentes messianiques qui continuent a mobiliser les masses '°'. Celui d’«al-Mahdi» est un des plus
significatifs : al-Mansir le décerne a son fils et héritier présomptif de son vivant — insinuant qu’il est le
«messie » attendu — sans doute pour contrer la propagande mahdiste d’un des principaux mouvements
d’opposition au régime, celui du hasanide Muhammad al-Nafs al-Zakiyya '°2. Le calife destinataire
de I’épitre apparait ainsi comme un acteur essentiel de cette histoire apocalyptique. D’autres hadit-s
annoncent a la méme époque que le pouvoir reviendra ensuite au Christ, Isa b. Maryam '°3: selon la
tradition eschatologique qui s’est développée a I’époque umayyade, son retour sur terre pour diriger
la communauté musulmane précede immédiatement la fin du monde '°4. Les injonctions de ‘Ubayd
Allah b. al-Hasan, qui cite a la fin de son épitre plusieurs hadit-s sur I’'imminence de I’Heure derniere,
doivent étre lues en liaison avec une telle conception de I’histoire : elles annoncent 1’ultime étape du

récit qui introduit son épitre (§ 25).

98 Dans le Coran, I’«émigration » est présentée comme une '°° Al-Diri, «al-Fikra I-mahdiyya », p. 126; Madelung, «al-

réponse au mauvais traitement des premiers musulmans ; le Mahdi», p. 1233. Voir par exemple Ibn Abi Sayba, al-
hadit 1’évoque parfois en terme de «fuite» (Crone, « The Musannaf V11, p. 527. Cf. Crone, God’s Rule, p. 87; id.,
First-Century Concept of Higra», p. 354, 384). Slaves on Horses, p. 65.

99 Sharon, Black Banners, p. 23, 187; Crone, «The First- '°' Lewis, «The Regnal Titles », p. 16-19 (repris dans Lewis,
Century Concept of Higra », p. 380 (I’auteur se fonde Studies in Classical and Ottoman Islam); voir également

notamment sur Ahbar al-dawla I-‘abbasiyya, p. 199); id., Cook, Studies in Muslim Apocalyptic, p. 144-146.
Slaves on Horses, p. 65. Le parallele apocalyptique entre '°* Al-Diri, «al-Fikra [-mahdiyya », p. 129 ; Bacharach, « Lagab

la révolution ‘abbaside et I’hégire apparait encore chez al- for a Future Caliph », p. 273; Madelung, «al-Mahdi»,
Gahiz (Managib al-Turk 1, p. 15), qui compare les Ansar p- 1233. Cette conception messianique du califat sous les
de Médine aux «Hurasaniens, qui ont aidé les héritiers premiers ‘Abbasides se situe dans la lignée de 1’idéologie
[du Prophete] a la fin des temps (sic) ». politique des Umayyades, qui sont souvent décrits dans de
Le concept de higra demeure essentiel apres la mort du tels termes, en particulier dans la poésie. Cf. Crone et Hinds,
Prophete, et continue a étre invoqué par le pouvoir umayyade, God’s Caliph, p. 36; Crone, God’s Rule, p. 41. D’autres
afin de renforcer le mouvement des conquétes (Madelung, opposants aux premiers ‘Abbasides font également usage
«Has the Hijra come to an end ?», p. 233-234). Lutter d’une telle rhétorique messianique, comme I’Umayyade
contre un pouvoir injuste par I’émigration, puis la guerre — a Abli Muhammad al-Sufyani (voir Cobb, White Banners,
I’exemple du Prophete — est également préconisé par certains p- 47, 55)-

groupes harigites, comme les Azariqa et les Nagdiyya (Crone, '°3 Madelung, «al-Mahdi», p. 1233.

«The First-Century Concept of Higra », p. 379, 382). 194 Ibid., p. 1231.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II1¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

Les termes employés par ‘Ubayd Allah b. al-Hasan pour décrire la révolution ‘abbaside sont

suffisamment flous et ambigus pour laisser croire qu’il inscrit son récit dans une telle vision messianique.
Son épitre pourrait donc étre interprétée comme un manifeste de soutien au régime. Le role que I’ auteur
assigne a al-Mahdi vient cependant nuancer cette impression. En effet, le calife n’est pas présenté
comme 'instrument d’un destin irrémédiablement positif: ‘Ubayd Allah ne lui demande rien moins
que de faire ses preuves. Les hulafa’ qui ont autrefois su appliquer les commandements d’ Allah étaient
«infaillibles » (ma‘simiin, ‘isma) (§ 4), mais cet adjectif n’est pas repris pour qualifier les califes
‘abbasides. Les anciens se montraient «justes» (mugsitin) dans leurs jugements (§ 4), alors qu’on
attend toujours d’al-Mahdi qu’il soit «un imam juste et un arbitre équitable » (§ 7). Certes, le début
de son regne semble de bon augure — I’auteur fait probablement allusion a la libération de prisonniers
politiques et a la distribution de généreux présents '°> —, mais ces signes précurseurs attendent d’&tre
confirmés (tamam) (§ 8). L'impeccabilité des anciens a été récompensée par Allah qui a imposé au
peuple de leur obéir (§ 4); en revanche, al-Mahdi doit encore conquérir 1’obéissance de ses sujets,
conditionnée par sa justice et la rectitude de sa politique (§ 7) '°°.

Si ‘Ubayd Allah b. al-Hasan intégre son destinataire dans un schéma messianique, dans lequel la
fin du monde approche, ce n’est donc pas sans ironie : al-Mahdi doit encore prouver qu’il mérite son
lagab, en établissant sur terre le regne de la justice. Or les conseils qu’il lui prodigue laissent supposer
qu’il doute de sa capacité a conquérir seul son titre de mahdi. Bien plus, le cadi finit par adopter un
ton menagant: son rappel insistant de la proximité de I’Heure dernieére sonne comme une sommation
(§ 25, 26). Il n’y a plus le temps de tergiverser: le calife doit étre juste '°7 et gagner «les degrés les
plus élevés » du Paradis (§ 7), ou bien il sera condamné a I’Enfer (§ 28). ‘Ubayd Allah b. al-Hasan
détourne ainsi le schéma messianique pour mieux placer al-Mahdi face a ses responsabilités.

Une conception du pouvoir

Cet exposé historique n’a d’autre but que de pousser al-Mahdi a accepter les propositions de
‘Ubayd Allah b. al-Hasan: le calife saura prouver sa légitimité s’il suit ses conseils. Or la rhétorique
du cadi-gouverneur, qui prétend viser la réalisation du modele messianique, n’est qu’un leurre: ce
qu’il propose est en rupture avec I’ancienne organisation du pouvoir. En apparence, il s’agit d’une
simple collaboration entre le calife et les ‘ulama’ '°®; mais une lecture attentive montre que ‘Ubayd
Allah préconise presque une séparation des pouvoirs, qui retirerait au califat une grande part de son
autorité dans le domaine juridique.

La conception du pouvoir, telle qu’elle apparait en particulier au début de I’épitre, est directement
issue de celle qui prévalait a I’époque umayyade : la communauté musulmane est implicitement
assimilée a une caravane, que le souverain doit guider vers le salut '9. Allah a «tracé» (anhaga)

195 Madelung, «al-Mahdi», p. 1233. 197 Laracine ‘DL, qui évoque la justice, apparait a onze reprises
196 On remarque comment ‘Ubayd Allah b. al-Hasan prend dans I’épitre.
le contre-pied de ’idéologie umayyade, qui faisait de '°® Zaman, Religion and Politics, p. 91.
I’obéissance au calife une obligation absolue (al-Qadi, «The '* Crone, God’s Rule, p. 21-22. Voir également al-Qadi, « The
Religious Foundation », p. 252): pour I’ auteur, 1’obéissance Religious Foundation», p. 250. 151
se mérite. —

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152

MATHIEU TILLIER

un «chemin» (sabil) pour les musulmans, qui doit leur permettre de «marcher droit» (yastagimii,
istagamat subulu-hum) jusqu’a Lui (§ 3 et 4). Les pieux ancétres qui ont autrefois su appliquer la Loi
divine sont des « guides bien dirigés » (al-hudat al-muhtadiin) '*° et des «imam-s ' » : ils pergoivent
la «lumiere » (niir) dont Allah éclaire la route, et sont «suivis » par le peuple (§ 4). On attend aussi
que le calife al-Mahdi — dont le lagab appartient au méme champ sémantique — soit un bon « guide »
(vahdi), «avangant» (yasir) "2 sur le méme chemin qu’eux (§ 7). Appliqués au califat, ces différents
termes participeraient d’une définition «absolutiste» de I’institution: le calife serait I’agent d’ Allah
sur la terre, serait inspiré par Lui, et pourrait ainsi guider légitimement la communauté, y compris
sur le plan juridique. Dans les faits, il est probable que ni les derniers Umayyades ni les premiers
‘Abbasides ne parviennent a imposer une telle domination charismatique. Mais leurs écrits comme leurs
actes montrent qu’ils restent attachés a une telle conception du pouvoir ''3. La politique d’al-Mahdi,
qui intervient a plusieurs reprises dans les proceés de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan et tente de modifier le
statut fiscal des terres basriennes, en est la meilleure preuve. L’auteur de I’€pitre, qui connait ’image
que le calife a de son autorité — pour en avoir lui-mé&me fait I’expérience —, est obligé d’inscrire son
discours dans une telle représentation du pouvoir. Néanmoins, il cultive de nouveau I’ambiguité : parmi
les pieux ancétres figurent certes des hulafa’, mais également des prophetes, et des «imam-s faqih-s»
dont il n’est pas précis€ s’il s’agit de califes juristes ou de juristes prééminents ''4.

En réalité, ‘Ubayd Allah défend une conception bien différente du pouvoir. Certes, lorsque les
sources de la Loi sont silencieuses, il revient au calife (wali amr al-muslimin) de «1égiférer », et les
autres agents de I’Etat doivent s’en remettre 2 ses décisions (§ 22). Mais ce pouvoir est trés restreint :
lorsqu’ Allah s’est prononcé, a travers le Coran ou la sunna du Prophete, personne (laysa li-ahad...
illa) n’a le droit de passer outre, ce qui implique que le souverain doit également se soumettre a la
Loi. Cela vaut pour les domaines évoqués dans I’épitre, notamment celui des impdts, dont ‘Ubayd
Allah rappelle les différentes regles coraniques. Concernant leur répartition, le calife dispose d’une
faible marge de manceuvre: il peut seulement décider du montant a allouer a chacune des catégories
prévues par la Loi (§ 21). En matiere judiciaire, un cadi doit appuyer ses jugements sur quatre sources
du droit (Coran, sunna du Prophéte, consensus, igtihdd personnel), parmi lesquelles le calife ne figure
pas en tant qu’autorité de référence, puisque la capacité d’igtihad est déléguée au cadi (§ 14) ''5. Cette
affirmation nuance fortement le paragraphe 22, olt I’auteur semble soumettre les cadis aux instructions
califales lorsque les sources de la Loi sont silencieuses : les gadi-s ne sont pas expressément cités, mais

110 T a racine HDY, qui a le sens de «guider», est a elle seule Origins and Evolution of Islamic Law, p. 185) pensent a
répétée onze fois dans I’ épitre. I’inverse que le califat n’a jamais considéré son autorité

'] faut rappeler que la racine "MM appartient également au comme supérieure a celle des juristes. Leurs conclusions
champ sémantique du voyage ; le verbe amma signifie «se reposent néanmoins sur la seule analyse du discours tenu
diriger » ou «marcher en téte». Kazimirski, Dictionnaire par les ‘ulama’ (dont I’épitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan),
arabe-frangais 1, p. 50. a I’exclusion de celui du califat. La réalité historique doit

12 Pour les besoins de notre démonstration, nous nous permettons plus probablement étre recherchée entre ces deux schémas
parfois de revenir au sens originel de certains mots, qui théoriques.
seront traduits un peu différemment plus loin. "4 Cf. Zaman, Religion and Politics, p. 86. Voir supra.

13 Crone, God’s Rule, p. 22 ; al-Qadi, « The Religious Foundation», ''5 Sur la portée de cette épitre en matiere judiciaire, voir Tillier,
p- 250. Zaman (Religion and Politics, p. 105) et Hallaq (The Les cadis d’Iraq, p. 552-554-.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II1¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

I’emploi du verbe gada laisserait penser qu’ils font partie des fonctionnaires soumis a cette régle 6.

Si tel était le cas, les paragraphes 14 et 22 entreraient néanmoins en contradiction : on ne peut a la fois
affirmer que les cadis ont le droit de pratiquer leur igtihdad par délégation du calife et qu’ils doivent
se soumettre aux instructions de ce dernier. Il est probable que ‘Ubayd Allah b. al-Hasan conserve
dans le paragraphe 22 une ambiguité «diplomatique», pour ne pas pousser la provocation au-dela
des limites acceptables. Si tel est bien le cas, sa critique concerne avant tout les gouverneurs, comme
le pense M.Q. Zaman ''7, et ne s’étend pas a I’appareil judiciaire.

Contrairement a la conception du halifat Allah, le calife n’a plus le monopole de la représentation
divine. ’ancien schéma historique binaire — dans lequel Allah se fait représenter successivement par

des prophetes et par des califes '8

—est remplacé par un age d’or unique ou Ses lieutenants sont tant
les prophetes et les califes que les justes, les martyrs, les hommes pieux et les «imams juristes » (al-
a’imma al-fugaha’) — plus probablement assimilables, de fait, a des savants prééminents qu’a des califes
férus de droit ''9. Les califes et les savants sont donc placés symboliquement sur un pied d’égalité. Le
fameux principe soutenu par ‘Ubayd Allah b. al-Hasan, «kull mugtahid musib », peut étre compris en
lien avec cette vision du pouvoir: la réflexion individuelle de tout savant est valable, et le calife n’est
plus qu'un mugtahid comme les autres. Un jugement fondé sur I’ effort de réflexion d’un cadi est valide
méme s’il contredit les conclusions personnelles du souverain ; selon 1’auteur de I’épitre, le calife doit
d’ailleurs garantir I’exécution inconditionnelle de ses jugements (§ 15). Le relativisme de ‘Ubayd Allah
b. al-Hasan semble avant tout politique : il s’oppose a une conception absolutiste du califat.

Comme le montre M.Q. Zaman, ce principe n’entre pas nécessairement en contradiction avec celui
du consensus (igma“), que ‘Ubayd Allah défend dans son épitre '2°: dans la hiérarchie qu’il propose
des sources de la Loi, I’igtihad vient apres le consensus (§ 14), et cela implique qu’il ne fait autorité
qu’en cas de silence des autres sources. Cette position du consensus des «imams juristes » signifie
concretement que son autorité est supérieure a I’ igtihad du calife. C’est dans une telle perspective que

‘Ubayd Allah b. al-Hasan incite al-Mahdi a s’entourer de savants, seul moyen de réaliser ses ambitions
messianiques : le calife ne peut tout connaitre — est-il dit en substance —, et seuls des savants experts
de la sunna et du droit sauront I’aider a administrer I’Empire avec justice (§ 26). Il s’agit en apparence
d’un simple «soutien» administratif. Mais, de fait, I’auteur nie toute impeccabilité du calife, et toute
connaissance supérieure des normes qui doivent régir ce monde. Que 1’on considere en outre que le
consensus de ces savants pese plus lourd que les décisions califiennes, et I’on s’ apercoit que le modele
proposé ne laisse plus qu’une place réduite au souverain '2!.

‘Ubayd Allah b. al-Hasan ne recommande pas n’importe quels savants a al-Mahdi, mais évoque des
habitants des «amsar» (§ 26), terme couramment utilisé a cette époque pour désigner les grandes villes
fondées par les musulmans dans le sud de I’Iraq (en particulier al-Basra et al-Kufa) '22. Il est difficile
de ne pas rapprocher ce conseil de celui que donnait Ibn al-Mugaffa® quelques années plus tot dans
sa Risalat al-sahaba: celui-ci encourageait le calife al-Mansur a prendre des savants iragiens a son

116 Telle est d’ailleurs 1interprétation de Hallaq, The Origins ''9 Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 98.

and Evolution of Islamic Law, p. 185. 120 Zaman, Religion and Politics, p. 90.
117 Zaman, Religion and Politics, p. 86. 121 Cf. Zaman, Religion and Politics, p. 91.
18 Voir supra. 122 Voir Bosworth, « Misr», p. 146.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

153


http://www.tcpdf.org

154

MATHIEU TILLIER

service. Malgré leurs qualités morales et rhétoriques, ils souffrent selon Iui d’'une mauvaise réputa-
tion, a cause de la collaboration de certains d’entre eux avec des gouverneurs umayyades injustes '23.
Bien que motivés par des visions différentes du pouvoir, Ibn al-Mugqaffa“ et ‘Ubayd Allah b. al-Hasan
réagissent probablement au méme état de fait: les deux premiers califes ‘abbasides s’ appuient princi-
palement sur des juristes venus du Higaz, et ‘Ubayd Allah ne peut encore étre certain que la tendance
est en train de changer 4. Tout porte a croire qu’il s’ inclut lui-méme dans cette catégorie de savants
des amsar: a travers son épitre, il prend I’initiative de se faire le «conseilleur» du calife. Bien plus,
ses fonctions de cadi lui donneraient une place prééminente comme jurisconsulte : la judicature, écrit-
il, est I’«imam» de toutes les fonctions publiques (§ 15). ‘Ubayd Allah b. al-Hasan bouscule ainsi la
hiérarchie des institutions: ce n’est plus le calife qui est le guide idéal de la caravane, mais le cadi,
juriste dont la parole performative doit désormais faire autorité. Il donne par 1a une assise théorique
a la résistance qu’il oppose concrétement a la politique fiscale et judiciaire d’al-Mahdi.

CONCLUSION

L’ épitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari apparait comme une ceuvre de transition, qui
manipule d’anciens concepts pour modeler un nouveau systeme. Sa formulation est caractéristique
d’une époque ou des termes politico-religieux essentiels sont en train de muer et vont progressive-
ment modifier la perception de 1’islam, de son histoire et de son fonctionnement juridique. Ainsi en
va-t-il de la «sunna», que I’auteur commence a identifier au hadit prophétique, mais qui n’a pas
encore rompu avec ses définitions antérieures. Sa vision du califat prend également racine dans la
conception — toujours présente a son époque — d’un souverain tout puissant, car représentant d’ Allah
sur terre (halifat Allah), doué d’une connaissance supérieure en vertu de laquelle il est le guide 1égi-
time, voire messianique, de la communauté (§ 26). Mais s’il reprend ces concepts et fait mine de les
accepter, ¢’est pour mieux en montrer les contradictions et les remettre en cause : le calife-messie du
moment est encore loin d’avoir prouvé qu’il pouvait ramener le régne de la justice, sa connaissance
supérieure doit étre relativisée devant I'immensité de I’Empire, et il n’a pas autorité a dire le droit
dans les domaines ot Allah a dicté Sa Loi. En fin de compte, ce sont les juristes et les savants qui sont
pour lui les principaux imam-s, guides du califat et de la communauté.

Malgré son caractere provoquant, 1’épitre ne semble pas avoir eu de conséquences particulicrement
néfastes pour son auteur, qui demeure cadi d’al-Basra encore sept ou huit ans apres 1’avoir rédigée, et
semble mourir dans son lit '25. Le destin d’un personnage comme Ibn al-Mugqaffa®, qui a peut-étre payé
de sa vie la rédaction de sa Risdlat al-sahdaba "°, aurait laissé craindre des représailles a 1’encontre
de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan. Un indice permet néanmoins de penser qu’al-Mahdi a réellement pris

connaissance de cette épitre, et qu’il en a au moins en partie compris la portée : I’année de sa rédaction

123 Tbn al-Mugqaffa®, Risalat al-sahaba, p. 38-39. 125 Voir supra.
124 Tsafrir, The History of an Islamic School, p. 40; Tillier, Les "% Sourdel, «La biographie d’Ibn al-Mugaffa‘», p. 322.

cadis d’Iraq, p. 133-135.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Tillier

Un traité politique du lle / Vllle siécle. L'Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari au calife al-MahdT.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

(159/775-776), ‘Ubayd Allah b. al-Hasan perd définitivement ses fonctions de gouverneur de la priere
et peut-€tre un bref moment celles de cadi '*7. Est-ce le moyen pour le calife de marquer sa désappro-
bation, et de retirer a un agitateur potentiel la tribune politique que constitue la hutba du vendredi ? La
sanction d’une telle impertinence serait bien mince. L’habileté rhétorique de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan,
qui parvient a recouvrir son discours corrosif d’un vernis plus acceptable et a adoucir I’acidité de ses
propos par la flatterie, n’explique pas completement la faiblesse de la réaction.

11 faut plutdt penser que 1’auteur doit son salut a I’adéquation entre ses propos et la réalité du terrain
iragien. Bien qu’ils s’accrochent encore a une conception absolutiste du califat, les ‘Abbasides ne
sont plus en mesure d’imposer leur volonté. Rejetés par les chiites, qui contestent leur légitimité, ils
doivent se rapprocher des savants proto-sunnites '>®. Leur installation en Iraq les oblige 2 composer
avec des traditions savantes profondément enracinées localement: leurs désignations de cadis dans
les amsar correspond plus au désir des populations locales qu’a la politique qu’ils tentent de mettre
en ceuvre a Bagdad '*9. ‘Ubayd Allah b. al-Hasan est un Basrien de pure souche, parfaitement intégré
dans le monde des ‘ulama’ locaux '3° et longtemps populaire a al-Basra malgré I’exercice de fonc-
tions socialement périlleuses. Ainsi, al-Mahdi ne peut s’attaquer a ‘Ubayd Allah b. al-Hasan sans
provoquer un fort mécontentement dans les milieux savants d’al-Basra, et renforcer ainsi les mouve-
ments d’opposition aux ‘Abbasides. Il ne peut que marquer son refus de laisser le cadi interférer avec
les affaires du pouvoir, en lui retirant sa fonction la plus politique (celle de gouverneur de la priere).
De fait, le modele préconisé par ‘Ubayd Allah b. al-Hasan est déja en train de se mettre en place, et les
‘ulama’ sont en passe de s’imposer comme les véritables légataires de la prophétie.

TRADUCTION 13!

Le texte de cette €pitre est retranscrit par Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 97-107. Les numéros entre
barres obliques indiquent les pages de cette édition. Afin de faciliter les renvois au texte, les paragraphes
ont été numérotés entre crochets.

[Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari au calife al-Mahdil

[§ 1] /97/ Aunom d’Allah, le Clément, le Miséricordieux.

Qu’Allah guide le Commandeur des croyants, et lui accorde la prospérité et la santé! Je sais
qu’Allah a octroyé au Commandeur des croyants et a ses ministres (wuzard’) vertueux une [tres
bonne] connaissance du Livre d’Allah, de la sunna de Son prophete — la priere et le salut d’Allah
soient sur lui —, et des [ceuvres] passées des imam-s: il mérite pour cela d’étre remercié, et que I’on
se comporte envers lui en conséquence.

127 Van Ess, Theologie und Gesellschaft 11, p. 157-158. Voir voit qu’a la mort de Sawwar b. ‘Abd Allah, ‘Ubayd Allah

supra. est pressenti par des savants locaux pour étre cadi.
128 Crone, Slaves on Horses, p. 68-69. 131 Je remercie Sadoq Missaoui pour sa relecture critique et ses
129 Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 147. remarques avisées.

130 Voir notamment Waki‘, Ahbar al-qudat 11, p. 91, ou 1’on 155

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

156

MATHIEU TILLIER

[§ 2] Je suis conscient de mon ignorance en de nombreux domaines ; ce n’est point 1a me montrer
ingrat envers Allah, car je Lui dois des bienfaits et des faveurs incommensurables. Je Le remercie
et Lui rends grice pour toutes les largesses qu’ll m’a accordées ! J’ai néanmoins décidé de rappeler
[au Commandeur des croyants] ce qu’Allah lui a enseigné, et de lui faire parvenir mon conseil, dans
les domaines qui me sont familiers, en I’instruisant — si Allah veut qu’il en soit ainsi, tout en respectant
les devoirs qu’ Allah et le Commandeur des croyants m’imposent en la matiere — et en lui apportant des
recommandations dont lui et le peuple (al-ra‘iyya) pourraient profiter. J’espere qu’ Allah établira 32
de la sorte [ma] valeur personnelle (hasab), et abolira celle que je tiens de mes ancétres (sabab) '33.
C’est a Lui que je le demande, et je Le supplie de nous assister, le Commandeur des croyants et moi,
afin de Le satisfaire et d’accomplir Sa volonté.

[§ 3] A travers ses commandements, Alldh a tracé un chemin (sabil) [guidant] les croyants dans
leur foi et leur soumission [a Sa volonté] (islam), permettant a la communauté (gamda‘a) de vivre
unie et en harmonie. Il a établi fermement pour eux la religion qu’ll a voulue, afin qu’ils acheévent de
recevoir les bienfaits de leur Seigneur, et pour qu’ils parviennent au terme qu’Allah a promis a ceux
qui croient et font le bien: [Il leur a promis] «d’en faire Ses lieutenants (istahlafa) sur la terre, comme
Il le fit pour ceux qui vécurent avant eux. Il leur a promis aussi d’établir fermement leur religion, qu’il
Lui a plu de leur donner, et de changer, ensuite, leur inquiétude en sécurité. Ils m’adoreront et ils ne
m’associeront rien. Ceux qui, apres cela, seront incrédules : voila les pervers '34». Dans Sa mansuétude,
Allah a permis que ces commandements parviennent a Sa création, par les versets qu’ll a révélés aux
hommes, et par ceux d’entre eux qu’ll a choisis (istahlafa) pour étre Ses prophetes (anbiya’), Ses
messagers (rusula-hu [-mursalin), les califes bien guidés (al-hulafa’ al-rasidin) et les imams juristes et
véridiques (al-a’imma al-fugaha’ al-siddigin). C’est une faveur qu’ Allah octroie a Ses serviteurs, un
gain et un bienfait qu’Il leur accorde /98/ dans Sa sollicitude. Il leur apporte ainsi la Preuve (al-hugga),
afin qu’ils adorent Allah sans Lui associer d’autres divinités, qu’ils Le remercient et ne se montrent
pas ingrats a Son égard, qu’ils suivent le chemin qui mene droit a Lui, qu’ils réclament Son pardon,
qu’ils prennent fermement ce qu’ll leur a apporté, dans I’union et non dans le désaccord.

[§4] Lasunna des préposés a cette mission (awli dalika-I-amr) fut autrefois appliquée — qu’ Allah
guide le Commandeur des croyants ! —, et ils agirent conformément a la lumiere du Livre qu’Allah a
révélé; Il infléchit [les hommes] par leurs paroles et leurs actes, et les attira vers ceux qui suivent [leur
exemple]. Quels hommes excellents que ceux-1a, comme ceux qui sont suivis, et grand bien leur fasse !
Ils seront récompensés et rétribués en fonction de leurs actions '35. Ce sont eux les guides bien dirigés
(al-hudat al-muhtadiin), les imams qui ramenent [vers le droit chemin] (al-a’immat al-a’idiin) '3°,
les nobles (al-asraf) les plus éminents, les humbles de haut rang, les savants lieutenants (al-‘ulama’
al-hulafa’) infaillibles (ma“simiin) aupres de qui I’on cherche refuge ; ce sont les prophetes (al-nabiyiin),

132 Yansa («oubliera») dans I’édition d’al-Maragi, ce qui n’a '34 Citation du Coran, XXIV, 55 (trad. D. Masson).
pas de sens dans ce contexte. Il faut plus probablement lire '35 Référence au Coran, XXXII, 19; XLVI, 14; LVI, 24.

yunsi’ («établira»). 136 expression est trés ambigué, et pourrait également étre
133 C’est-a-dire que I’auteur se prévaut pour conseiller le calife comprise comme une référence eschatologique au retour
de sa valeur personnelle et non de celle qu’il a héritée de des imams a la fin des temps. Le contexte lexical, qui reflete
son prestigieux lignage. Sur ses ancétres et leur role aux la conception d’une communauté musulmane comparable
débuts de I’Islam, voir supra. a une «caravane» guidée vers le salut (cf. Crone, God’s

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

les justes, les martyrs et les hommes pieux. Qu’[Allah] honore ceux-la en tant qu’imams, fréres et
compagnons ! C’est pour eux qu’Allah consolida cette religion et la répandit, qu’ll édifia la colonne
[qui la soutient], qu’ll traga Sa voie, et qu’Il envoie Ses lois (ahkam) aux hommes. Ainsi, Il prit au
fort pour donner au faible, a I’oppresseur pour donner a I’opprimé, au grand pour donner au petit, au
licencieux pour donner au vertueux. [Cela dura] jusqu’a ce qu’ils s’engagent dans un chemin droit,
que [la religion] vive en eux, que la prospérité se répande, que les contrées s’apaisent, et que les
fideles (al-‘ibad) jouissent de la tranquillité. Grace a eux, Allah stabilisa leurs fronticres et éloigna
leur ennemi, et Il leur donna en héritage leur pays, leurs habitations, leurs biens et une terre que leurs
pieds n’avaient jamais foulée — Allah est puissant sur toute chose 37! De la sorte, Il rendit vénérables
leurs droits sur les fideles: Il imposa a ceux-ci de les aimer, de leur étre dévoués, de prendre leur
défense. Il leur imposa de respecter leurs réglements (mawdazina-hum) '3% et d’obéir a leurs ordres
(al-sam‘ wa-I-ta‘a la-hum). Ils ne cesserent de se montrer justes dans leurs jugements (hukm) '39, ils
s’amendaient devant leur Seigneur, faisaient preuve de modération dans leurs conduites, se repentaient
de leurs fautes, revenaient toujours a leur Créateur, se soumettaient a Lui, L’ imploraient de les délivrer,
de sauvegarder leur infaillibilité (“isma) et de leur pardonner, tant et si bien qu’[Allah] fut satisfait
d’eux et qu’ll répandit sur eux Sa bénédiction. « Ceux-la sont les héritiers ; ils hériteront du Paradis
ou ils demeureront immortels '4°.» [Allah] dit: «Voici quels sont les serviteurs du Miséricordieux :
ceux qui marchent humblement sur la terre '4' », etc., et Il finit par dire au terme de cet éloge : « Voila
ceux qui auront pour récompense les salles du Paradis parce qu’ils ont été constants. Ils y trouveront
le salut et la paix; ils y demeureront immortels — Quel excellent lieu de sé€jour '4*!» [Il le répete]
dans de nombreux versets du Coran, jusqu’a ce qu’ll dise: « Voici un Rappel : un beau lieu de retour
est destiné a ceux qui craignent Allah '43.»

[§ 5] Par ma vie! Les gens n’agirent de la sorte ni par vanité, ni par arrogance, /99/ ni par jeu,
ni par futilité€. Mais ils regarderent et ils virent, ils virent et ils agirent avec justice '44, ils écouterent
et ils fuirent, ils poursuivirent [leur but] et I’atteignirent. Ils furent sauvés apres que la fuite et la
quéte eurent amaigri leurs corps, les eurent couverts de poussiere, les eurent tenus éveillés la nuit,
eurent aigri leurs jours, et eurent éloigné leurs langues, leurs oreilles, leurs yeux et leurs membres
des injustices que commettent les hommes, et de toutes désobéissances a Allah. Nombreux furent
ceux que la souffrance et la quéte tuerent, dans le respect du pacte (bay‘) qu’ Allah avait conclu avec
eux: ils racheterent ainsi leurs ames, car en les tuant Il les rendit a la vie. Leur gain fut immense: ils

Rule, p. 21), semble cependant orienter la compréhension terme dans le sens large de «regles» que 1’on doit prendre
de ‘a’id dans le sens de mu‘id: il s’ agirait plutdt de «celui pour «étalons ».

qui fait revenir» que de «celui qui revient». Dans God’s '3 Ou «dans leur facon de gouverner» : le mot hukm est ici
Caliph (p. 98, note 5), Crone et Hinds préferent d’ailleurs ambigu et peut aussi bien renvoyer a 1’administration de la
lire ga’idin (guides) au lieu de ‘a’idin. justice qu’a celle des affaires du gouvernement.

13

2

«Qu’ll leur donna... » : référence presque littérale au Coran, '4° Coran, XXIII, 10-11.
XXXIII, 27 (seuls les pronoms personnels changent: « Il vous  '4' Coran, XXV, 63.

a donné en héritage » dans le Coran). 142 Coran, XXV, 75-76.
138 Mawazin, qui signifie littéralement « balances » ou «poids», '43 Coran, XXXVIII, 49.

prend par extension le sens de «justice» (‘adl), et évoque '44 Ansafii. 1l faut peut-€tre lire «ils virent et ils écouterent

notamment la justice divine dans le Coran (Ibn Manzar, (ansatir) », ce qui semble mieux correspondre au rythme

Lisan al-‘arab, racine R ®X). Le contexte de ce paragraphe volontairement répétitif de la phrase.
—qui énonce des principes généraux — incite a comprendre ce 157

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158

145 Wa-fazi fawzan ‘aziman. Référence a de nombreux versets

MATHIEU TILLIER

furent comblés et obtinrent un bonheur sans limite '45. Les autres «sont revenus avec un bienfait et
une grace d’Allah. Aucun mal ne les a touchés. Ils ont recherché le bon plaisir d’ Allah — Allah est le
Maitre d’une grace incommensurable '4°». La sérénité revint sous leur régne, alors qu’ils vivaient et
exercaient leur pouvoir sur nous. Les esprits se calmerent et les coeurs s’apaiserent: c’est pourquoi
leur perte fut si douloureuse lorsqu’ils nous quitterent. Mais ceux qui viennent apres eux suffiront
aux pays 47!

[§ 6] Bienheureuses, ces ames bonnes ! Bienheureux, ces corps purs ! Bienheureux, celui qui a
suivi leur exemple et qui a été pour eux un disciple (fabi‘) et un ami (wali) ! Bienheureux soient-ils !
Comme ceux qui se hatent vers les bonnes actions '4® aspirent a les suivre ! Mais comme ils sont peu
nombreux, ceux qui parviennent a imiter leur exemple et leur conduite ! Et comme ils sont isolés, quand
bien méme ils se trouvent au milieu des autres ! Les malheurs dont la destinée affligea ces hommes
furent de véritables calamités. Ceux-la bénéficient des prieres et de la miséricorde de leur Seigneur !
Ceux-la sont les hommes bien dirigés (al-muhtadiin) : que I’ on suive la direction qu’ils ont indiquée 49,
et que leur conduite serve d’exemple ! Que leur maniere d’agir soit notre guide !

[§7] L’avenement du Commandeur des croyants a ce califat a nécessité des efforts considérables
de la part de gens qui se sont éreintés a la tache et détruit la santé (?) '3°. Ils ont concu de grandes
espérances et ont mis en lui leurs espoirs: ils attendent a juste titre qu’il soit pour eux un imam juste
et un arbitre (hakam) équitable, un aussi bon guide que ceux-la '5', et que sa conduite soit comparable
a la leur. Il recevra ainsi les mémes récompenses qu’eux au jour du bonheur sans limite, et montera
sur «les degrés les plus élevés '52» dans «les Jardins du délice '53». Dans ce bas monde, [il obtien-
dra] I’autorité, la victoire, le succes, la santé et la sécurité ; il obtiendra aussi que ses sujets (ra‘iyya)
I’aiment et lui demeurent fideles, s’il se montre bienveillant, clément, miséricordieux et juste /100/
a leur €gard, et s’il les rassasie au point qu’Allah réduise leurs fractures, satisfasse leurs besoins et
comble leurs manques.

[§ 8] Grace a Allah, [les gens] ont apercu les signes précurseurs [d une telle conduite] '54: ils ont
séché leurs larmes et réjoui leurs cceurs. Ils esperent que [ces signes] se confirmeront, et qu’il achévera
de répandre sur eux ses bienfaits. Par ma vie, O Commandeur des croyants ! L’ autorité (al-amr) sur
ces hommes appartient a celui qui les gouverne (waliya-hum), qui leur accorde ses bienfaits, et dont

Muhammad al-Lahham propose de lire saffan mutahattikan,
«ont vu leurs rangs déchirés ».
151 C’est-a-dire ceux dont il a été question plus haut.

du Coran décrivant le paradis (voir par exemple Coran, 1V,
13,73; V, 119; IX, 72; etc.).

146 Coran, 111, p. 174.

147 Wa-hasb al-bilad wa-man ba‘da-hum dans 1’édition
d’al-Maragi. 1l faut plutot lire wa-hasb al-bilad man
ba‘da-hum.

148 Al-musari‘in ila I-hayrat. Expression qui fait allusion a
différents versets du Coran (111, 114; XXI, go; XXIII,
56, 61).

149 Allusion au Coran, VI, 9o.

150 Suhhan tahattukan. L éditeur ‘A.°A. Mustafa al-Maragi
indique en note qu’il ne comprend pas cette expression. Dans
son édition «révisée » (Waki, Ahbar, p. 297, note 1), Sa‘id

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

152 Coran, XX, 75.

153 Coran, XXXVII, 43; LVI, 12.

54 Qad ra’u min dalika tabasira-hu. L auteur fait peut-étre
aussi allusion a I’ « annonce » (fabsir) de la venue du mahdi,
diffusée par la propagande ‘abbaside antérieure (voir supra).
Dans un poeme de madih destiné a al-Mahdi, et sans doute
composé a la méme époque, Bassar b. Burd dit du calife que
«le ciel I’a annoncé a notre terre » (wa-basSarat arda-na I-
sama’u bi-hi). BasSar b. Burd, Diwan 1, p. 330 (nous suivons
la vocalisation de ce vers donnée par al-Diirl, «al-Fikra
[-mahdiyya », p. 130).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

I’heureuse conduite ne peut étre échangée contre une meilleure dans ce bas monde ni dans I’au-dela.
Bien plus, elle appartient a celui qui a toujours administré leurs affaires avec équité (‘adl), et qui rend
la justice en faveur de certains et contre d’autres. La position qu’Allah lui a donnée, en faisant de lui
Son lieutenant (istahlafa-hu), est celle d’un pere bienveillant et miséricordieux envers ses enfants,
soucieux de leur conduite droite et de leurs hésitations, peiné par leurs vices et leur débauche, [mais]
leur trouvant toujours des excuses, couvrant leur nudité '55, prenant ce qu’il n’est pas bon de laisser.
Sa position, grace a laquelle il a la force de gérer leurs affaires — si Allah veut qu’il en soit ainsi! —,
est celle de quelqu’un que I’on vient voir constamment et dont on ne peut se passer.

[§ 9] Allah a donné au Commandeur des croyants le pouvoir de servir Sa religion, de la soutenir
et d’en prouver [la vérité] (al-hugga ‘alay-hi), en lui confiant des qualités (hisal) qui lui procurent
une force considérable vis-a-vis de [la religion] et de ses sujets: [elles lui permettent d’obtenir de ces
derniers] I’obéissance aux ordres qu’il donne, la sérénité et la droiture, de résoudre la discorde (dat
al-bayn) et de traiter tout ce qu’Allah fait passer par son intermédiaire, s’Il veut qu’il en soit ainsi,
concernant les différents groupes (al-gama‘at) et le coeur de la communauté musulmane (al-bayda) '56.
A cela s’ajoute la position qu’Allah lui a conférée vis-a-vis de Son Prophete — la priere et le salut
d’ Allah soient sur lui — et des califes ; la grande proximité qui lie quelqu’un a lui n’est un secret pour
personne. Il ne reste donc plus qu’a rendre grace et a lui obéir lorsqu’il ordonne ! Le Commandeur
des croyants sait que 1’on avait coutume de dire (kana yugal) : « Une journée d’imam juste vaut mieux
que soixante ans de dévotion '57.» O Commandeur des croyants, il faut aussi que les gouvernants '58
rivalisent en cela !

[§ 10] Le Commandeur des croyants sait qu’[Allah] I’a chargé de quatre domaines aupres de ce
peuple — les frontieres, la justice, le tribut et I’aumdne 1égale —, et que deux qualités sont nécessaires
pour que ces quatre domaines soient [administrés] correctement, avec la permission d’Allah.

[§ 1x] [1.] Ence quiconcerne les frontieres (al-tugiir) '>9, le Commandeur des croyants sait que
leur stabilité, avec la permission d’ Allah, repose sur des hommes vigoureux et courageux, instruits par
I’expérience. [1l sait] qu’il convient — tant que I’on s’appuie sur eux — de leur distribuer généreusement
des soldes (‘ata’) et des traitements (arzdq), a eux et a leurs soldats '%°. Il ne doit pas simplement
leur laisser le butin (ganda’im) dont ils se sont emparés; mais lorsqu’Allah leur offre d’en amasser,
il doit leur procurer de telles soldes et de telles richesses, a eux et leurs soldats. I1 doit préposer a cela
des hommes braves, vigoureux /101/ et combatifs face a I’ennemi et les hisser vers le meilleur des
objectifs. Que cela leur soit reconnu et qu’ils s’en souviennent ! Que cela leur soit préservé, a eux et

155 ‘Ariira dans I’édition d’al-Maragi. Il faut probablement lire  '5% Al-wulat, ¢’est-a-dire les hauts fonctionnaires délégués par

‘awra. le calife, comme les gouverneurs de provinces, etc.
156 Sur ce sens spécifique de bayda, voir Ibn Manzir, Lisan 'S Le terme tugiir désigne en général la frontiere qui sépare
al-‘arab, racine BYD. le dar al-islam du monde non musulman. Voir Latham et
157 Cette formule (et ses différentes variantes), qui a ici valeur Bosworth, « Thughtir», p. 446.
de proverbe, prend plus tard la forme d’un hadit attribué '%° Le terme rizg (plur. arzdq) désigne peut-étre encore a cette
au Prophete (voir les références données plus haut). Un des époque une rémunération en nature. Voir Kennedy, The
premiers auteurs a lui donner une telle forme est probablement Armies of the Caliphs, p. 73-74. Sur le paiement des troupes
Abt ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam (m. 224/838), Kitab al-amwal, au début de I’époque ‘abbaside, voir ibid., p. 78-81. 159
p. 10. =

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

160

MATHIEU TILLIER

a leurs descendances, conformément 2 leurs droits '°' | Que les autres [chefs] rivalisent d’efforts dans
cette entreprise, et qu’ils demandent a [Allah] de leur donner la victoire ! En outre, [le Commandeur
des croyants] ne doit pas les empécher d’accéder [a ces fonctions], méme s’ils ne font qu’y penser.
J’ai en effet appris qu’un fagih [de la génération] des Successeurs a rapporté le hadit suivant : « Cette
Communauté (umma) gagnera sa subsistance tant qu’elle veillera aux frontieres. Mais sil’on veille en
deca de la frontiere, ses moyens d’existence ' tariront, ou sa continuité spatiale sera rompue, et alors
les hommes '3 pénétreront en force sur son territoire 64, »

[§ 12] Prends soin des frontieres, O Commandeur des croyants ! Prends-en toujours soin, O Com-
mandeur des croyants ! Car avec la permission d’Allah, les frontieres sont des remparts (husiin)
protégeant les fideles (al-‘ibad) ; elles [garantissent] la paix (sakan) dans les contrées et la stabilité de
cette Communauté, afin que ses membres obtiennent bienfaits et saine situation (salah) dans I’au-dela
comme ici-bas, et que les signes [marquant le chemin] (ma‘alim) de leur religion demeurent visibles
jusqu’a la fin, leur assurant la sécurité et la quiétude. Mais c’est également, O Commandeur des croyants,
une terrible épreuve qu’envoie Allah !5, dans Sa bonté et Sa générosité ; celui a qui Il a confié [les
hommes] sera récompensé (agr) '%°, de méme qu’il en supportera le fardeau '%7. Qu’ Allah protege le
Commandeur des croyants des maux [de cette mission] et qu’il lui en accorde la meilleure part !

[§ 13] [2.] Concernant les jugements et les juges (al-hukkam), mes fonctions actuelles ne
m’empéchent pas "% d’apporter mon conseil au Commandeur des croyants, autant que mon savoir
le permet. Je suis conscient que ma situation est temporaire et que j’en changerai soit de mon vivant,
soit a ma mort. C’est pourquoi mes plus fortes exhortations sont destinées a d’autres que moi.

[§ 14] Tout d’abord, les jugements doivent étre rendus d’apres ce que contient le Livre d” Allah,
puis la sunna du Prophete d’ Allah — la priere et le salut d’ Allah soient sur lui —, si I’on ne trouve pas
[de regle] dans le Livre d’Allah; [ils doivent ensuite étre rendus] d’apres le consensus (ma agma‘a
‘alay-hi) des imams juristes %9, si 1’on ne trouve pas [de régle] dans la sunna du Prophéte d’ Allah

161 Allusion probable au ‘atd’. Sous les premiers califes, le ‘ata’ '7 Le texte établi par al-Maragi mentionne w.r.d., qui pourrait

apparait comme une pension héréditaire, récompensant les faire référence a «1’abreuvoir» (al-wird) auquel le Coran
premiers conquérants. Sous les Umayyades et au début de compare 1’Enfer (Coran, XI, 98). Nous proposons plutdt
I’époque “abbaside, il devient peu a peu I’apanage des seuls de lire wizr («fardeau»), allusion coranique au chatiment
combattants effectifs, dans une armée qui se professionnalise. qui attend le pécheur (Coran, VI, 164; XVII, 15; etc.).
Il est probable que 1’auteur prend ici parti sur un sujet Cette opposition entre agr et wizr apparait plus tard chez
polémique. Voir ibid., p. 62-63, 76-77. al-Sarahsi, lorsqu’il s’interroge sur la direction du gihad
162 T < h.m.d dans I’édition d’al-Maragi. 1l faut lire fu‘amu-hd, par un souverain injuste. Al-Sarahsi, Sarh Kitab al-siyar 1,
pluriel de fu‘ma, employé a la méme ligne. p- 159.
163 Cest-a-dire les ennemis. 168 Dans 1’édition d’al-Maragi, la phrase est interrompue par
164 Malgré des recherches systématiques sur la bibliotheéque fl.m.’., qui semble un ajout incorrect. Al-Lahham (p. 298)
virtuelle www.alwaraqg.com (18/02/2005) et sur le cédérom corrige ce mot en fa-lamma. Si cette interprétation est
Mawsii‘at talib al-‘ilm al-Sari (qui réunit la plupart des juste, la phrase pourrait étre traduite de la fagon suivante:
grands recueils de hadit), nous n’avons trouvé aucune trace «Concernant les jugements et les juges, mes fonctions actuelles
d’un tel hadit, ni de telles paroles, dans la littérature arabe ne m’empéchent pas [de les évoquer]. Mais avant d’apporter
classique. au Commandeur des croyants, autant que mon savoir le
165 Référence a plusieurs versets coraniques relatifs aux tourments permet, mon conseil a ce sujet, [une précision s’impose] :
infligés par Pharaon au peuple de Moise (Coran, 11, 49 ; VII, je suis conscient que ma situation est temporaire. .. »
141; X1V, 6). 109 Al-a’imma al-fugahd’. Le terme «imdm» estici trés ambigu,
166 Sur la récompense divine liée 2 la participation au gihad, dans la mesure ou il est repris au singulier deux lignes plus
voir Bonner, Le jihad, p. 39. loin pour désigner explicitement le calife. La tonalité générale

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

— la priere et le salut d’Allah soient sur lui —, et enfin d’apres I’effort de réflexion du juge (igtihad
al-hakim) — car cela lui est possible lorsque I’'imam lui a confié cette tiche —, en concertation avec
les hommes de savoir.

[§ 15] Quant aux juges (hukkam), le Commandeur des croyants sait, s’il plait a Allah, que le
moins que I’on puisse attendre d’eux est la piété (al-wara®) et la raison (al-‘agl) — car si ’'une des deux
I’induit en erreur, les hommes de science (ahl al-‘ilm) ne 1’en tiendront pas pour responsable —, ainsi
que [la capacité de] choisir le meilleur de ce qu’on lui conseille. S’il est en outre doué d’intelligence
(fahm) et connait le Livre et la sunna, il atteint [un niveau satisfaisant]. Et s’il possede en plus de
cela rigueur et esprit de jugement, et montre de la perspicacité concernant les conduites humaines '7°
et les affaires confuses dans lesquelles les gens se plaignent les uns des autres — [risquant] ainsi de
I’éloigner de sa religion et du bas monde —, il touche a la perfection. /102/ Si1’on trouve un tel homme,
[il faut] le prendre a son service, puis 1’établir solidement, lui donner un rang €levé, le soutenir et
I’encourager '7', et exécuter ses jugements. Qu’on lui verse, ainsi qu’a ses auxiliaires (a‘wan) et
a ses secrétaires (kuttab), des revenus (arzdq) abondants. En effet, la judicature (al-hukm) domine
I’ensemble des fonctions [publiques] (al-a‘mal). Elle se trouve a leur téte et joue pour elles le role
d’un guide (imam); elle les gouverne et les soutient.

[§ 16]

en vigueur (bi-sunnati-hi) aupres de ceux qui y sont assujettis, et ajusté aux moyens des populations '73

[3.] Il faut également mentionner le tribut (al-fay’) '7*: il doit étre collect€ selon la tradition

— pour lesquelles il doit étre I€ger a supporter —, de sorte qu’il leur reste suffisamment pour subvenir a
leurs besoins et a ceux de leurs terres, comme a ceux de leurs auxiliaires et de leurs familles, et qu’ils
puissent entretenir leurs pauvres. De mé&me, j’ai appris qu'une maniere de faire consistait a [reporter
les impdts] d’une année sur 1’autre 74, Cette pratique permet aux campagnes (bilad) de prospérer, au
lait de couler en abondance, au produit de I’'impdt foncier (al-harag) d’augmenter, et cela est plus juste
pour le peuple (al-ra‘iyya). Ainsi, le peu que I’on pergoit d’eux en allégeant [les impdts], lorsque leurs
campagnes sont prosperes et que leurs parts [restantes] sont copieuses, est plusieurs fois supérieur
a ce que I’on obtiendrait en les ruinant et en dévastant leurs campagnes.

170

3

172

de cette épitre laisse cependant penser que ‘Ubayd Allah
emploie le terme dans son acception générale: il s’agirait
donc des «juristes prééminents ».

Madahib al-nas. Le terme madahib (plur. de madhab) pourrait
également désigner les «écoles juridiques». Cependant,
le contexte ne semble pas permettre cette interprétation,
et nous pensons que le mot garde ici son sens originel de
«maniere d’agir», «maniere de se conduire » (Kazimirski,
Dictionnaire arabe-frangais 1, p. 785).

‘Ubayd Allah emploie dans cette phrase une série de
métaphores corporelles qu’il est impossible de rendre en
francais: littéralement, il faut «le prendre a son service,
fixer solidement sa sandale, élever son talon, affermir ses
reins et son dos ».

Selon la définition des juristes classiques, le fay’ correspond
aux impdts levés sur les populations non musulmanes du dar
al-islam, comme la gizya et le harag (voir Abt Yusuf, Kitab
al-harag, p. 23 ; Yahya b. Adam, Kitab al-harag, p. 58 ; al-
Mawardi, al-Ahkam al-sultaniyya, p. 161). Cf. Lgkkegaard,

Islamic Taxation, p. 40; id., «Fay’ », p. 869 ; Forand, « The
Status of the Land », p. 31. Sur les imp0ts pay€s par les non
musulmans, voir également Gil, Jews, p. 287-291.

73 ‘Ala qadr ma yutliq ahlu-hu dans 1’édition d’al-Maragi

(«en fonction de ce que donne la population »). Le contexte
nous incite plutdt a lire ‘ala gadr ma yatiq ahlu-hu,
«en fonction de ce que la population peut supporter ».

174 De tels reports d’impdts interviennent notamment en cas

de sécheresse. Au début de I’époque “abbaside, le harag est
principalement percu selon le systeme de la misaha dans
le Sawad: le taux d’imposition est calculé en fonction de
la surface de la terre et de ses modalités d’exploitation.
Le paysan doit ainsi payer une somme fixe chaque année,
quelle que soit sa récolte. Sous al-Mahdi, le systeme de la
mugasama (dans lequel le taux d’imposition est calculé sur
la récolte) est peu a peu étendu au Sawad. Al-Duri, al-‘Asr
al-‘abbasi l-awwal, p. 205 ; Modarressi Tabataba’i, Khardj in
Islamic Law, p. 36-37; Bosworth, « Mukasama », p. 506.

161

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 |
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026

[§ 17]

MATHIEU TILLIER

[11 convient] de respecter les conditions accordées aux bénéficiaires d’un traité de paix '75.

Je m’étonne en effet de deux choses auxquelles j’ai pu assister ici, pres de chez moi. En premier lieu,

je me rends sur une de ces terres [soumises au tribut] qui se trouvent chez nous, ainsi que sur celles

qui se trouvent a proximité immédiate '7°; les conditions accordées a sa population sont respectées

— dans les cas de métayage (muzara‘a), elles le sont presque —, et le produit de son imp6t foncier

(harag) est supérieur a celui de tous les villages (kuwar) environnants. En second lieu, le Comman-

deur des croyants Abi Ga‘far [al-Manstr] a écrit [ce qui suit] a Sawwar b. ‘Abd Allah, alors qu’il

était cadi d’al-Basra '77: «J’ai ordonné de respecter les conditions accordées aux paysans chargés

d’avancer les impdts (al-muzari‘in al-mutaqgabbilin) '78 ; sache-le, et informe les gens autour de toi ! »

Malgré cela, je vois un de ces paysans se plaindre qu’on lui prend bien plus que la somme convenue,

O Commandeur des croyants '79!

I ne fois percu, le tribut doit étre réparti équitablement selon les usages en vigueur (‘ala
[§ 18] Une fois percu, le tribut doit étre réparti équitabl t selon 1 g g (‘al

sunani-hi). Le Commandeur des croyants sait, s’il plait a Allah, /103/ que ses bénéficiaires — ainsi

que leurs situations — sont définis dans quatre versets de la sourate « Le Rassemblement» et le « verset

du cinquiéme » dans la sourate «Le Butin '8°». Le premier de ces quatre versets commence par

«Ce qu’Allah a octroyé a son Prophete comme butin pris sur les habitants des cités» et se termine

par «terrible dans Son chatiment 8" ». Le Commandeur des croyants sait, s’il plait a Allah, qui sont

les personnes et les situations évoquées dans ce verset. [Allah] dit ensuite: «[Le butin est destiné]

aux €émigrés qui sont pauvres, qui ont été€ expulsés de leurs maisons et privés de leurs biens, tandis

qu’ils recherchaient une faveur d’ Allah et Sa satisfaction, et qu’ils portaient secours a Allah et a Son

Prophete '82». Les Ansar ne font pas partie de ceux-1a; puis Il dit: «2 ceux qui s’étaient établis avant

eux en cette demeure et dans la foi; a ceux qui aiment celui qui émigre vers eux », jusqu’a la fin du

verset 83, [Le Commandeur des croyants] sait, s’il plait a Allah, que les personnes mentionnées dans

75 Muwadi®, c’est-a-dire le bénéficiaire d’une muwada‘a
(accord de paix). Cf. Ibn Manzir, Lisan al-‘arab, racine
W.D.; Khadduri, « Hudna», p. 546.

176 Ila ganbi-ha wa-urbiyya min arabi-ha, littéralement « contre
son flanc et contre son aine ».

177 Sawwar b. ‘Abd Allah (m. 156/773 ou 157/774) est cadi d’al-
Basra a plusieurs reprises (principalement entre 140/757 et
156/772-773); il est le prédécesseur immédiat de ‘Ubayd Allah
b. al-Hasan a ce poste. Sur ce personnage, voir notamment
Ibn Sa‘d, al-Tabaqat al-kubra VI, p. 260; Ibn Qutayba,
al-Ma‘arif, p. 590; Halifa b. Hayyat, Ta'rih, p. 272, 286;
Waki, Ahbar al-qudat 11, p. 57 sq. Voir également Tsafrir,
The History of an Islamic School of Law, p. 39 et index;
Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 623-24, 815 et index.

178 Cest-a-dire les fermiers de I’impot — souvent des notables
locaux —, qui avancent le produit de I'imp6t au trésor public,
puis se remboursent en percevant les sommes dues par les
contribuables. Voir Cahen, « Kabala», p. 323 ; Morony, Iraq
after the Muslim Conquest, p. 115.

179 1 e texte arabe mentionne juste apres, entre parentheses, « Abi
Ga‘far» (i.e. al-Mansiir) : il s’agit probablement d’un ajout
erroné (tant grammaticalement que sémantiquement), car
tout laisse par ailleurs penser que le destinataire de 1’épitre

Mathieu Tillier

Anlsl en ligne

est le calife al-Mahdi. Dans son Kitab al-harag (p. 105;
trad. Fagnan, p. 121), quelques années plus tard, Abt Yasuf
mentionne encore différentes surtaxes illégales exigées par
les percepteurs. Cf. al-Diri, al-‘Asr al-‘abbasi [-awwal,
p. 205.

180 Coran, VIII, 41: «Sachez que quel que soit le butin que

vous preniez, le cinquieme appartient a Allah, au Prophete

et a ses proches, aux orphelins, aux pauvres et au voyageur

[...].»

Coran, LIX, 7: «Ce qu’Allah a octroyé a son Prophete comme

butin pris sur les habitants des cités appartient a Allah et

a son Prophete, a ses proches, aux orphelins, aux pauvres,

au voyageur, afin que ce ne soit pas attribué a ceux d’entre

vous qui sont riches. Prenez ce que le Prophete vous donne,
et abstenez-vous de ce qu’il vous interdit. Craignez Allah !

Allah est terrible dans son chatiment ! »

182 Coran, LIX, 8.

183 Coran, LIX, 9. «A ceux qui s’étaient établis avant eux en
cette demeure et dans la foi; a ceux qui aiment celui qui
émigre vers eux. Ils ne trouvent dans leurs ceeurs aucune
envie pour ce qui a été donné a ces émigrés. Ils les préferent
a eux-mémes, malgré leur pauvreté. Celui qui se garde contre
sa propre avidité... — Ceux-la sont les bienheureux —»

0

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

ce verset sont les Ansar: il ne fait nullement allusion aux Muhagirtn. Il dit: «[Le butin est destin€]
a ceux qui sont venus apres eux en disant: “Notre Seigneur ! Pardonne-nous ainsi qu’a nos freres ” »,
jusqu’a la fin du verset '34. [Le Commandeur des croyants] sait, s’il plait 2 Allah, que les personnes de
ce groupe (gamd‘a) sont tous les autres musulmans, ainsi que ceux qui entrent dans 1’islam, jusqu’a
la fin des temps. J’ai appris que ‘Umar b. al-Hattab avait commenté ces trois versets, [en indiquant]
I’utilisation qui devait étre faite de ce tribut. [Ces explications] me sont également parvenues d’apres
‘Umar b. ‘Abd al-“Aziz; mais je pense qu’elles sont en réalité transmises d’aprés ‘Umar b. al-Hattab
et que [‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz] I’a suivi '85.

[§ 19] De méme, I'imam du peuple (imam al-‘aGmma) peut décider de répartir le tribut en pri-
vilégiant certains par rapport a d’autres pour leurs vertus, ou pour leur antériorité [dans I'islam], ou
parce qu’ Allah leur a confié les premigres conquétes et a ensuite préservé leur descendance '3, J*ai
appris que [‘Umar b. al-Hattab] procédait également de la sorte. Les autres personnes, possédant un
rang équivalent, doivent &tre traitées sur un pied d’égalité en la matiere. J’ai appris — et je pense bien
que le Commandeur des croyants, qu’ Allah lui donne longue vie, le sait aussi pour 1’avoir lui-mé&me
appris — que le Prophete — la priere et le salut d’ Allah soient sur lui — saisit entre ses doigts quelques
poils au sommet de 1a bosse d’un chameau et dit: « Tout émir /104/ ou tout subordonné a qui Allah a
octroyé un tel butin n’a droit qu’au cinquieme, et ce cinquieéme vous est restitué '87. » Il dit également :
«Si le butin qu’Allah vous a octroyé était aussi généreux que le gommier '3® de la Tihama '%9, je ne

me montrerais pas avare, ni ne vous mentirais '9°. »

184 Coran, LIX, 10. «Le butin est destiné a ceux qui sont venus

apres eux en disant: “Notre Seigneur | Pardonne-nous ainsi
qu’anos freres qui ont précédé dans la foi. Ne mets pas dans
nos ceeurs de rancune envers les croyants. Notre Seigneur !
Tu es, en vérité, bon et miséricordieux ! ”
185 Voir le commentaire de ces versets par ‘Umar b. al-Hattab
dans Abt ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal, p. 221-
222. Sur la distribution du harag en droit musulman, voir
Modarressi Tabataba’i, Kharaj in Islamic Law, p. 191 sq.
186 Cest-a-dire ceux dont les ancétres se sont particulierement
illustrés pendant les premieres conquétes islamiques.
La tradition fait remonter une telle hiérarchisation des
bénéficiaires du butin a la constitution du diwan par ‘Umar.
Voir notamment Abdl ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab
al-amwal, p. 230-234.

187 C’est-a-dire que le gouvernant reverse une partie du cinquie¢me
qui lui revient a la collectivité (Cf. Abll ‘Ubayd al-Qasim
b. Sallam, Kitab al-amwal, p. 319). A travers ce hadit et le
suivant, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan veut sans doute inciter le
calife a dépenser la partie du fay’ qui lui revient au profit de
la communauté. Cf. Zysow, « Khums », p. 531-33. Différentes
versions de ce hadit sont notamment citées chez Ibn Hisam,
al-Sira al-nabawiyya V, p. 168 ; Ibn Hanbal, al-Musnad V,
p- 316, 319, 326; Abi Da’ud, al-Sunan 111, p. 63, 82; al-
Nasa’1, al-Sunan al-kubra 111, p. 45, 46, 1V, p. 120. L’épisode
aurait eu lieu apres la bataille de Hunayn (Cf. Morabia, Le
gihad dans l'islam médiéval, p. 66-67). Mais a la différence
du texte rapporté par ‘Ubayd Allah b. al-Hasan, le Prophete

»

parle dans ces versions de sa propre part du butin et non de
celles des «émirs» ou des «subordonnés». Sur le partage
du butin, voir Lekkegaard, Islamic Taxation, p. 42-43.

188 Samur, espece de mimosa aux fruits comestibles, connu pour

la grande quantité de bois qu’il produit (Ibn Manziir, Lisan
al-‘arab, racine B K). Sur la valeur symbolique du samur
et des autres arbres en Arabie avant I’islam, voir ‘Agina,
Mawsu‘at asatir 1, p. 277.

189 La Tihamaestla plaine cotiere située a1’ ouest de la péninsule

Arabique, longeant la mer Rouge de ‘Agaba jusqu’au détroit
de Bab al-Mandab. Smith, « Tihama», p. 481.

190 Ces paroles sont notamment rapportées par Malik b. Anas, al-

Muwatta (recension de Yahya b. Yahya), p. 234 ; une version
assez proche est citée par Abl ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam,
Kitab al-amwal, p. 304. Al-Maragi lit le dernier mot de la
phrase adaban, indiquant en note qu’il n’en comprend pas
le sens. Dans son édition «révisée », al-Lahham mentionne
yugli addaban, mais sans préciser sur quoi il se fonde. Aucune
des citations de ce hadit que nous avons trouvées ne donne
cependant de crédit a cette affirmation. Nous proposons
plutdt de lire kaddaban (menteur), comme dans la recension
de Malik, al-Muwatta («je ne me montrerais pas avare, ni
lache, ni ne vous mentirais »).

En citant ces traditions, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan fait
probablement allusion aux sawafi, domaines califiens dont les
revenus sont en partie dépensés au profit de la communauté
musulmane. Cf. Forand, « The Status of the Land and
Inhabitants of the Sawad», p. 31.

163

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

164

MATHIEU TILLIER

[§ 20]

qui y sont soumis, un individu ne doit ni payer plus que sa part obligatoire (farida), ni se contenter

[4.] En ce qui concerne les aumones 1égales (al-sadagqat) et leur collecte aupres de ceux

d’une somme inférieure, ni surestimer sa valeur. Je ne doute pas que le Commandeur des croyants ait
appris que le Prophete — la priere et le salut d’ Allah soient sur lui — a dit : « Celui qui dépasse les bornes
en matiere d’aumone légale est semblable a celui qui refuse de la payer 9'.» [Il faut] percevoir '9*
I’aumone légale sur les céréales 93, les fruits et tous les biens qui y sont soumis, selon les usages
(sunan) que les musulmans connaissent et mettent en pratique. [Il faut] percevoir des marchands
dimmi-s le double de ce que payent les marchands musulmans : d’apres ce que I’on m’a rapporté, ‘Umar
b. al-Hattab a ordonné que les biens de marchands dimmi-s soient imposés de la sorte '94. Il a aussi
ordonné que I’ on pergoive des marchands étrangers (tuggar al-harb) 195, lorsqu’ils viennent chez les
musulmans, I’équivalent de ce que les étrangers (ahl al-harb) prennent des marchands musulmans
lorsqu’ils vont chez eux.

[§ 21] Ces aumones légales doivent étre réparties entre les bénéficiaires qu’Allah a désignés
dans Son Livre: il ne faut ni inclure des personnes supplémentaires, ni se contenter d’un nombre
plus restreint. Le verset qui se trouve dans [la sourate] « L’ Immunité '9°» t’indique [quels sont ces
bénéficiaires]: il s’agit [du verset qui commence par| «Les aumones sont destinées: aux pauvres
et aux nécessiteux », et se termine par «Allah sait et Il est juste '97». Elles sont distribuées entre les
[bénéficiaires] mentionnés dans ce verset 198, comme 1’imam juge bon de le faire, selon I’'importance
respective de chaque catégorie. Il ne doit pas priver les habitants d’une localité de leur aumone légale,
amoins qu’ils puissent s’en dispenser, ou qu’ils puissent se passer de leur part pendant un an, jusqu’a
la distribution de I’aumone 1égale I’année suivante. S’il en va ainsi, ils peuvent étre privés [d’aumone]
pendant un an, au profit des pauvres les plus proches de leur localité '99.

[§ 22]

totalité des fonctions [qui lui sont confiées] aupres de ses sujets. 11 sait également que tout individu a

/105/ Comme le sait le Commandeur des croyants, ces quatre domaines constituent la

le devoir de suivre le Livre d’ Allah et les avis du Prophete — la priere et le salut d’ Allah soient sur lui
— présents dans sa sunna, et doit déployer tous ses efforts pour les respecter (al-mugahada ‘alay-hi).
Concernant les autres affaires auxquelles les gens sont confrontés, qui mettent les imams a I’épreuve
et pour lesquelles ni le Coran ni la sunna du Prophéte — le salut soit sur lui — n’énoncent de régle, on

191 Cf. Abu ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal, p. 387;
al-Tirmidi, al-Sunan 111, p. 38; Abt Da’ad, al-Sunan 11,
p- 105; Ibn Maga, al-Sunan 1, p. 578.

192 An yiagad dans 1’édition d’al-Maragi. Peut-étre faut-il lire
an yu’had, comme a la ligne suivante.

193 Huriib (guerres) dans I’édition d’al-Maragi, ce qui semble
erroné. Nous proposons de lire subiib (graines), qui semble
plus approprié au contexte (voir par exemple Malik b. Anas,
al-Muwatta, p. 138).

194 Morony, Iraq after the Muslim Conquest, p. 118. Voir
également Abt ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal,
p- 499.

195 C’est-a-dire les marchands non musulmans vivant dans le
dar al-harb, a I’extérieur du territoire de I’islam.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

196 Al-bard’a, autre nom de la sourate IX, al-tawba (Brunschvig,
«Bara’a», p. 1026).

197 Coran, IX, 60: «Les aumones sont destinées : aux pauvres
et aux nécessiteux ; a ceux qui sont chargés de les recueillir
et de les répartir; a ceux dont les ceeurs sont a rallier; au
rachat des captifs; a ceux qui sont chargés de dettes; a la
lutte dans le chemin d’ Allah et au voyageur. Tel est 1’ordre
d’Allah ! Allah sait et Il est juste ! »

198 Voir Zysow, «Zakat», p. 450.

199 Selon les juristes musulmans plus tardifs, le produit de la
sadaga sert avant tout a une redistribution locale des richesses.
Cf. Abi ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal, p. 548-
553; Zysow, « Zakat», p. 452.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

ne peut passer devant le préposé aux affaires des musulmans (wali amr al-muslimin) et I’imam de leur
communauté (imam gama‘ati-him), ni prendre de décision sans lui. Au contraire, ceux qui agissent
a un niveau inférieur doivent lui exposer ces affaires et se soumettre a sa décision (li-ma gada).

[§ 23] Voici par ailleurs les deux qualités qui conviennent a ces missions, avec la permission
d’Allah et s’Il veut qu’il en soit ainsi. [I1 faut tout d’abord] interroger les personnes honnétes et loya-
les (ahl al-dikr wa-l-amana) sur les fonctionnaires (‘ummal) du Commandeur des croyants, qu’ils
soient éloignés *°° ou proches de lui. [Il faut] ensuite donner a chacun ce qu’il mérite : récompenser
ceux qui font le bien pour leurs bonnes ceuvres; corriger ceux d’entre eux 2°' qui font le mal pour
leurs méfaits, ou les révoquer et les remplacer par d’autres personnes — selon qu’ils méritent d’étre
corrigés ou d’étre révoqués.

[§ 24] 1l est également utile — qu’Allah guide le Commandeur des croyants ! —, afin de diriger
efficacement un gouvernant (wali) *°2, de ne pas surestimer ce qu’il fait de bien, méme si son ceuvre
est considérable. En effet, derriere toute bonne ceuvre, la grace qu’ Allah a prodiguée a son auteur est
plus importante encore — en particulier dans le cas qui nous retient: en cela comme pour le reste, ses
obligations envers Allah sont plus grandes et plus impérieuses. M&me s’ils font preuve de résolution
et de sérieux, les fideles (al-‘ibad) ne peuvent nier I’étendue de leurs obligations envers Allah, a moins
qu’ll ne prodigue Son aide et ne fasse miséricorde ! [Le Commandeur des croyants] ne doit pas non
plus mésestimer les bonnes ceuvres et les négliger, car leur auteur est content d’avoir réalisé¢ un
bienfait qui lui €tait prescrit (mafrid ‘alay-hi), quelle que soit son importance ; les bonnes actions
s’additionnent les unes aux autres et elles «dissipent les mauvaises — cela est un rappel pour ceux qui
se souviennent 2°3 ! ». Malgré tout, [il ne faut] dédaigner aucun méfait, méme s’il parait minime : rien
de mauvais n’est anodin, et I’on doit en craindre les conséquences cachées 2°4, 2 moins qu’Allah ne
prodigue Son aide et n’en tienne pas compte 25!

[§ 25] Le travail d’aujourd’hui ne doit pas étre remis a demain : lorsque c’est le cas, les taches
entrent en concurrence 2% et certaines sont négligées au profit des autres. [Il faut] également se
hater d’accomplir les tiches générales et personnelles, dans six situations. Je ne doute pas que le
Commandeur des croyants /106/ les connaisse et ait entendu que le Prophete — la priere et le salut
d’Allah soient sur lui — a ordonné de se dépécher d’agir [a la vue des signes suivants]: le lever du
soleil au couchant, I’antéchrist (al-daggal) >°7, la Béte de la terre 2°%, la petite chose particuliere

200 Qadi ‘ummal amir al-mu’minin wa-dani-hi dans I’édition
d’al-Maragi («cadi des fonctionnaires du Commandeur des
croyants »), ce qui n’a pas de sens dans ce contexte. Il faut
en réalité lire gasi («qui est loin»), qui s’oppose a dani
(«qui est proche »).

C’est-a-dire les fonctionnaires.

202 T e terme de wali, qui désigne souvent un gouverneur de
province, nous semble avoir ici un sens plus général. La
racine KKK renvoie a 1’idée d’une charge qu’il faut gérer
et administrer, et ainsi « gouverner ou régner, exercer le
pouvoir ou 'autorité». Lewis, Le langage politique de
Uislam, p. 58.

293 Coran, X1, 114.

©
=l

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

204 Sirr ‘aqibati-hi dans I’édition d’al-Maragi (littéralement
«les conséquences secretes »). Peut-étre faudrait-il lire
Sarr ‘aqibati-hi («les conséquences néfastes »), expression
également adaptée au contexte.

295 Yatagawaz, allusion au Coran, XLVI, 16.

206 T d.r.da.k.t. dans 1’édition d’al-Maragi. Il faut plutdt lire
tadarakat. Un tel conseil est plus tard attribué, presque
mot pour mot, a ‘Umar b. al-Hattab: voir notamment Aba
‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal, p. 8 ; al-Tabari,
Ta’rip 111, p. 533.

207 Cf. Abel, «Dadjdjal», p. 75.

208 Cf. Coran, XXVII, 82; XXXIV, 14. Voir également Abel,
«Dabbax», p. 71; Cook, Studies in Muslim Apocalyptic,
p. 120 sq.

al-Hasan al-‘Anbari au calife al-Mahdr.
https://www.ifao.egnet.net

165


http://www.tcpdf.org

166

209

210

211

212

MATHIEU TILLIER

a chacun (huwaysat ahadi-kum) et I’ affaire de tous (amr al-‘amma) *°°. Or on ne peut €tre slirqu’une
de ces situations ne se présente pas demain matin ou méme ce soir. Je ne doute pas non plus que le
Commandeur des croyants ait entendu cette parole du Prophete — la priere et le salut d’ Allah soient
sur lui —: «[Le moment ou] j’ai été envoyé et I’Heure [dernicre] sont aussi [proches] que ces deux-
la», et il joignit son majeur au doigt voisin 2'°. Il dit aussi: «Il reste aussi peu de temps a 1’histoire
de ce bas monde qu’il en reste a cette journée.» Le soleil touchait alors le sommet des montagnes, a
la fin de ce jour-la 2'". Il dit: « Comment puis-je mener une vie confortable, alors que le maitre de la
Trompette I’a [déja] portée a sa bouche, a incliné le front 2’2, tendu I’ oreille, avancé un pied et reculé
I’autre, et attend seulement pour souffler que I’ordre lui en soit donné 2'3 ?» Il dit: «Je joue vis-a-vis
de I’Heure un role comparable a ceci: une tribu (gawm) envoya une sentinelle observer les ennemis :
elle apercut ces derniers 2'4 et craignit qu’ils ne la précedent aupres de ses compagnons et de son
remplacant. Elle se mit alors a crier: Alerte 2'5 ! »

[§ 26] Comment faire, alors que depuis /107/ ces paroles, tant d’années et de siecles se sont
écoulés ? Je suggere au Commandeur des croyants, s’il est de cet avis, de prendre a ses cotés un
groupe d’individus choisis parmi les habitants des métropoles (al-amsar) ' — des hommes loyaux,
connaisseurs de la sunna, expérimentés, raisonnables et pieux —, afin de [le conseiller]| au sujet des
affaires du peuple (al-nds) qui lui parviennent, des regles (ahkam) qu’il convient d’appliquer et des
injustices (magalim) qui sont portées devant lui. Méme si Allah s’est montré généreux avec lui et lui
a donné une connaissance supérieure de Son Livre et de Sa sunna, les affaires de cette Communauté
qu’ll lui a confiées concernent tant les populations d’Orient que d’Occident, les régions tant proches
que lointaines : certaines 1I’occupent trop pour qu’il puisse se consacrer aux autres. Dans cette situation,
ce serait pour lui une aide réelle, s’il plait a Allah.

[§ 27] Allah le Trés-Haut a dit 2 Son Prophete — la priere et le salut d’ Allah soient sur lui —, tandis
que la Révélation descendait sur lui, alors qu’il était meilleur, plus constant, plus vertueux et plus
savant que tout autre homme : « Consulte-les sur toute chose ; mais, lorsque tu as pris une décision,
place ta confiance en Allah — Allah aime ceux qui ont confiance en Lui 2'7.» Il dit également aux gens
(al-qawm), décrivant leurs bonnes ceuvres: «[Sont meilleurs et plus durables] ceux qui déliberent
entre eux au sujet de leurs affaires ; ceux qui donnent en aumdnes une partie des biens que nous leur

Ce hadit est rapporté sous plusieurs formes par Muslim, (al-Sunan V, p. 372) rapporte de ce hadit. Voir également
al-Sahih IV, p. 2267 ; Ibn Maga, al-Sunan 11, p. 1348 (ces deux Ibn Hanbal, al-Musnad 1, p. 326.
auteurs mentionnent également «la fumée », al-duhan). Selon  2'3 Référence a la trompette annongant la fin du monde et la

al-Nawawi, la « petite chose particuliere » fait référence a la résurrection. Cf. Coran, VI, 73; XVIII, 99, etc.; Gardet,
mort, tandis que «1’affaire de tous » désigne la résurrection «Kiyama», p. 235.

(al-giyama). Al-Nawawi (m. 676/1277), Sarh al-Nawawi *'4 Fa-absaru [-‘adi («ils apercurent les ennemis») dans
‘ala Sahih Muslim XVIII, p. 87. I’édition d’al-Maragi. Le contexte incite plutdt a lire fa-
Voir les différentes versions de ce hadit rapportées par absara [-‘adi.

al-Bubari, al-Sahih V, p. 2385 ; Muslim, al-Sahih 11, p. 582; 2'S Cf. Muslim, al-Sahih 1, p. 193; Ibn Hanbal, al-Musnad V,
al-Tirmidi, al-Sunan IV, p. 496. Cf. Rubin, «Sa‘a», p. 656; p- 60 (dans ces versions plus courtes, le Prophete évoque
Bashear, « Muslim Apocalypses and the Hour », p. 76 sq. la relation qui I’unit a la population, et non la question de
Voir ce hadit (rapporté avec quelques divergences) chez la fin du monde).

al-Tabari, Ta’rih 1, p. 16. 216 C’est-a-dire en particulier les habitants d’al-Basra et

Haba gabina-hu dans I’édition d’al-Maragi. Il faut plutot d’al-Kufa.
lire hana gabina-hu, comme dans la version qu’al-Tirmidi 2'7 Coran, 111, 159.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

avons accordés '8, » [Prendre des auxiliaires] ajouterait a la satisfaction des gens lorsqu’ils apprennent
que le Commandeur des croyants parait en public pour traiter leurs besoins ; ils souhaitent qu’Allah
paracheve [la capacité] du Commandeur des croyants a administrer directement et patiemment leurs
affaires et qu’ Allah renforce sa puissance et son désir de persévérer dans cette voie. C’est en effet une
des marques et des manifestations de la justice, une des choses dont s’occupe le préposé aux affaires
du peuple (al-wali ‘ala amr al-ra‘iyya): cela le conduit a vouloir les administrer directement et avec
zele. Puisse Allah parfaire cela et lui faciliter la tache !

[§ 28] J’espere que sa connaissance de la justice, sa religion, sa force, sa réflexion et sa faculté
de faire pour [la communauté] les meilleurs choix I’y destinent. [J’espere aussi] qu’il sait ce que I’on
dit sur ceux qui ferment leur porte au nez des nécessiteux, des pauvres et des miséreux 219...

[§ 29] Je demande a Allah d’accorder au Commandeur des croyants Sa miséricorde et toute
I’étendue de Sa grace. Puisse-t-1l faire de son régne un régne juste, lui donner la santé, lui inspirer
la bienveillance, la clémence et la miséricorde avec les sujets (al-ra‘iyya) ; puisse-t-11 lui donner leur
obéissance, les faire parler d’une seule voix et rétablir I’ordre dans leurs affaires !

BIBLIOGRAPHIE
Instruments de travail
Brockelmann, C., GAL, SI, Brill, Leyde, 1937.

The Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, CD-ROM Edition V.1.0, Brill, Leiden, 1999.

Abel, A., «Dabbax», EI 1I. Lambton, A.K.S., «Safi», EI VIII.
—, «Dadjdjal», EI L. Latham, J.D. et Bosworth, C.E., «Thughiir», EI X.
Atiya, A.S., «Al-Rabib. Yanus», EI VIIL. Lecker, M., «Tamim b. Murr», EI X.
Bosworth, C.E., «Misr», EI VIL. Lokkegaard, F., «Fay’ », EI 1.
—, «Mukasama», EI VII. Madelung, W., «al-Mahdi», EI V.
—, «Nasihat al-multk », EI VII. Robson, J., «Abli Hurayra», EI 1.
Brunschvig, R., «Bara’a», EI L. —, «Hadith», ETTIL
Cahen, Cl., «Kabala», EI TV. —, «Isnad», ETIV.
—, «Kharadj», EI V. Rubin, U., «Sa‘a», EI VIII.
Gardet, L., «Kiyama», EI V. Sato, T., « ‘Ushr», EI X.
Juynboll, G.H.A., «Sunna», EI IX. Smith, G.R., «Tihama», EI X.
Khadduri, M., «Hudna», EI I11. Sourdel, D., «Al-Fadl b. al-Rabi‘», EI 11.
218 Coran, XLII, 38. des nécessiteux, des pauvres et des miséreux, Allah ferme les
219 Référence au hadit suivant, fappqrté notamment par al-Tirmidi po.rte/s du ciel devant ses besoins, sa pauvreté et sa misere. » 167
(al-Sunan 111, p. 619) : «Si un imam ferme sa porte au nez Voir également Ibn Hanbal, al-Musnad 1V, p. 231. —

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Ti!lier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L’Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbart au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

168

Streck, M. et Morony, M., « Maysan», El V1.
Van Arendonk, C. et Graham, W.A., «Sharif», EI IX.

MATHIEU TILLIER

Zysow, A., «Khums», EI' S (édition francaise).
—, «Zakat», EI XI (édition francaise).

Kazimirski, A. de B., Dictionnaire arabe-frangais 2 vol., Maisonneuve, Paris, 1860.

Sources

‘Abd al-Hamid b. Yahya, Risala ila wali I-‘ahd cité dans
al-Qalqasandi, Subh al-a‘sa X, Dar al-kutub
al-sultaniyya, Le Caire, 1910.

Abu Da’ud, al-Sunan 11, 111, éd. Muhammad Muhyi al-Din
‘Abd al-Hamid, Dar al-fikr, s.1., s.d.

Abi ‘Ubayd al-Qasim b. Sallam, Kitab al-amwal,
Dar al-hadata, Beyrouth, 1988.

Abu Yusuf, Kitab al-harag, Dar al-ma‘rifa, Beyrouth, s.d.
(trad. E. Fagnan, dans Abou Yousof Ya‘koub,
Le livre de I’impot foncier, Geuthner, Paris, 1921).

Akhbar al-dawla [-‘abbasiyya, éd. ‘A.°A. al-Duri

et ‘A.G. al-Muttalibi, Dar al-tali‘a, Beyrouth, 1971.

Bas3ar b. Burd, Diwan I, éd. Muhammad al-Tahir b. ‘Asir,
Lagnat al-ta’lif wa-I-tar§ama wa-1-na3r, Le Caire,
1950.

Al-Bayhaqi, Sunan al-Bayhaqi al-kubra VI1II,
éd. M.‘A.-Q. “Ata, Dar al-baz, La Mecque, 1994.

Al-Buhari, al-Sahih 'V, éd. M.D. al-Buga, Dar Ibn Katir,
Beyrouth, 1987.

—, al-Ta’rih al-kabir 11, éd. S.H. al-Nadwi, Dar al-fikr,
Beyrouth, s.d.

Al-Gahiz, al-Bayan wa-I-tabyin 1, éd. ‘A.-S. Haran,
Dar Sahniin, Tunis, 1990.

—, Mandagqib al-Turk, dans al-Rasa’il 1, éd. “A.-S. Hariin,
Dar al-gil, Beyrouth, 1991.

Al-Gahﬁiyz‘lri, Kitab al-wuzara’ wa-I-kuttab, Dar al-fikr
al-hadit, Beyrouth, 1988.
Halifa b. Hayyat, Kitab al-tabaqat, éd. S. Zakkar,
Dar al-fikr, Beyrouth, 1993.
—, Ta’rih, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1995.
Al-Hatib, Ta’rih Bagdad X, éd. Mustafa ‘Abd al-Qadir
‘Ata, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1997.

Ibn ‘Abd Rabbih, al-‘Igd al-farid 1, éd. A. Amin
et A. al-Zayn, Dar al-Andalus, Beyrouth, 1996.

Ibn Abi Sayba, al-Musannaf VII, éd. K.Y. al-Hat,
Dar al-rusd, Riyad, 1409.

Ibn al-Atir, al-Kamil fi I-ta’rih V1, éd. C.J. Tornberg, Brill,
1867 (rééd. Dar sadir, Beyrouth, 1982).

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Tillier

Un traité politique du lle / Vllle siécle. L'Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari au calife al-Mahdi.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Ibn al-Gawzi, al-Muntazam V, éd. Suhayl Zakkar,
Dar al-fikr, Beyrouth, 1995.

Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib V11, Dar al-fikr, Beyrouth,
1984.

Ibn Hanbal, al-Musnad 1, IV, V, Mu’assasat Qurtuba,
Le Caire, s.d.

Ibn Hazm, Gamharat ansab al-‘arab, Dar al-kutub
al-‘1lmiyya, Beyrouth, 1998.

Ibn Hibban, Masahir ‘ulama’ al-amsar, éd. Magdi b.
Mansiir b. Sayyid al-Siira, Dar al-kutub al-
4lmiyya, Beyrouth, 1995.

Ibn Hisam, al-Sira al-nabawiyya V, éd. Taha ‘Abd
al-Ra’af Sa‘d, Dar al-gil, Beyrouth, 1411 H.

Ibn Maga, al-Sunan 1, 11, éd. M.F. ‘Abd al-Baqi,
Dar al-fikr, Beyrouth, s.d.

Ibn al-Muqaffa®, Risalat al-sahaba, dans Ch. Pellat, Ibn
al-Mugqaffa“ (mort vers 140/757) « conseilleur » du
calife, Maisonneuve et Larose, Paris, 1976.

Ibn Qutayba, al-Ma‘arif, éd. T ‘Ukasa, Dar al-ma‘arif,
Le Caire, 1969.

—, Ta’'wil muhtalif al-hadit, éd. M. ‘Abd al-Rahim,
Dar al-fikr, Beyrouth, 1995 (trad. G. Lecomte,
Le Traité des divergences du hadit d’Ibn Qutayba,
Ifead, Damas, 1952).

Ibn Sa‘d, al-Tabagat al-kubra VII, éd. 1. ‘Abbas, Dar sadir,
Beyrouth, 1968.

Malik b. Anas, al-Muwatta (recension de Yahya b. Yahya),
Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2002.

Al-Mawardi, Adab al-qadi 1, éd. Muhi Hilal al-Sirhan,
Matba‘at al-ir§ad, Bagdad, 1971.

—, al-Ahkam al-sultaniyya, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1985.

Al-Mizzi, Tahdib al-kamal fi asma’ al-rigal XI1X,
éd. B.‘A. Ma‘raf, Mu’assasat al-risala, Beyrouth,
1980.

Al-Mundiri, al-Targib wa-I-tarhib 111, Dar al-kutub
al-1lmiyya, Beyrouth, 1417 H.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

UN TRAITE POLITIQUE DU II¢/VIII® SIECLE. UEPITRE DE ‘UBAYD ALLAH B. AL-HASAN AL-‘ANBARI AU CALIFE AL-MAHDI

Muslim, al-Sahih 1, 11, 1V, éd. ML.E. ‘Abd al-Baqi, Dar ihya’

al-turat al-‘arabi, Beyrouth, s.d.

Al-Nasa’i, al-Sunan al-kubra 111, éd. ‘Abd al-Gaffar
Sulayman al-Bundari, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1991.

Al-Nawawi, Sarh al-Nawawi ‘ala Sahih Muslim XVIII,
Dar ihya’ al-turat al-‘arabi, Beyrouth, 1392 H.

Al-Sarahsi, Sarh Kitab al-siyar al-kabir li-I-Saybani 1,
éd. Salah al-Din al-Mungid, Sarikat al-i‘lanat
al-Sarqiyya, Le Caire, 1971, p. 159.

Al-Sirazi, Tabaqat al-fugahd’, éd. 1. ‘Abbas, Dar al-ra’id
al-‘arabi, Beyrouth, 1970.

Al-Tabarani, al-Mu‘gam al-kabir X1, Maktabat al-‘ulim
wa-1-hikam, Mossoul, 1983.

Etudes

‘Agina, M., Mawsi‘at asatir al-‘arab 1, Dar al-Farabi,
Beyrouth, 1994.

Ashtor, E., A Social and Economic History of the Near
East in the Middle Ages, Collins, Londres, 1976.

Bacharach, J.L., « Lagab for a Future Caliph:
The Case of the Abbasid al-Mahdi», JAOS 113,

1993, p. 271-274.

Bashear, S., « Muslim Apocalypses and the Hour: A Case-
Study in Traditional Reinterpretation », Israel
Oriental Studies X111, 1993, p. 75-99.

Bligh-Abramski, 1., «The Judiciary (gadis) as a
Governmental-Administrative Tool in Early
Islam», JESHO 35, 1992, p. 40-71.

Bonner, M., Le jihad. Origines, interprétations, combats,
Téraedre, Paris, 2004.

Bravmann, M.M., The Spiritual Background of Early
Islam, Brill, Leyde, 1972.

Cahen, Cl., «Fiscalité, propriété, antagonismes sociaux
en Haute-Mésopotamie au temps des premiers
‘Abbasides », Arabica 1, 1954, p. 136-152.

Chaumont, E., «“Tout chercheur qualifié dit-il
juste 7’ (Hal kull mugtahid musib) La question
controversée du fondement de la l1égitimité de la
controverse en islam», dans A. Le Boulluec (éd.),
La Controverse religieuse et ses formes, Cerf,
Paris, 1995, p. 11-27.

Cobb, P.M., White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria,
750-880, State University of New York Press,
Albany, 2001.

Cook, D., Studies in Muslim Apocalyptic, Princeton
University Press, Princeton, 2002.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170 Mathieu Tillier

Al-Tabari, Ta’rih I-1V, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,
1997.

al-Tirmidi, al-Sunan 111-V, éd. A.M. §ﬁkir, Dar ihya’
al-turat al-‘arabi, Beyrouth, s.d.

Waki‘, Ahbar al-qudat 11, éd. ‘Abd al-‘Aziz Mustafa al-
Maragi, Matba“at al-sa‘ada, Le Caire, 1947-1950.

—, Ahbar al-qudat, édition révisée par S.M. al-Lahham,
‘Alam al-kutub, Beyrouth, 2001.

Yahya b. Adam, Kitab al-harag, éd. H. Mu’nis,
Dar al-Suriiq, Le Caire, 1987.

Yaqit, Mu‘gam al-buldan 11, Dar Bayrit, Beyrouth, 1988.

Al-Zubayr b. Bakkar, al-Ahbar al-muwaffagiyyat, éd. Sami
Makki al-‘Ani, ‘Alam al-kutub, Beyrouth, 1996.

Coulson, N.J., Histoire du droit islamique, PUF, Paris,
1995 (1™ édition 1964).

Crone, P., God’s Rule, Colombia University Press,
New York, 2004.

—, Slaves on Horses, Cambridge University Press,
Cambridge, 1980.

—, «The First-Century Concept of Higra », Arabica 41,
1994, p. 352-387.

Crone, P. et Hinds, M., God’s Caliph. Religious Authority
in the First Centuries of Islam, Cambridge
University Press, Cambridge, 1986.

Djait, H., «Les Yamanites a Kiifa au 1°" siecle de I’hégire »,
JESHO 19, 1976, p. 148-181.

Al-Duri, ‘A.°A., al-‘Asr al-‘abbasi l-awwal. Dirdsa fi
I-tarth al-siyasi wa-l-idari wa-l-mali, Dar al-tali‘a,
Beyrouth, 1997 (1™ édition 1945).

—, «al-Fikra l-mahdiyya bayna l-da‘wat al-‘abbasiyya
wa-l-‘asr al-‘abbasi l-awwal », dans W. al-Qadi
(éd.), Studia Arabia et Islamica. Festschrift for
Ihsan ‘Abbas on his Sixtieth Birthday, American
University of Beirut, Beyrouth, 1981, p. 123-132.

Ess, J. van, «La liberté du juge dans le milieu basrien
du vinr® siecle », dans D. Sourdel et al. (éd.), La
notion de liberté au Moyen Age : Islam, Byzance,
Occident, Les belles-lettres, Paris, 1985, p. 25-35.

—, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert
Hidschra 11, Walter de Gruyter, Berlin-New York,
1991.
Forand, P.G., «The Status of the Land and Inhabitants

of the Sawad during the First Two Centuries of
Islam», JESHO 14, 1971, p. 25-37.

169

Un traité politique du lle / Vllle siécle. L'Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari au calife al-Mahdi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170

Gil, M., Jews in Islamic Countries in the Middle Ages,
Brill, Leyde-Boston, 2004.

Hallaq, W.B., The Origins and Evolution of Islamic Law,
Cambridge University Press, Cambridge (UK),
2005.

Kennedy, H., The Armies of the Caliphs, Routledge,
Londres, 2001.

Lambton, A.K.S., Landlord and Peasant in Persia,
1.B. Tauris, Londres, 1991 (1™ édition 1953).

Lewis, B., Le langage politique de [’islam, Gallimard,
Paris, 1988.

—, «The Regnal Titles of the First Abbasid Caliphs »,
dans Dr. Zakir Husain Presentation Volume,
New Delhi, 1968, p. 13-22 (repris dans B. Lewis,
Studies in Classical and Ottoman Islam (7th-16th
Centuries), Variorum Reprints, Londres, 1976).

Lekkegaard, F., Islamic Taxation in the Classical Period,
Branner & Korch, Copenhague, 1950.

Madelung, W., «Has the Hijra come to an End ?», Revue
des études islamiques 54, 1986, p. 225-237.

Melchert, Ch., The Formation of the Sunni Schools of
Law, 9th-10th Centuries C.E., Brill, Leyde-New
York-Koln, 1997.

—, «Traditionist-Jurisprudents and the Framing of Islamic
Law », Islamic Law and Society 8, 2001,

p- 383-406.
Merad, A., La tradition musulmane, PUF, Paris, 2001

Modarressi Tabataba’i, H., Kharaj in Islamic Law,
Londres, 1983.

Morabia, A., Le gihad dans l’islam médiéval, Albin
Michel, Paris, 1993.

Morony, M.G., Iraq after the Muslim Conquest, Princeton
University Press, Princeton, 1984.

—, «Landholding and Social Change : Lower al-Iraq in
the Early Islamic Period », dans T. Khalidi, Land
Tenure and Social Transformation in the Middle
East, American University of Beirut, Beyrouth,
1984, p. 209-222.

—, «Landholding in Seventh-Century Iraq», dans A.L.
Udovitch (éd.), The Islamic Middle East, 700-
1900, Darwin Press, Princeton, 1981, p. 135-175.

Pellat, Ch., Le milieu basrien et la formation de Gahiz,
Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953.

Anlsl 40 (2006), p. 139-170  Mathieu Tillier
Un traité politique du lle / Vllle siecle. L'Epitre de ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari au calife al-Mahd1.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

MATHIEU TILLIER

al-Qadi, W., «The Religious Foundation of Late Umayyad
Ideology and Practice », dans Saber religioso y
poder politico en el Islam. Actas del Simposio
Internacional (Granada, 15-18 octubre 1991),
Agencia Espafiola de Cooperacion Internacional,
Madrid, 1994, p. 231-273.

—, «The Term “Khalifa” in Early Exegetical Literature »,
Die Welt des Islams 28, 1988, p. 392-411.

Schacht, J., Introduction au droit musulman, Maisonneuve
et Larose, Paris, 1983.

Schoeler, G., Ecrire et transmettre dans les débuts de
l’islam, PUF, Paris, 2002.

Serjeant, R.B., «Caliph ‘Umar’s Letters to Abii Miisa
al-Ash‘ari and Mu‘awiya», Journal of Semitic
Studies 29, 1984, p. 65-79.

—, «Sunnah, Qur’an, ‘Urf», dans Ch. Toll et J. Skovgaard-
Petersen, Law and the Islamic World. Past and
Present, The Royal Danish Academy of Sciences
and Letters, Copenhague, 1995, p. 33-48.

Sezgin, F.,, Tarih al-turat al-‘arabi 1/2, Qumm, 1983.

Sharon, M., Black Banners from the East, Brill, Leyde,
1983.

Sourdel, D., «La biographie d’Ibn al-Mugaffa® d’apres les
sources anciennes », Arabica 1, 1954, p. 307-323.

—, Le Vizirat ‘abbaside, Ifead, Damas, 1959-1960.

Tillier, M., Les cadis d’Iraq a I’époque ‘abbaside :
organisation administrative et rapports au
pouvoir (132/750-334/945), theése non publiée,
Université Lyon 2, 2004.

—, «Un espace judiciaire entre public et privé», Anlsl 38,
2004, . 419-512.

Tsafrir, N., The History of an Islamic School of Law.
The Early Spread of Hanafism, Harvard University
Press, Cambridge, 2004.

Van Berchem, M., La propriété territoriale et I'impot
foncier sous les premiers califes, H. Georg,
Geneve, 1886.

Zaman, M.Q., Religion and Politics under the Early
‘Abbasids : the Emergence of the Proto-Sunni Elite,
Brill, Leyde, 1997.

—, «The Caliphs, the ‘Ulama’, and the Law : Defining
the Role and Function of the Caliph in the Early
‘Abbasid Period », Islamic Law and Society 4,

1997, p. 1-36.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

