
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 139-170

Mathieu Tillier

Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-
ʿAnbarī au calife al-Mahdī.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


139

Annales islamologiques 40—2006

	 1	Sur l’apparition d’une littérature destinée à des « lecteurs » 
en liaison avec la cour, voir Schoeler, Écrire et transmettre, 
p. 60-63. 

	 2	Sur la littérature de « miroirs des princes », voir notamment 
Bosworth, « Naṣīḥat al-mulūk », p. 984 sq ; Crone, God’s 
Rule, p. 149 sq. 

	 3	Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 93, 98 ; Bligh-Abramski, 
« The Judiciary», p. 66-67 ; Zaman, « The Caliphs », p. 9-13 ; 
id., Religion and Politics, p. 87-91. Voir également les brèves 
mentions de cette épître par van Ess, « La liberté du juge», 
p. 28 ; id., Theologie und Gesellschaft II, p. 157. Les analyses 
de M.Q. Zaman sont partiellement reprises par Hallaq, The 
Origins and Evolution of Islamic Law, p. 185-186.

	 4	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 97-107. Sur le manuscrit original, 
voir l’introduction de l’éditeur, ibid., I, p. n ; Brockelmann, 
GAL, SI, p. 225; Sezgin, Tārīḫ I/2, p. 276.

	 5	Recherche effectuée sur la bibliothèque virtuelle al-Warrāq 
(www. alwaraq.com, 02/2005) et sur le cédérom Mawsūˁat 
ṭālib al-ˁilm al-šarˁī, Markaz al-turāṯ li-abḥāṯ al-ḥāsib al-ālī, 
Amman, 2000. 

	 6	Les Aḫbār al-quḍāt de Wakīˁ font l’objet d’une édition révisée 
par S.M. al-Laḥḥām. Il s’agit en réalité d’une réédition de 
celle d’al-Marāġī, et la révision de S.M. al-Laḥḥām ne semble 
s’appuyer sur aucun manuscrit ni aucun travail critique.

Mathieu Tillier

Un traité politique du IIe/VIIIe siècle  
L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan  
al-©Anbarî au calife al-Mahdî

La réflexion des premiers juristes musulmans sur l’État et le pouvoir nous est le plus souvent 	
	 parvenue au travers de témoignages indirects, provenant de la transmission orale longtemps 	
	 privilégiée dans les milieux savants. Une des rares exceptions est un court traité, rédigé par 

le cadi baṣrien ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ˁAnbarī (m. 168/785) à l’intention du calife ˁabbāside 
al-Mahdī (158/775-169/785). À l’instar de plusieurs ouvrages de secrétaires comme ˁAbd al-Ḥamīd 
b. Yaḥyā ou Ibn al-Muqaffaˁ 1, ce traité prend la forme d’une épître, et son objet – conseiller le calife 
dans l’administration de l’Empire – le rapproche des « miroirs des princes » qui apparaissent à la même 
époque 2. Malgré son importance pour l’histoire de la pensée politique islamique, cette épître demeure 
peu connue : seuls quelques extraits ont fait l’objet d’analyses par P. Crone et M. Hinds, I. Bligh-
Abramski et M.Q. Zaman 3. Le peu d’intérêt que ce texte a jusqu’ici suscité est probablement dû aux 
difficultés d’interprétation qu’il pose. À notre connaissance, l’épître a seulement survécu à travers la 
citation qu’en fait Wakīˁ (m. 306/918) dans ses Aḫbār al-quḍāt, ouvrage qui ne nous est lui-même 
parvenu qu’à travers un unicum 4. L’édition de tels manuscrits est toujours délicate, car les problèmes 
de lecture dus au vieillissement du support ou aux erreurs du copiste ne peuvent être résolus par la 
comparaison de plusieurs versions du texte. La difficulté est ici d’autant plus grande qu’aucun autre 
auteur postérieur ne semble citer un seul extrait de cette épître 5. Dans l’état actuel, elle reste donc 
d’un abord difficile et plusieurs passages sont encore obscurs 6. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

140

La méconnaissance qui touche cette épître nous encourage à en proposer une traduction, dans 
l’espoir d’en faciliter l’accès aux chercheurs et de contribuer à la faire connaître. Toute traduction est 
par définition imparfaite ; pour les raisons précédemment évoquées, celle-ci l’est peut-être plus encore. 
Il faut espérer que de nouveaux manuscrits permettront un jour prochain d’établir une édition critique 
de cette épître et de corriger certaines interprétations litigieuses. Les défauts d’édition de ce texte ne 
nuisent cependant pas à sa compréhension générale. C’est pourquoi nous proposons, avant d’en donner 
une traduction, de nous pencher sur l’identité de son auteur et d’examiner la portée de son traité. 

	 ©ˁUbayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï

ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan b. al-Ḥuṣayn b. Abī l-Ḥurr 7 Mālik b. al-Ḫašḫāš b. Ǧanāb 8 b. al-Ḥāriṯ 
b. Ḫalaf b. al-Ḥāriṯ b. Muǧaffar b. Kaˁb b. al-ˁAnbar b. ˁ Amr b. Tamīm b. Murr b. Udd b. Ṭābiḫa b. Ilyās 
b. Muḍar 9 naît entre 100/718-719 et 106/724-725 dans une éminente famille d’al-Baṣra 10. Son père, 
al-Ḥasan b. al-Ḥuṣayn, semble avoir eu une certaine renommée comme savant et transmetteur de 
ḥadīṯ 11 et son grand-père, al-Ḥuṣayn b. Mālik, a notamment été gouverneur (ˁāmil) de Maysān pour 
ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb 12. Sa tribu, Tamīm, est l’une des plus puissantes d’al-Baṣra : selon Ch. Pellat, elle 
doit être considérée comme la véritable fondatrice de la ville, et continue au iie/viiie siècle à fournir 
l’essentiel de ses élites intellectuelles, religieuses et politiques 13. ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan appartient 
par ailleurs au clan des Banū l-ˁAnbar – groupe principal de la branche ˁ Amr b. Tamīm 14 –, dont sont 
issus plusieurs cadis d’al-Baṣra dans les premières décennies du califat ˁabbāside 15.
Rien ne nous est parvenu sur ses années de jeunesse. Tout au plus sait-on qu’au moment d’atteindre 

la cinquantaine, il est un personnage de haut rang à al-Baṣra (la[-hu] qadr wa-šaraf) 16, où il possède 
une solide réputation dans plusieurs domaines du savoir – droit, poésie, lexicographie, généalogies 
tribales 17. En matière de fiqh, il appartient à l’ancienne école juridique baṣrienne, dont il est considéré 
comme l’un des plus hauts représentants 18. Le qualificatif qui revient le plus souvent sous le calame 

	 7	« B. al-Ḥurr b. » chez Ibn Ḥazm, Ǧamharat ansāb al-ˁarab, 
p. 209.

	 8	« B. Ḫattāb » chez Ibn Ḥazm, Ǧamharat ansāb al-ˁarab, 
p. 209.

	 9	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 88. Voir également Ibn Saˁd, 
al-Ṭabaqāt al-kubrā VII, p. 285.

	 10	Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād X, p. 306 ; Ibn Ḥaǧar, Tahḏīb 
al-tahḏīb VII, p. 7. Les principales sources biographiques 
disponibles sur al-ˁAnbarī sont : Ibn Saˁd, al-Ṭabaqāt al-kubrā 
VII, p. 285 ; Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 88 sq ; Ibn Ḥibbān, 
Mašāhīr ˁ ulamā’ al-amṣār, p. 190 ; al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād 
X, p. 306 sq ; Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam V, p. 341 ; al-Mizzī, 
Tahḏīb al-kamāl XIX, p. 23. La plus longue biographie 
moderne consacrée à ce personnage est celle de van Ess, 
Theologie und Gesellschaft II, p. 155-164. Voir également 
van Ess, « La liberté du juge », p. 28-31.

	 11	Al-Buḫārī, al-Ta’rīḫ al-kabīr II, p. 291.

	 12	 Ibn Saˁd, al-Ṭabaqāt al-kubrā VII, p. 125. Selon al-Ṭabarī 
(Ta’rīḫ II, p. 604), le sawād d’al-Baṣra lui est également confié 
en l’an 29/649-650. Voir van Ess, Theologie und Gesellschaft II, 
p. 155. Sur Maysān, région du bas Tigre au sud-est de l’Iraq, 
voir Streck et Morony, « Maysān », p. 918-920.

	 13	 Pellat, Le milieu baṣrien, p. 23-24 ; voir également Djaït, 
« Les Yamanites à Kūfa  », p. 163.

	 14	 Lecker, « Tamīm b. Murr », p. 174.
	 15	Tsafrir, The History of an Islamic School, p. 30. Sur 

l’appartenance tribale des cadis iraqiens à l’époque ˁ abbāside, 
voir Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 177 sq.

	 16	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 88.
	 17	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 108, 109, 119.
	 18	 Ibn Ḥaǧar, Tahḏīb al-tahḏīb VII, p. 7. Voir également Ibn 

Ḥibbān (Mašāhīr ˁ ulamā’ al-amṣār, p. 190), qui précise que 
ˁUbayd Allāh « étudiait le fiqh selon l’école des Kūfiotes, et il 
les réfutait point par point ». Sur l’ancienne école baṣrienne, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

141

de ses biographes est celui de « ˁ āqil 19 » : ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan est avant tout un juriste « ration-
naliste », et s’il est cité comme transmetteur de quelques ḥadīṯ-s 20, Wakīˁ affirme que « le nombre 
d’āṯār qu’il a rapportés et de ḥadīṯ-s qu’il a transmis est très réduit » (mā aqalla mā rawā min al-āṯār 
wa-asnada min al-ḥadīṯ) 21.
En 156/773, le calife al-Manṣūr le nomme cadi d’al-Baṣra à la suite de Sawwār b. ˁ Abd Allāh – qui 

vient de mourir –, répondant probablement en cela au désir de la population locale 22. Selon al-Ḫaṭīb 
al-Baġdādī, ˁUbayd Allāh aurait partagé ses fonctions avec ˁUmar b. ˁĀmir 23 ; l’information est 
cependant peu crédible, car ce dernier meurt bien plus tôt, vers 139/756-757 24 – al-Ḫaṭīb le confond 
avec Sawwār b. ˁ Abd Allāh, qui est effectivement associé un temps à ˁ Umar b. ˁ Āmir sur la judicature 
d’al-Baṣra, en 137/754 25. Comme son prédécesseur, ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan est par ailleurs nommé 
gouverneur de la prière à al-Baṣra 26, et se voit ainsi chargé de prononcer la ḫuṭba chaque vendredi à la 
mosquée 27 : il cumule ces deux postes jusqu’en 159/775-776, date à laquelle le calife al-Mahdī lui 
retire ses fonctions de gouverneur pour les confier à ˁ Abd al-Malik b. Ayyūb al-Numayrī 28. D’après al-
Ṭabarī, ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan aurait de même été révoqué de la judicature au profit de ˁ Abd al-Malik 
b. Ayyūb 29. Cette affirmation est cependant difficile à croire : ˁAbd al-Malik n’apparaît comme cadi 
dans aucune autre source, et Ibn al-Aṯīr se démarque par ailleurs de son prédécesseur en ignorant cette 
information 30. Wakīˁ indique quant à lui que ˁ Abd al-Malik b. Ayyūb n’est nommé que sur la prière et 
l’armée et qu’al-Mahdī « confirme » (aqarra) ˁUbayd Allāh à la judicature 31. Même si ˁUbayd Allāh 
b. al-Ḥasan perd alors ses fonctions judiciaires, ce n’est que temporaire : il retrouve son poste la même 
année, et y demeure jusqu’à sa révocation par le calife en 166/782-783 ou 167/783-784 32. 

qui perdure jusqu’au début du iiie/ixe siècle avant de se fondre 
en partie dans le ḥanafisme et le mālikisme, voir Melchert, 
The Formation of the Sunni Schools, p. 41 sq.

	 19	Al-Ǧāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn I, p. 275 ; Ibn Saˁd, al-
Ṭabaqāt al-kubrā VII, p. 285 ; al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād X, 
p. 307 ; al-Mizzī, Tahḏīb al-kamāl XIX, p. 24 ; Ibn Ḥaǧar, 
Tahḏīb al-tahḏīb VII, p. 7.

	 20	Al-Mizzī, Tahḏīb al-kamāl XIX, p. 26-27. Voir notamment 
Muslim, al-Ṣaḥīḥ II, p. 634.

	 21	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 88.
	 22	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 91. Cf. Tillier, Les cadis d’Iraq, 

p. 145. Voir la liste des cadis d’al-Baṣra établie par Tsafrir, The 
History of an Islamic School, p. 39. Cette dernière propose 
pour sa nomination la date de 156/772 ; son prédécesseur, 
Sawwār b. ˁAbd Allāh, demeure cependant cadi jusqu’à sa 
mort, qui semble survenir le samedi 16 Ḏū al-ḥiǧǧa 156 / 
6 novembre 773 (Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 84 ; Ḫalīfa b. 
Ḫayyāṭ, Kitāb al-ṭabaqāt, p. 380). C’est probablement parce 
que cette disparition a lieu à la fin de 156 qu’al-Ṭabarī la 
date de l’an 157 (al-Ṭabarī, Ta’rīḫ IV, p. 511).

	 23	Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād X, p. 307 ; Ibn al-Ǧawzī, al-
Muntaẓam V, p. 341.

	 24	 Ibn Ḥaǧar, Tahḏīb al-tahḏīb VII, p. 410. Ibn Ḥibbān évoque 
même la date de 135/752-753 (Mašāhīr ˁulamā’ al-amṣār, 
p. 184). Selon Wakīˁ (Aḫbār al-quḍāt II, p. 55), il aurait 
néanmoins exercé la judicature à partir de 137/754-755.

	 25	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 55. Cf. Tsafrir, The History of 

an Islamic School, p. 39.
	 26	Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ IV, p. 547. À la même époque, l’armée, 

la police et les impôts sont confiés à un autre gouverneur, 
Saˁīd b. Daˁlaǧ (al-Ṭabarī, Ta’rīḫ IV, p. 510 ; voir également 
Pellat, Le milieu baṣrien, p. 281).

	 27	Al-Ǧāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn I, p. 294. Cf. van Ess, 
Theologie und Gesellschaft II, p. 156.

	 28	Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ IV, p. 550 ; Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam 
V, p. 275. ˁAbd al-Malik cumule alors la responsabilité de 
la prière et de l’armée.

	 29	Van Ess (Theologie und Gesellschaft II, p. 157) semble 
suivre cette interprétation.

	 30	 Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī l-ta’rīḫ VI, p. 40. Al-Ṭabarī parle 
d’ailleurs de ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan comme étant le cadi 
d’al-Baṣra en 159 ; il le mentionne encore à ce poste aux 
années 160 et 164 (Ta’rīḫ IV, p. 552, 559, 571).

	 31	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 122.
	 32	 La date de 166 est donnée par Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, 

p. 91, et par al-Ṭabarī, Ta’rīḫ IV, p. 574. Tsafrir (The History 
of an Islamic School, p. 39) incline à penser qu’il est cadi 
jusqu’en 167, en s’appuyant sur Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ (Ta’rīḫ, 
p. 289 ; celui-ci se contredit néanmoins plus loin, p. 291). 
La date de 167 pourrait être confirmée par un autre passage 
de Wakīˁ (Aḫbār al-quḍāt II, p. 92), d’après qui Muḥammad 
b. Sulaymān serait gouverneur d’al-Baṣra au moment de 
cette révocation ; selon al-Ṭabarī (Ta’rīḫ IV, p. 581), ce 
gouverneur ne serait nommé qu’en 167.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

142

Ces dix années de judicature sont marquées par les relations conflictuelles qui opposent ˁUbayd 
Allāh b. al-Ḥasan et al-Mahdī. Tout semblait pourtant avoir bien commencé entre les deux hommes : 
à la mort d’al-Manṣūr en 158/775, le cadi quitte al-Baṣra – où il laisse un vicaire – pour aller présenter 
ses condoléances à al-Mahdī et le féliciter de son accession au califat 33 ; le discours qu’il prononce 
à cette occasion suscite l’admiration de ses contemporains 34. Les sources ne permettent pas de reconst-
tituer avec précision la dégradation de leurs rapports. Il est probable que l’épître que ˁUbayd Allāh 
adresse au calife dès Ṣafar 159 / décembre 775 constitue une étape importante ; nous y reviendrons 
plus loin. Plus généralement, le comportement du cadi semble à l’origine de cette détérioration. Depuis 
qu’al-Manṣūr a mené une politique de centralisation administrative, les cadis d’Iraq sont les délégués 
du calife et sont en pratique placés sous son autorité directe : il n’est pas rare que le souverain dicte 
ses instructions à un cadi, y compris en matière judiciaire 35. Or ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan n’obéit pas 
de manière inconditionnelle aux ordres qu’il reçoit ; pire, il se permet parfois d’en jouer aux dépens 
du calife. Sa révocation finale est probablement due à l’insoumission qu’il manifeste tant en matière 
judiciaire que dans les autres domaines administratifs qui lui sont confiés 36.
Dès les premières années de sa judicature, ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan se fait remarquer pour son refus 

d’obtempérer aux ordres de Saˁīd b. Daˁlaǧ, le gouverneur militaire d’al-Baṣra 37, qui lui demande de 
la part du calife de transférer les biens des successions vacantes (al-ḥašriyya) au Trésor public (bayt 
al-māl) 38. Grâce à l’intervention d’un proche du gouverneur, l’affaire est étouffée 39. Mais quelque 
temps plus tard, le cadi s’oppose de nouveau au calife, cette fois-ci sur une question fiscale. Al-Mahdī 
lui demande dans une lettre de lever la ṣadaqa (c’est-à-dire le ˁušr 40) sur les terres irriguées par les 
canaux qui existaient au temps des califes ˁUmar et ˁUṯmān ; lorsqu’ils ont été creusés plus tard, en 
revanche, les terres doivent être selon lui soumises au ḫarāǧ 41. ˁUbayd Allāh refuse d’exécuter cette 

	 33	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 107-108.
	 34	Al-Zubayr b. Bakkār, al-Aḫbār al-muwaffaqiyyāt, p. 180 ; 

al-Ǧāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn I, p. 295 ; Wakīˁ, Aḫbār 
al-quḍāt II, p. 108 ; al-Ǧahšiyārī, Kitāb al-wuzarā’, p. 90 ; 
al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād X, p. 309. Voir les remarques de 
van Ess, Theologie und Gesellschaft II, p. 157.

	 35	 Cf. Coulson, Histoire du droit islamique, p. 118-119.
	 36	Van Ess, Theologie und Gesellschaft II, p. 160.
	 37	 Il occupe cette fonction de 156/773 à 158/774-775. Al-Ṭabarī, 

Ta’rīḫ IV, p. 510, 547. Voir aussi Pellat, Le milieu baṣrien, 
p. 281.

	 38	 En cas de succession vacante (lorsqu’aucun héritier légal ne 
se présente), le cadi gère provisoirement les biens du défunt. 
Chez les Mālikites, le bayt al-māl peut être héritier (au nom 
de la communauté musulmane) après une période suffisante 
pour déclarer les biens en déshérence. Mais certains juristes 
(notamment ḥanafites) considèrent que d’autres personnes 
(notamment les parents par les femmes, ḏawī al-arḥām) 
doivent passer avant le bayt al-māl (voir Milliot et Blanc, 
Introduction, p. 508, 520). 

	 39	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 95-96. La position juridique de 
ˁUbayd Allāh n’est pas claire ; elle semble néanmoins avoir 
des répercussions à long terme, car Abū Yūsuf condamne 

quelques années plus tard l’exploitation par le cadi d’al-Baṣra 
de terres en déshérence. Abū Yūsuf, Kitāb al-ḫarāǧ, p. 185 
(trad. Fagnan, p. 286-287).

	 40	Le ˁušr, impôt notamment levé sur la terre possédée par les 
musulmans, est souvent considéré par les juristes comme 
une sorte de zakāt ou de ṣadaqa. Sato, « ˁ Ushr », p. 990.

	 41	 L’opposition concerne probablement les canaux creusés par 
les musulmans au temps des trois premiers califes, et ceux qui 
l’ont été plus tard (implicitement : par des convertis ?). Cette 
demande semble correspondre à l’interprétation contextuelle 
d’une règle que l’on retrouve dans la doctrine ḥanafite : selon 
al-Šaybānī, toute terre nouvellement mise en valeur grâce à 
des canaux creusés par des non-Arabes doit être considérée 
comme terre de ḫarāǧ. Il semble que la région d’al-Baṣra 
n’était pas irriguée par canaux à l’époque sassanide, et al-
Šaybānī considère sa région comme terre de ˁ ušr (al-Māwardī, 
al-Aḥkām al-sulṭāniyya, p. 224-225 ; Cf. Løkkegaard, Islamic 
Taxation, p. 86 ; Modarressi Tabātabā’i, Kharāj in Islamic 
Law, p. 110-111 ; Morony, « Landholding in Seventh-Century 
Iraq», p. 157 ; id., Iraq, p. 106, 121). Al-Mahdī tente-t-il 
néanmoins d’appliquer cette règle aux canaux creusés par 
les musulmans non-arabes après la conquête ?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

143

injonction, malgré les menaces du calife : il réunit les grands notables (ašrāf) 42 et les savants d’al-Baṣra, 
et déclare par jugement que les populations de tous les canaux de la péninsule Arabique ne doivent 
payer que la ṣadaqa 43. Le calife semble finalement s’incliner 44.
Ces cas de désobéissance exaspèrent néanmoins al-Mahdī ; l’autonomie de ˁUbayd Allāh b. al-

Ḥasan en matière judiciaire finit par dépasser les limites de l’acceptable. Lorsque les Banū ˁAbd 
al-Malik revendiquent la propriété d’une terre que le calife al-Saffāḥ a donnée à un certain Sulaymān 
b. ˁUbayd Allāh, le cadi semble prendre leur parti : al-Mahdī – devant qui ils ont porté leur affaire 
– donne des instructions écrites afin que le défendeur puisse présenter ses preuves, mais ˁ Ubayd Allāh 
ignore cet ordre et rend un jugement contre Sulaymān. Il pense probablement se montrer juste : la 
terre en litige aurait appartenu après les conquêtes à l’ancêtre des Banū ˁAbd al-Malik, avant d’être 
saisie par le calife umayyade Sulaymān b. ˁAbd al-Malik 45. Pour ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan, les Banū 
ˁAbd al-Malik demeurent les propriétaires légitimes du domaine. Furieux que le cadi ose passer outre 
ses instructions et sous-entendre ainsi que son oncle al-Saffāḥ a injustement disposé de cette terre, 
al-Mahdī oblige ˁ Ubayd Allāh à modifier son jugement 46. Selon al-Ḫaṭīb, un dernier procès, opposant 
un marchand à un officier (qā’id), est directement responsable de son éviction : le calife écrit au cadi 
pour lui ordonner de trancher en faveur de l’officier, mais ˁUbayd Allāh rend un jugement favorable 
au marchand 47.
Enfin, le cadi adopte une attitude provocatrice devant al-Mahdī lors de ses passages à al-Baṣra. 

Vers 164/780-781 48, le calife visite les campagnes alentours et interroge ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan 
au sujet de certains bénéficiaires de concessions terriennes (iqṭāˁ) qui semblent plus riches qu’ils ne 
devraient l’être. Selon Wakīˁ, le cadi aurait répondu : « Ô Commandeur des croyants, c’est comme pour 
le vêtement que je porte : je ne pose pas de question à son sujet ! » Son impertinence lui vaut un rappel 

	 42	 Il s’agit probablement ici des chefs de tribus ou de grandes 
familles. Sur le sens de šarīf/ašrāf, voir Arendonk et Graham, 
« Sharīf », p. 329 sq.

	 43	 ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan considère la région d’al-Baṣra 
comme une partie de la péninsule Arabique ; c’est également 
le cas du philologue al-Aṣmaˁī, à la même époque, qui 
affirme que la péninsule s’étend jusqu’à al-Ubulla (Yāqūt, 
Muˁǧam al-buldān II, p. 138). Le cadi s’appuie pour rendre 
ce jugement sur une règle spécifique à la péninsule Arabique, 
voulant que ses terres ne soient soumises qu’au ˁušr (i.e. la 
ṣadaqa), et non au ḫarāǧ : soit elles ont été prises par des 
musulmans pendant les conquêtes, soit elles ont été laissées 
à leurs propriétaires convertis à l’islam. Voir Abū Yūsuf, 
Kitāb al-ḫarāǧ, p. 58 (trad. Fagnan, p. 88) ; al-Māwardī, 
al-Aḥkām al-sulṭāniyya, p. 213. Cf. Modarressi Tabātabā’i, 
Kharāj in Islamic Law, p. 117 ; Sato, « ˁ Ushr », p. 917.

	 44	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 96-97.
	 45	 Lors des conquêtes islamiques, certaines terres appartenant à 

l’État sassanide sont accaparées par des particuliers. À partir 
du règne de Muˁāwiya, cependant, les Umayyades ramènent 

une partie de ces terres dans le domaine califien (ṣawāfī) : 
ce mouvement culmine sous les règnes de ˁ Abd al-Malik et 
d’al-Walīd Ier (Morony, Iraq, p. 69-70 ; id., « Landholding 
in Seventh-Century Iraq», p. 160 ; Lambton, « Ṣafī », p. 799-
800). Les terres en litige ont probablement été confisquées 
par le calife Sulaymān b. ˁAbd al-Malik dans le cadre de 
cette politique.

	 46	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 92-95. Voir l’analyse de van 
Ess, Theologie und Gesellschaft II, p. 158-159. Sur les 
redistributions de terres aux environs d’al-Baṣra lors de la prise 
du pouvoir par les ˁ Abbāsides, voir Morony, « Landholding 
and Social Change », p. 216.

	 47	Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād X, p. 309. Van Ess (Theologie 
und Gesellschaft II, p. 159) émet l’hypothèse que ce procès 
est en réalité le même que celui qui oppose les Banū ˁAbd 
al-Malik à Sulaymān b. ˁUbayd Allāh. 

	 48	Wakīˁ (Aḫbār al-quḍāt II, p. 122) indique que cette visite 
a lieu sous le gouvernorat de Ṣāliḥ b. Dā’ūd, qui est au 
pouvoir en 164/780-781 à al-Baṣra (Pellat, Le milieu baṣrien, 
p. 281). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

144

à l’ordre par al-Faḍl b. al-Rabīˁ (sic) 49. Une visite suivante, en 166/782-783 ou en 167/783-784 50, se 
termine par un entretien orageux entre le cadi et al-Mahdī : furieux contre lui, ce dernier l’accueille 
froidement à l’audience qu’il tient au palais du gouverneur baṣrien ; il lui demande de justifier ses 
insubordinations et l’accuse de mentir à chaque réponse 51. De retour à Bagdad, al-Mahdī révoque 
ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan, et désigne Ḫālid b. Ṭalīq à sa place 52. ˁUbayd Allāh meurt un ou deux ans 
plus tard, en 168/784-785 53.
ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan laisse peu de choses à la postérité : les biographes médiévaux ne gardent 

pas trace d’œuvres qu’il aurait écrites, et Ibn al-Nadīm ne le mentionne même pas dans son Fihrist. 
Il semble néanmoins jouir longtemps d’une réputation ambivalente en Iraq. Il est d’un côté érigé 
en cadi modèle 54, et ses avis juridiques servent sans doute de référence à al-Baṣra après sa mort 55. 
Le cadi suivant, Ḫālid b. Ṭalīq, décide même de laisser à ˁUbayd Allāh une copie de ses archives judic-
ciaires, comme garantie que ses jugements ne seront pas modifiés ; cette décision est accueillie très 
chaleureusement par les Baṣriens, qui acclament le nouveau cadi pour cette courageuse décision 56. 
Al-Māwardī le considère plus tard comme un cadi exemplaire dans son comportement avec les plaid-
deurs, fussent-ils le calife en personne 57. 
D’un autre côté, ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan laisse l’image d’un homme peu sérieux, trop enclin aux 

plaisanteries déplacées 58. Au iiie/ixe siècle, Ibn Qutayba (m. 276/889) l’évoque comme un théologien 
aux méthodes défectueuses, car il aurait défendu une pluralité excessive d’interprétations des textes 
sacrés. Pour lui, « quiconque fait effort de réflexion a raison » (kull muǧtahid muṣīb) 59. Le Coran 
est lui-même porteur de divergences (yadullu ˁalā l-iḫtilāf) et un même verset coranique peut être 
compris de façons opposées : les différents courants théologiques et juridiques auraient donc tous 
raison à leur manière 60. Affirmer par exemple qu’un meurtrier ira en Enfer n’est pas plus juste que 
dire qu’il gagnera le Paradis 61. Les théologiens plus tardifs s’insurgent contre un tel point de vue, car 
la vérité ne peut être qu’une en matière d’uṣūl al-dīn 62. Selon l’expression de J. van Ess, la doctrine 
de ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan « demeura une curiosité, qui ne fut citée que pour son “ extrémisme ” 
épistémologique 63 ».

	 49	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 117. Al-Faḍl b. al-Rabīˁ est 
le vizir d’al-Rašīd et d’al-Amīn. Sous al-Mahdī, al-Faḍl 
est encore un jeune homme qui ne semble pas occuper de 
fonction officielle à la cour. Peut-être Wakīˁ veut-il en réalité 
parler de son père, al-Rabīˁ b. Yūnus (m. 169 ou 170/786), 
ḥāǧib puis vizir d’al-Manṣūr, puis de nouveau ḥāǧib du 
calife al-Mahdī à partir de 163/779-80. Voir Sourdel, « Al-
Faḍl b. al-Rabīˁ », p. 730 ; id., Le vizirat ˁabbāside I, p. 89 ; 
Atiya, « Al-Rabīˁ b. Yūnus », p. 351.

	 50	Voir supra les différentes hypothèses concernant la date de 
révocation de ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan.

	 51	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 92-93.
	 52	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 122.
	 53	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 123 ; al-Šīrāzī, Ṭabaqāt al-

fuqahā’ VI, p. 80.
	 54	 Ce qui justifie la longue biographie que lui consacre Wakīˁ, 

visiblement fasciné par le personnage.
	 55	Voir la liste de cas évoquée par Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, 

p. 119-120.

	 56	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 125. Cf. Hallaq, The Origins 
and Evolution of Islamic Law, p. 95, qui propose une 
interprétation différente de ce passage.

	 57	Al-Māwardī, Adab al-qāḍī I, p. 248-49.
	 58	Voir Tillier, « Un espace judiciaire », p. 503.
	 59	 Cette expression apparaît surtout chez des auteurs plus tardifs, 

tels al-Māwardī (Adab al-qāḍī I, p. 524) et Ibn Ḥaǧar (Tahḏīb 
al-tahḏīb VII, p. 7). Voir à ce sujet van Ess, « La liberté du 
juge », p. 29 ; id., Theologie und Gesellschaft II, p. 161.

	 60	 Ibn Qutayba, Ta’wīl, p. 51-52 (trad. Lecomte, Le Traité 
des divergences, p. 50-52). Voir également l’analyse de van 
Ess, Theologie und Gesellschaft II, p. 161-162 ; Chaumont, 
« “ Tout chercheur qualifié dit-il juste ?” », p. 20.

	 61	 Ibn Qutayba, Ta’wīl muḫtalif al-ḥadīṯ, p. 52.
	 62	Chaumont, « “ Tout chercheur qualifié dit-il juste ?” », 

p. 19-20.
	 63	Van Ess, « La liberté du juge », p. 29.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

145

D’un point de vue juridique, la pensée de ˁUbayd Allāh semble avoir été amplifiée et stigmatisée 
par les générations postérieures : à la suite de la traditionalisation de l’herméneutique juridique dans 
le courant du iiie/ixe siècle, les méthodes d’un tel savant « rationaliste » sont considérées rétroactivem-
ment comme déviantes 64. En réalité, comme nous allons le voir, son épître à al-Mahdī ne reflète pas 
un relativisme aussi poussé. Le principe « kull muǧtahid muṣīb » peut cependant être décelé derrière 
ce court traité, et constitue une clef de lecture essentielle : derrière cette formule, comme derrière 
l’épître, se dissimule une même conception de la société musulmane, du rôle que doit jouer le savant 
et des rapports qu’il entretient avec le pouvoir.

	L ’épître à al-Mahdï

	R emarques générales

Ḥadīṯ et sunna. L’épître de ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan al-ˁAnbarī serait parvenue à Wakīˁ par le biais 
de plusieurs informateurs, auxquels Aḥmad b. ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan – le fils de l’auteur – aurait lu 
une copie du texte à Sāmarrā’ dans le courant du iiie/ixe siècle 65. Elle aurait été rédigée à l’intention 
d’al-Mahdī en Ṣafar 159 / décembre 775 66. Les problèmes liés à l’édition de cet unicum ne permettent 
pas d’affirmer avec certitude que le texte est conforme, à la lettre près, à l’original du iie/viiie siècle. 
Une référence aux quatre sources du droit (Coran, sunna, iǧmāˁ et iǧtihād) pourrait même paraître 
anachronique. M.Q. Zaman, qui s’est interrogé le premier sur son authenticité, rappelle néanmoins 
que les fondements du droit musulman (uṣūl) commencent à être définis dans des écrits antérieurs 67. 
Il remarque également que ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan cite des ḥadīṯ-s prophétiques toujours dépourvus 
de chaînes de transmetteurs : cela plaide en faveur de l’ancienneté du texte, car l’usage de l’isnād ne 
se généralise qu’à partir du iiie/ixe siècle 68. De fait, plusieurs indices laissent penser que l’épître a 
bien été écrite à l’époque indiquée par Wakīˁ.
Tout ce qui concerne le ḥadīṯ et la sunna dans cette épître est ainsi caractéristique d’une période de 

transition, pendant laquelle le courant des ahl al-ḥadīṯ se développe et les traditions prophétiques se 
multiplient mais sans que certaines conceptions plus anciennes soient encore écartées. Sous le calame de 
ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan, le mot « sunna » (plur. sunan) ne fait pas encore systématiquement référence 
aux paroles et aux actes du Prophète. La sunna est avant tout un « usage », une pratique exemplaire et 
normative entérinée par le passé 69 : le tribut (fay’) doit être perçu selon une sunna qui apparaît dans 
la suite de l’argumentation comme une « bonne pratique », en l’occurrence anonyme, que l’auteur 

	 64	 Sur la traditionalisation de l’herméneutique juridique au 
iiie/ixe siècle, voir Melchert, « Traditionist-Jurisprudents », 
p. 397 ; Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law, 
p. 123-126.

	 65	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 97.
	 66	Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 107.
	 67	 Zaman, Religion and Politics, p. 89. Il s’appuie notamment 

sur l’analyse par R.B. Serjeant des lettres attribuées à ˁ Umar 
b. al-Ḫaṭṭāb, et notamment destinées à Abū Mūsā al-Ašˁarī 

(Serjeant, « Caliph ˁUmar’s Letters », p. 78).
	 68	 Zaman, Religion and Politics, p. 90, note 73. Cf. Robson, 

« Isnād », p. 207.
	 69	Sur l’évolution du mot « sunna », voir notamment Juynboll, 

« Sunna », p. 879 ; Schacht, Introduction au droit musulman, 
p. 26, 36 ; Bravmann, The Spiritual Background p. 123 sq ; 
Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 55 ; Serjeant, « Sunnah », 
p. 33-34 ; Crone, God’s Rule, p. 126-127.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

146

connaît pour en avoir entendu parler (§ 16) 70. La ṣadaqa doit de même être collectée selon des sunan 
qui ne font pas référence à un modèle spécifique, mais sont simplement connues par les musulmans 
et mises en pratique (§ 20). Cette ancienne conception de la sunna est parfois évoquée avec plus de 
précisions : dès le début de sa lettre, le calife apparaît non seulement comme un bon connaisseur de 
la sunna du Prophète, mais encore « des œuvres passées des imām-s » (§ 1). Ce dernier terme évoque 
probablement les pieux ancêtres, dont la conduite doit « guider » la communauté et servir d’exemple 
(§ 6) ; peut-être fait-il aussi allusion à des califes antérieurs (tels ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb ou l’Umayyade 
ˁUmar b. ˁAbd al-ˁAzīz, cités plus loin), dont les pratiques louables constituent des sunan à l’époque 
umayyade 71. Quelques lignes plus loin, il affirme d’ailleurs qu’Allāh communique Ses ordres dans Ses 
versets, mais aussi à travers les prophètes, les « califes bien guidés » et les imams juristes (§ 3) 72.
La « pratique normative » semble, en d’autres endroits, liée à la parole divine. ˁUbayd Allāh b. al-

Ḥasan recommande ainsi de distribuer le fay’ selon les sunan en vigueur et cite les versets coraniques 
qui les justifient (§ 18). À la fin de l’épître, la sunna est explicitement désignée comme celle d’Allāh, 
dans un contexte où l’on attendrait plutôt une référence à celle du Prophète : Allāh a donné au calife 
une connaissance supérieure de « Son Livre » (le Coran) et de « Sa sunna » (§ 26) 73. Dans le Coran, 
la « sunna » est également celle d’Allāh et fait référence au cours de l’histoire humaine ou au sort des 
générations passées 74. Ce n’est cependant pas dans ce sens que ˁ Ubayd Allāh l’emploie : la « pratique 
normative » peut être déduite de la parole divine. Cette conception de la sunna semble caractéristique 
de l’époque umayyade 75. L’épître de ˁUbayd Allāh se situe donc à la croisée de représentations 
successives de la sunna, à mi-chemin entre la « tradition vivante 76 » des anciennes écoles juridiques 
et son assimilation au ḥadīṯ prophétique.

Non seulement la sunna n’équivaut pas toujours au ḥadīṯ, mais tout ce qui sera plus tard inclus dans 
le ḥadīṯ ne l’est pas encore lors de la rédaction de ce traité. Sept traditions prophétiques sont explicitem-
ment désignées comme telles par l’auteur, lorsqu’il attribue des propos au Prophète (§ 19, 20, 25). Une 
huitième peut être identifiée, bien que le Prophète ne soit pas mentionné, lorsque ˁ Ubayd Allāh affirme 
qu’un Successeur a, littéralement, « remonté » (rafaˁa) un ḥadīṯ : cela laisse entendre qu’il s’agit d’un 
ḥadīṯ marfūˁ, c’est-à-dire remontant au Prophète en personne (§ 11) 77. Mais ce n’est pas tout : à deux 
reprises, l’auteur illustre ses propos par des sentences qui ne prendront que plus tard la forme de ḥadīṯ-s. 
« Une journée d’imam juste vaut mieux que soixante ans de dévotion » (§ 9), a-t-on selon lui coutume 
de dire : cette phrase, qu’il assimile à un dicton ou un proverbe, devient à partir du iiie/ixe siècle un 
ḥadīṯ souvent cité dans les miroirs des princes ; un des plus anciens auteurs à la mentionner sous forme 

	 70	Cette « bonne pratique » peut avoir été instituée par une 
personne en particulier (voir Bravmann, The Spiritual 
Background, p. 155) ; elle est néanmoins « anonyme » dans 
le sens où l’auteur ne mentionne pas cette personne. 

	 71	 Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 52 ; Hallaq, The Origins 
and Evolution of Islamic Law, p. 46.

	 72	 Comme le remarque Zaman (Religion and Politics, p. 86, 
note 57), l’expression « al-ḫulafā’ al-rāšidūn » ne fait pas 
nécessairement référence aux quatre califes « bien guidés » 
reconnus plus tard par le sunnisme.

	 73	 D’autres exemples d’assimilation de la sunna à celle d’Allāh 
apparaissent dans la lettre d’al-Walīd II (al-Ṭabarī, Ta’rīḫ 
IV, p. 228 ; trad. Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 120), et 
dans la Risāla ilā walī l-ˁahd de ˁAbd al-Ḥamīd b. Yaḥyā, 
p. 218.

	 74	Voir Merad, La tradition musulmane, p. 30 ; Juynboll, 
« Sunna », p. 879.

	 75	Crone, God’s Rule, p. 127. Voir également Bravmann, 
The Spiritual Background, p. 168.

	 76	Schacht, Introduction au droit musulman, p. 36.
	 77	 Cf. Robson, « Ḥadīth », p. 25.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

147

de tradition prophétique est Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām (m. 224/838) 78. À la fin de son épître, 
ˁUbayd Allāh fait enfin allusion à « ce que l’on dit (mā qīla) sur ceux qui ferment leur porte au nez 
des nécessiteux 79 » (§ 28) : l’emploi de la forme passive qīla laisse penser qu’il fait ici référence à un 
dicton connu de son temps. Il est plus tard connu sous la forme d’un ḥadīṯ, consigné par Ibn Ḥanbal 
(m. 241/855) et al-Tirmiḏī (m. 279/892) 80. Il est peu vraisemblable que l’auteur néglige d’attribuer 
ces paroles au Prophète s’il les connaît effectivement en tant que traditions prophétiques. Tout porte 
donc à croire que l’épître a été rédigée avant que ces maximes ne soient intégrées dans le ḥadīṯ.

Les finances publiques. Le cœur du traité est consacré à quatre domaines relevant du califat, 
deux appartenant à la sphère des finances publiques : le tribut (fay’) et l’aumône légale (ṣadaqa). La 
manière dont ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan aborde la question des impôts inscrit résolument son épître 
dans le contexte sociopolitique de la seconde moitié du iie/viiie siècle. Pour l’auteur, comme chez les 
juristes postérieurs, le fay’ désigne les impôts levés sur les populations non-musulmanes de l’Empire, 
en particulier le ḫarāǧ (§ 17) 81. La répartition de ces recettes fiscales fait l’objet d’une longue argum-
mentation, fondée sur des versets coraniques puis sur une sunna attribuée au calife ˁUmar, prouvant 
qu’elles doivent être distribuées à l’ensemble de la Communauté (§ 18). 

Qu’un tel développement conduise à formuler une conclusion aussi « simple » pourrait surprendre : 
pour la plupart des juristes postérieurs, à commencer par Abū Yūsuf, le fay’ doit être partagé entre 
tous les musulmans 82. Mais sous les premiers ˁ Abbāsides une telle position n’a encore rien d’évident. 
À la période umayyade, le fay’ ne fait pas l’objet d’une répartition égalitaire : seuls les descendants 
d’émigrés arabes y ont droit, sous forme de pensions ou de traitements pour service militaire. Cette 
distribution inégale de la rente fiscale, très tôt débattue en Iraq, est véritablement remise en cause lors 
de la révolution ˁabbāside : le rôle des troupes ḫurāsāniennes et la professionnalisation de l’armée 
relèguent au second plan les anciennes familles militaires des amṣār, qui perdent leurs pensions. Dans 
le même temps, l’idée que le fay’ doit être distribué entre tous les musulmans s’impose peu à peu : 
cette position, dit-on alors, aurait été celle du calife ˁUmar 83. Au début du règne d’al-Mahdī, il est 
probable que la question du fay’ est un sujet brûlant. Quelques décennies plus tard, le Kitāb al-amwāl 
d’Abū ˁUbayd (m. 224/838) se fait encore l’écho des controverses qui ont enflammé les esprits au 
milieu du iie/viiie siècle et qui ne sont peut-être pas encore terminées 84. En déclarant que le fay’ doit 
revenir à la Communauté entière, ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan ne rappelle pas une règle communément 
admise, mais prend position dans les débats de son époque. 

	 78	Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, p. 10. 
Cet auteur s’appuie sur un isnād remontant à Abū Hurayra 
– rapporteur jugé peu digne de confiance dès le iiie/ixe siècle 
(Merad, La tradition musulmane, p. 77 ; Robson, « Abū 
Hurayra », p. 129) –, et comportant un maillon anonyme 
(ˁan raǧulin ˁ an…) : ces indices laissent penser que le ḥadīṯ 
est forgé assez tardivement d’après une sentence anonyme 
plus ancienne. D’ailleurs, il ne figure pas dans les ouvrages 
canoniques classiques de ḥadīṯ. Il apparaît sans isnād sous 
la plume d’Ibn ˁAbd Rabbih, al-ˁIqd al-farīd I, p. 25. Il est 
plus tard rapporté par al-Ṭabarānī (m. 360/971), al-Muˁǧam 
al-kabīr XI, p. 337 ; al-Bayḥaqī (m. 458/1066), Sunan 

al-Bayḥaqī al-kubrā VIII, p. 162 ; al-Munḏirī (m. 656/1258), 
al-Tarġīb wa-l-tarhīb III, p. 117, 172.

	 79	 C’est nous qui soulignons.
	 80	Voir la traduction infra.
	 81	Cf. Van Berchem, La propriété territoriale, p. 9 sq ; 

Løkkegaard, Islamic Taxation, p. 40 ; id., « Fay’ », p. 869 ; 
Lambton, Landlord and Peasant in Persia, p. 19.

	 82	Madelung, « Has the Hijra come to an End ? », p. 257.
	 83	Madelung, « Has the Hijra come to an End ? », p. 235-36 ; 

Crone, « The First-Century Concept of Hiǧra », p. 364.
	 84	Abū ˁ Ubayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, p. 222 sq. 

Cf. Madelung, « Has the Hijra come to an End ? », p. 236.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

148

Le thème de la perception du ḫarāǧ (§ 16-17) se trouve également en prise directe sur la réalité 
contemporaine du sawād baṣrien. Le statut fiscal des terres iraqiennes est une question cruciale pour 
le califat dont les revenus dépendent en grande partie des taux d’imposition appliqués aux productions 
agricoles : elle est abordée par Ibn al-Muqaffaˁ dès l’époque d’al-Manṣūr 85, et donnera lieu à la rédact-
tion d’un des premiers traités juridiques musulmans par Abū Yūsuf (son fameux Kitāb al-ḫarāǧ), à la 
demande du calife al-Rašīd 86. Les tensions évoquées plus haut entre al-Mahdī et ˁUbayd Allāh b. al-
Ḥasan reflètent la lutte qui est déjà engagée entre le califat et les populations locales sur le statut des 
terres. Al-Mahdī souhaite augmenter les rentrées fiscales en prélevant le ḫarāǧ sur un grand nombre 
de domaines, puisque ses revenus sont bien plus élevés que ceux de la simple ṣadaqa 87 ; ˁ Ubayd Allāh 
défend quant à lui les intérêts de la population d’al-Baṣra et des environs, en proclamant que leurs 
terres ne sont soumises qu’à l’aumône légale 88. 
Son épître s’inscrit dans une démarche comparable, et la question du ḫarāǧ est peut-être un des princ-

cipaux motifs de sa rédaction. Alors que ˁUbayd Allāh délivre des conseils très généraux dans le reste 
du traité, les parties consacrées aux impôts prennent une tournure plus concrète : fort de son expérience, 
l’auteur s’appuie sur des exemples dont il a été personnellement témoin (§ 17). Contrairement à l’affaire 
précédemment évoquée, l’argumentation de ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan ne concerne pas le statut des terres, 
mais le montant de leur imposition : trop lourd à supporter, le ḫarāǧ doit être diminué. Le problème de 
l’asphyxie fiscale du Sawād avant le califat d’al-Mahdī est bien connu. Jusqu’alors, le ḫarāǧ est calculé 
selon le système de la misāḥa, en fonction de la superficie de la terre : une somme fixe est payable chaque 
année, sans considération de la récolte ni du prix réel des denrées cultivées. Sur les conseils de son vizir Abū 
ˁUbayd Allāh Muˁāwiya b. ˁ Ubayd Allāh b. Yasār – auteur d’un rapport sur l’impôt foncier 89 –, al-Mahdī 
aurait progressivement abandonné le système de la misāḥa dans le Sawād au profit de la muqāsama, plus 
favorable aux paysans : le montant du ḫarāǧ est désormais proportionnel aux récoltes 90. 
Nul ne sait si la politique fiscale d’al-Mahdī et de son vizir a été influencée par l’épître de ˁUbayd 

Allāh b. al-Ḥasan : le pouvoir central est sans doute averti par d’autres biais du mécontentement qui 
gronde alors dans les campagnes 91. Le plus important est que le cadi-gouverneur transmet au pouvoir 
central les doléances des populations soumises au ḫarāǧ – ce qui inclut à l’évidence des populations 
non-musulmanes 92 : même si ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan fonde son argumentation sur l’intérêt de 
l’État, qui peut compter sur des recettes plus élevées s’il évite de pressurer les campagnes, il se fait 
avant tout le porte-parole et le défenseur des populations locales 93.

	 85	 Ibn al-Muqaffaˁ, Risālat al-ṣaḥāba, p. 58-61. L’auteur s’élève 
en particulier contre l’arbitraire des agents du fisc.

	 86	Voir la partie consacrée au cas du Sawād : Abū Yūsuf, Kitāb 
al-ḫarāǧ, p. 28-39 (trad. Fagnan, p. 43-61).

	 87	 Cf. Cahen, « Kharādj », p. 1031. Sous le règne d’al-Mahdī, le 
ḫarāǧ peut atteindre 60% de certaines productions agricoles. 
Cette taxation à outrance pousse certains paysans du Sawād à 
fuir leur terre – ce problème est plus tard évoqué par Abū Yūsuf 
dans son Kitāb al-ḫarāǧ (p. 85 ; trad. Fagnan, p. 129). Al-Dūrī, 
al-ˁAṣr al-ˁabbāsī l-awwal, p. 97, 205 ; Modarressi Tabātabā’i, 
Kharāj in Islamic Law, p. 39. Sur le poids des impôts fonciers, 
voir également Cahen, « Fiscalité », p. 141-142.

	 88	Voir supra. Plus tard, le calife Hārūn al-Rašīd entre de 

nouveau en conflit avec la population d’al-Baṣra, à qui il 
tente d’imposer le paiement du ḫarāǧ. Løkkegaard, Islamic 
Taxation, p. 86.

	 89	Sourdel, Le Vizirat ˁ abbāside, p. 97 ; Modarressi Tabātabā’i, 
Kharāj in Islamic Law, p. 61. 

	 90	Al-Dūrī, al-ˁAṣr al-ˁabbāsī l-awwal, p. 205 ; Modarressi 
Tabātabā’i, Kharāj in Islamic Law, p. 36-37 ; Cahen, 
« Fiscalité», p. 144 ; Ashtor, A Social and Economic History, 
p. 40 ; Bosworth, « Muḳāsama », p. 506.

	 91	 Cf. al-Ǧahšiyārī, Kitāb al-wuzarā’ wa-l-kuttāb, p. 91.
	 92	Voir notamment les données réunies par M. Gil (Jews, p. 500-

501) sur les communautés juives d’al-Baṣra et d’al-Ubulla.
	 93	 Cf. van Ess, Theologie und Gesellschaft II, p. 159.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

149

En soi, cette position en matière fiscale n’a rien de scandaleux. Depuis l’époque umayyade, le 
pouvoir rajuste périodiquement les taux d’impositions en fonction des capacités des terres et des 
habitants, notamment en Syrie et en Haute-Mésopotamie 94. Cependant, ces conseils sont délivrés 
par un cadi qui n’a pas hésité à braver al-Mahdī et à contrecarrer ses desseins relatifs au statut fiscal 
des terres baṣriennes (voir supra). Venant d’un tel homme, la lettre devient presque « provocante », 
selon l’expression de P. Crone et de M. Hinds 95. Et la provocation ne s’arrête pas là : non seulement 
sa vision de la société et du pouvoir s’oppose violemment à celle du califat ˁabbāside, mais le récit 
qu’il ébauche de l’histoire du monde est en lui-même un défi lancé à al-Mahdī. 

	 Une représentation politique de l’histoire

La manière d’évoquer l’histoire d’un pays, d’une nation ou d’une religion est souvent influencée 
par une vision politique. S’appuyant sur les lettres des califes al-Walīd II et Yazīd III, P. Crone et 
M. Hinds montrent que les Umayyades divisent l’histoire en deux périodes : celle de la prophétie, qui 
se termine avec Muḥammad, et celle du califat. Grâce à cette distinction, les califes n’apparaissent 
pas comme les simples successeurs du Prophète, mais comme les vicaires d’Allāh, dont ils tiennent 
directement leur autorité 96. ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan consacre pour sa part le début de son épître à 
une « histoire sacrée » sous-tendue par une conception du pouvoir bien différente (§ 3 à 7). 
Bien qu’évoquée en termes généraux et parfois ambigus, son histoire est celle de l’islam. Elle 

commence par la Révélation, à travers laquelle Allāh dicte Sa religion et Sa Loi aux prophètes, aux 
califes et aux « imams juristes et véridiques » (§ 3). À ce temps de la révélation succède immédiatement 
une période d’application des commandements divins par les pieux ancêtres, c’est-à-dire les agents 
précédemment cités de la Révélation (prophètes, imams), auxquels viennent s’adjoindre d’autres 
personnes : des « nobles », des savants qualifiés de « ḫulafā’ 97 », des justes, des martyrs et des homm-
mes pieux. Grâce à ces hommes, Allāh a répandu Sa religion, rétabli l’équilibre social, la prospérité 
économique et la paix (§ 4). La troisième étape est à peine évoquée : l’injustice et la désobéissance 
à Allāh se répandent sur terre. Heureusement, un groupe d’hommes reste fidèle à Allāh et au pacte 
conclu avec Lui. Après de longues souffrances, ils finissent par l’emporter et ramènent la paix et la 
sérénité (§ 5). Bien que ces événements soient mentionnés en termes flous, il s’agit très certainement 
d’une allusion à la révolution ˁabbāside : il est question d’un départ pour une contrée lointaine (le 
Ḫurāsān ?), d’épreuves physiques parfois mortelles – une guerre où les combattants tombent en mart-
tyrs –, et de l’établissement d’un nouveau « règne » (wilāya) dont certains souverains ont déjà disparu 
(al-Saffāḥ et al-Manṣūr ?).

	 94	 Forand, « The Status of the Land and Inhabitants », p. 29. 
Cf. Abū Yūsuf, Kitāb al-ḫarāǧ, p. 84 (trad. Fagnan, p. 128). 
Des ajustements continuent à être pratiqués sous al-Rašīd 
(al-Ǧahšiyārī, Kitāb al-wuzarā’ wa-l-kuttāb, p. 174-175).

	 95	 Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 98.
	 96	 Ibid., p. 27 (ces lettres sont traduites p. 118-128). La 

conception de l’histoire qui transparaît dans les lettres de 
ˁAbd al-Ḥamīd est également analysée par al-Qāḍī, « The 
Religious Foundation », p. 248, 250.

	 97	Ou des ḫulafā’ qualifiés de « savants » et qui plus est 
d’« impeccables »… L’auteur veut-il parler de « califes » ou 
fait-il référence à des ḫalīfa-s au sens plus large, conformément 
à certaines interprétations du terme coranique à la fin de 
l’époque umayyade ? Il est probable que ˁ Ubayd Allāh b. al-
Ḥasan joue volontairement sur cette ambiguïté (cf. al-Qāḍī, 
« The Term “ Khalīfa ” », p. 392-411).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

150

Cette dernière période doit particulièrement retenir notre attention : le mouvement qui conduit 
à l’établissement des ˁ Abbāsides est évoqué de manière si abstraite qu’il confine à une vision cyclique 
de l’histoire. Il semble se développer en deux étapes : la « fuite » due à l’injustice (la racine HRB est 
employée deux fois à quelques mots d’intervalle), puis la guerre. Bien que le terme hiǧra n’apparaisse 
pas, ce schéma n’est pas sans rappeler l’« émigration » du Prophète, suivie de sa lutte contre les 
Mecquois 98. De fait, des indices textuels plus tardifs montrent que le mouvement des Hāšimiyya au 
Ḫurāsān est perçu comme une nouvelle hégire, reproduisant le modèle de la fuite à Médine 99. L’épître 
de ˁUbayd Allāh reflète ici à mots couverts une interprétation déjà répandue de ces événements.
Ce récit de l’histoire islamique prend tout son sens lorsqu’il est comparé à l’image que les 

premiers ˁAbbāsides veulent donner d’eux-mêmes : ils tentent en effet de renforcer leur légitimité en 
donnant une coloration messianique à leur prise du pouvoir. Leur révolution est soutenue par la mise 
en circulation, à al-Kūfa et al-Baṣra, de ḥadīṯ-s prophétisant la persécution (balā’) des ahl al-bayt, 
puis le soulèvement au Ḫurāsān préalable au rétablissement de la justice 100. Les premiers califes 
ˁabbāsides se présentent en restaurateurs de l’islam et adoptent des laqab-s faisant référence aux 
attentes messianiques qui continuent à mobiliser les masses 101. Celui d’« al-Mahdī » est un des plus 
significatifs : al-Manṣūr le décerne à son fils et héritier présomptif de son vivant – insinuant qu’il est le 
« messie » attendu – sans doute pour contrer la propagande mahdiste d’un des principaux mouvements 
d’opposition au régime, celui du ḥasanide Muḥammad al-Nafs al-Zakiyya 102. Le calife destinataire 
de l’épître apparaît ainsi comme un acteur essentiel de cette histoire apocalyptique. D’autres ḥadīṯ-s 
annoncent à la même époque que le pouvoir reviendra ensuite au Christ, ˁĪsā b. Maryam 103 : selon la 
tradition eschatologique qui s’est développée à l’époque umayyade, son retour sur terre pour diriger 
la communauté musulmane précède immédiatement la fin du monde 104. Les injonctions de ˁUbayd 
Allāh b. al-Ḥasan, qui cite à la fin de son épître plusieurs ḥadīṯ-s sur l’imminence de l’Heure dernière, 
doivent être lues en liaison avec une telle conception de l’histoire : elles annoncent l’ultime étape du 
récit qui introduit son épître (§ 25). 

	 98	Dans le Coran, l’« émigration » est présentée comme une 
réponse au mauvais traitement des premiers musulmans ; le 
ḥadīṯ l’évoque parfois en terme de « fuite » (Crone, « The 
First-Century Concept of Hiǧra », p. 354, 384). 

	 99	Sharon, Black Banners, p. 23, 187 ; Crone, « The First-
Century Concept of Hiǧra », p. 380 (l’auteur se fonde 
notamment sur Aḫbār al-dawla l-ˁabbāsiyya, p. 199) ; id., 
Slaves on Horses, p. 65. Le parallèle apocalyptique entre 
la révolution ˁabbāside et l’hégire apparaît encore chez al-
Ǧāḥiẓ (Manāqib al-Turk I, p. 15), qui compare les Anṣār 
de Médine aux « Ḫurāsāniens, qui ont aidé les héritiers 
[du Prophète] à la fin des temps (sic) ».

	 	Le concept de hiǧra demeure essentiel après la mort du 
Prophète, et continue à être invoqué par le pouvoir umayyade, 
afin de renforcer le mouvement des conquêtes (Madelung, 
« Has the Hijra come to an end ? », p. 233-234). Lutter 
contre un pouvoir injuste par l’émigration, puis la guerre – à 
l’exemple du Prophète – est également préconisé par certains 
groupes ḫāriǧites, comme les Azāriqa et les Naǧdiyya (Crone, 
« The First-Century Concept of Hiǧra », p. 379, 382).

	100	Al-Dūrī, « al-Fikra l-mahdiyya », p. 126 ; Madelung, « al-
Mahdī », p. 1233. Voir par exemple Ibn Abī Šayba, al-
Muṣannaf VII, p. 527. Cf. Crone, God’s Rule, p. 87 ; id., 
Slaves on Horses, p. 65.

	101	 Lewis, « The Regnal Titles », p. 16-19 (repris dans Lewis, 
Studies in Classical and Ottoman Islam) ; voir également 
Cook, Studies in Muslim Apocalyptic, p. 144-146.

	102	Al-Dūrī, « al-Fikra l-mahdiyya », p. 129 ; Bacharach, « Laqab 
for a Future Caliph », p. 273 ; Madelung, « al-Mahdī », 
p. 1233. Cette conception messianique du califat sous les 
premiers ˁAbbāsides se situe dans la lignée de l’idéologie 
politique des Umayyades, qui sont souvent décrits dans de 
tels termes, en particulier dans la poésie. Cf. Crone et Hinds, 
God’s Caliph, p. 36 ; Crone, God’s Rule, p. 41. D’autres 
opposants aux premiers ˁAbbāsides font également usage 
d’une telle rhétorique messianique, comme l’Umayyade 
Abū Muḥammad al-Sufyānī (voir Cobb, White Banners, 
p. 47, 55).

	103	Madelung, « al-Mahdī », p. 1233.
	104	 Ibid., p. 1231.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

151

Les termes employés par ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan pour décrire la révolution ˁabbāside sont 
suffisamment flous et ambigus pour laisser croire qu’il inscrit son récit dans une telle vision messianique. 
Son épître pourrait donc être interprétée comme un manifeste de soutien au régime. Le rôle que l’auteur 
assigne à al-Mahdī vient cependant nuancer cette impression. En effet, le calife n’est pas présenté 
comme l’instrument d’un destin irrémédiablement positif : ˁUbayd Allāh ne lui demande rien moins 
que de faire ses preuves. Les ḫulafā’ qui ont autrefois su appliquer les commandements d’Allāh étaient 
« infaillibles » (maˁṣūmūn, ˁiṣma) (§ 4), mais cet adjectif n’est pas repris pour qualifier les califes 
ˁabbāsides. Les anciens se montraient « justes » (muqsiṭīn) dans leurs jugements (§ 4), alors qu’on 
attend toujours d’al-Mahdī qu’il soit « un imam juste et un arbitre équitable » (§ 7). Certes, le début 
de son règne semble de bon augure – l’auteur fait probablement allusion à la libération de prisonniers 
politiques et à la distribution de généreux présents 105 –, mais ces signes précurseurs attendent d’être 
confirmés (tamām) (§ 8). L’impeccabilité des anciens a été récompensée par Allāh qui a imposé au 
peuple de leur obéir (§ 4) ; en revanche, al-Mahdī doit encore conquérir l’obéissance de ses sujets, 
conditionnée par sa justice et la rectitude de sa politique (§ 7) 106.
Si ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan intègre son destinataire dans un schéma messianique, dans lequel la 

fin du monde approche, ce n’est donc pas sans ironie : al-Mahdī doit encore prouver qu’il mérite son 
laqab, en établissant sur terre le règne de la justice. Or les conseils qu’il lui prodigue laissent supposer 
qu’il doute de sa capacité à conquérir seul son titre de mahdī. Bien plus, le cadi finit par adopter un 
ton menaçant : son rappel insistant de la proximité de l’Heure dernière sonne comme une sommation 
(§ 25, 26). Il n’y a plus le temps de tergiverser : le calife doit être juste 107 et gagner « les degrés les 
plus élevés » du Paradis (§ 7), ou bien il sera condamné à l’Enfer (§ 28). ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan 
détourne ainsi le schéma messianique pour mieux placer al-Mahdī face à ses responsabilités.

	 Une conception du pouvoir

Cet exposé historique n’a d’autre but que de pousser al-Mahdī à accepter les propositions de 
ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan : le calife saura prouver sa légitimité s’il suit ses conseils. Or la rhétorique 
du cadi-gouverneur, qui prétend viser la réalisation du modèle messianique, n’est qu’un leurre : ce 
qu’il propose est en rupture avec l’ancienne organisation du pouvoir. En apparence, il s’agit d’une 
simple collaboration entre le calife et les ˁulamā’ 108 ; mais une lecture attentive montre que ˁUbayd 
Allāh préconise presque une séparation des pouvoirs, qui retirerait au califat une grande part de son 
autorité dans le domaine juridique.
La conception du pouvoir, telle qu’elle apparaît en particulier au début de l’épître, est directement 

issue de celle qui prévalait à l’époque umayyade : la communauté musulmane est implicitement 
assimilée à une caravane, que le souverain doit guider vers le salut 109. Allāh a « tracé » (anhaǧa) 

	105	Madelung, « al-Mahdī », p. 1233.
	106	On remarque comment ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan prend 

le contre-pied de l’idéologie umayyade, qui faisait de 
l’obéissance au calife une obligation absolue (al-Qāḍī, « The 
Religious Foundation », p. 252) : pour l’auteur, l’obéissance 
se mérite.

	107	La racine ˁ DL, qui évoque la justice, apparaît à onze reprises 
dans l’épître.

	108	 Zaman, Religion and Politics, p. 91.
	109	 Crone, God’s Rule, p. 21-22. Voir également al-Qāḍī, « The 

Religious Foundation », p. 250.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

152

un « chemin » (sabīl) pour les musulmans, qui doit leur permettre de « marcher droit » (yastaqīmū, 
istaqāmat subulu-hum) jusqu’à Lui (§ 3 et 4). Les pieux ancêtres qui ont autrefois su appliquer la Loi 
divine sont des « guides bien dirigés » (al-hudāt al-muhtadūn) 110 et des « imām-s 111 » : ils perçoivent 
la « lumière » (nūr) dont Allāh éclaire la route, et sont « suivis » par le peuple (§ 4). On attend aussi 
que le calife al-Mahdī – dont le laqab appartient au même champ sémantique – soit un bon « guide » 
(yahdī), « avançant » (yasīr) 112 sur le même chemin qu’eux (§ 7). Appliqués au califat, ces différents 
termes participeraient d’une définition « absolutiste » de l’institution : le calife serait l’agent d’Allāh 
sur la terre, serait inspiré par Lui, et pourrait ainsi guider légitimement la communauté, y compris 
sur le plan juridique. Dans les faits, il est probable que ni les derniers Umayyades ni les premiers 
ˁAbbāsides ne parviennent à imposer une telle domination charismatique. Mais leurs écrits comme leurs 
actes montrent qu’ils restent attachés à une telle conception du pouvoir 113. La politique d’al-Mahdī, 
qui intervient à plusieurs reprises dans les procès de ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan et tente de modifier le 
statut fiscal des terres baṣriennes, en est la meilleure preuve. L’auteur de l’épître, qui connaît l’image 
que le calife a de son autorité – pour en avoir lui-même fait l’expérience –, est obligé d’inscrire son 
discours dans une telle représentation du pouvoir. Néanmoins, il cultive de nouveau l’ambiguïté : parmi 
les pieux ancêtres figurent certes des ḫulafā’, mais également des prophètes, et des « imām-s faqīh-s » 
dont il n’est pas précisé s’il s’agit de califes juristes ou de juristes prééminents 114.
En réalité, ˁUbayd Allāh défend une conception bien différente du pouvoir. Certes, lorsque les 

sources de la Loi sont silencieuses, il revient au calife (walī amr al-muslimīn) de « légiférer », et les 
autres agents de l’État doivent s’en remettre à ses décisions (§ 22). Mais ce pouvoir est très restreint : 
lorsqu’Allāh s’est prononcé, à travers le Coran ou la sunna du Prophète, personne (laysa li-aḥad… 
illā) n’a le droit de passer outre, ce qui implique que le souverain doit également se soumettre à la 
Loi. Cela vaut pour les domaines évoqués dans l’épître, notamment celui des impôts, dont ˁUbayd 
Allāh rappelle les différentes règles coraniques. Concernant leur répartition, le calife dispose d’une 
faible marge de manœuvre : il peut seulement décider du montant à allouer à chacune des catégories 
prévues par la Loi (§ 21). En matière judiciaire, un cadi doit appuyer ses jugements sur quatre sources 
du droit (Coran, sunna du Prophète, consensus, iǧtihād personnel), parmi lesquelles le calife ne figure 
pas en tant qu’autorité de référence, puisque la capacité d’iǧtihād est déléguée au cadi (§ 14) 115. Cette 
affirmation nuance fortement le paragraphe 22, où l’auteur semble soumettre les cadis aux instructions 
califales lorsque les sources de la Loi sont silencieuses : les qāḍī-s ne sont pas expressément cités, mais 

	110	La racine HDY, qui a le sens de « guider », est à elle seule 
répétée onze fois dans l’épître.

	111	 Il faut rappeler que la racine ’MM appartient également au 
champ sémantique du voyage ; le verbe amma signifie « se 
diriger » ou « marcher en tête ». Kazimirski, Dictionnaire 
arabe-français I, p. 50.

	112	 Pour les besoins de notre démonstration, nous nous permettons 
parfois de revenir au sens originel de certains mots, qui 
seront traduits un peu différemment plus loin. 

	113	 Crone, God’s Rule, p. 22 ; al-Qāḍī, « The Religious Foundation », 
p. 250. Zaman (Religion and Politics, p. 105) et Hallaq (The 

Origins and Evolution of Islamic Law, p. 185) pensent à 
l’inverse que le califat n’a jamais considéré son autorité 
comme supérieure à celle des juristes. Leurs conclusions 
reposent néanmoins sur la seule analyse du discours tenu 
par les ˁulamā’ (dont l’épître de ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan), 
à l’exclusion de celui du califat. La réalité historique doit 
plus probablement être recherchée entre ces deux schémas 
théoriques.

	114	 Cf. Zaman, Religion and Politics, p. 86. Voir supra.
	115	 Sur la portée de cette épître en matière judiciaire, voir Tillier, 

Les cadis d’Iraq, p. 552-554.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

153

l’emploi du verbe qaḍā laisserait penser qu’ils font partie des fonctionnaires soumis à cette règle 116. 
Si tel était le cas, les paragraphes 14 et 22 entreraient néanmoins en contradiction : on ne peut à la fois 
affirmer que les cadis ont le droit de pratiquer leur iǧtihād par délégation du calife et qu’ils doivent 
se soumettre aux instructions de ce dernier. Il est probable que ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan conserve 
dans le paragraphe 22 une ambiguïté « diplomatique », pour ne pas pousser la provocation au-delà 
des limites acceptables. Si tel est bien le cas, sa critique concerne avant tout les gouverneurs, comme 
le pense M.Q. Zaman 117, et ne s’étend pas à l’appareil judiciaire.
Contrairement à la conception du ḫalīfat Allāh, le calife n’a plus le monopole de la représentation 

divine. L’ancien schéma historique binaire – dans lequel Allāh se fait représenter successivement par 
des prophètes et par des califes 118 – est remplacé par un âge d’or unique où Ses lieutenants sont tant 
les prophètes et les califes que les justes, les martyrs, les hommes pieux et les « imams juristes » (al-
a’imma al-fuqahā’) – plus probablement assimilables, de fait, à des savants prééminents qu’à des califes 
férus de droit 119. Les califes et les savants sont donc placés symboliquement sur un pied d’égalité. Le 
fameux principe soutenu par ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan, « kull muǧtahid muṣīb », peut être compris en 
lien avec cette vision du pouvoir : la réflexion individuelle de tout savant est valable, et le calife n’est 
plus qu’un muǧtahid comme les autres. Un jugement fondé sur l’effort de réflexion d’un cadi est valide 
même s’il contredit les conclusions personnelles du souverain ; selon l’auteur de l’épître, le calife doit 
d’ailleurs garantir l’exécution inconditionnelle de ses jugements (§ 15). Le relativisme de ˁ Ubayd Allāh 
b. al-Ḥasan semble avant tout politique : il s’oppose à une conception absolutiste du califat. 
Comme le montre M.Q. Zaman, ce principe n’entre pas nécessairement en contradiction avec celui 

du consensus (iǧmāˁ), que ˁUbayd Allāh défend dans son épître 120 : dans la hiérarchie qu’il propose 
des sources de la Loi, l’iǧtihād vient après le consensus (§ 14), et cela implique qu’il ne fait autorité 
qu’en cas de silence des autres sources. Cette position du consensus des « imams juristes » signifie 
concrètement que son autorité est supérieure à l’iǧtihād du calife. C’est dans une telle perspective que 
ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan incite al-Mahdī à s’entourer de savants, seul moyen de réaliser ses ambitions 
messianiques : le calife ne peut tout connaître – est-il dit en substance –, et seuls des savants experts 
de la sunna et du droit sauront l’aider à administrer l’Empire avec justice (§ 26). Il s’agit en apparence 
d’un simple « soutien » administratif. Mais, de fait, l’auteur nie toute impeccabilité du calife, et toute 
connaissance supérieure des normes qui doivent régir ce monde. Que l’on considère en outre que le 
consensus de ces savants pèse plus lourd que les décisions califiennes, et l’on s’aperçoit que le modèle 
proposé ne laisse plus qu’une place réduite au souverain 121.
ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan ne recommande pas n’importe quels savants à al-Mahdī, mais évoque des 

habitants des « amṣār » (§ 26), terme couramment utilisé à cette époque pour désigner les grandes villes 
fondées par les musulmans dans le sud de l’Iraq (en particulier al-Baṣra et al-Kūfa) 122. Il est difficile 
de ne pas rapprocher ce conseil de celui que donnait Ibn al-Muqaffaˁ quelques années plus tôt dans 
sa Risālat al-ṣaḥāba : celui-ci encourageait le calife al-Manṣūr à prendre des savants iraqiens à son 

	116	Telle est d’ailleurs l’interprétation de Hallaq, The Origins 
and Evolution of Islamic Law, p. 185.

	117	 Zaman, Religion and Politics, p. 86.
	118	Voir supra.

	119	 Crone et Hinds, God’s Caliph, p. 98.
	120	 Zaman, Religion and Politics, p. 90.
	121	 Cf. Zaman, Religion and Politics, p. 91.
	122	Voir Bosworth, « Miṣr », p. 146.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

154

	123	 Ibn al-Muqaffaˁ, Risālat al-ṣaḥāba, p. 38-39.
	124	Tsafrir, The History of an Islamic School, p. 40 ; Tillier, Les 

cadis d’Iraq, p. 133-135.

	125	Voir supra.
	126	 Sourdel, « La biographie d’Ibn al-Muqaffaˁ », p. 322.

service. Malgré leurs qualités morales et rhétoriques, ils souffrent selon lui d’une mauvaise réputat-
tion, à cause de la collaboration de certains d’entre eux avec des gouverneurs umayyades injustes 123. 
Bien que motivés par des visions différentes du pouvoir, Ibn al-Muqaffaˁ et ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan 
réagissent probablement au même état de fait : les deux premiers califes ˁabbāsides s’appuient princip-
palement sur des juristes venus du Ḥiǧāz, et ˁUbayd Allāh ne peut encore être certain que la tendance 
est en train de changer 124. Tout porte à croire qu’il s’inclut lui-même dans cette catégorie de savants 
des amṣār : à travers son épître, il prend l’initiative de se faire le « conseilleur » du calife. Bien plus, 
ses fonctions de cadi lui donneraient une place prééminente comme jurisconsulte : la judicature, écrit-
il, est l’« imām » de toutes les fonctions publiques (§ 15). ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan bouscule ainsi la 
hiérarchie des institutions : ce n’est plus le calife qui est le guide idéal de la caravane, mais le cadi, 
juriste dont la parole performative doit désormais faire autorité. Il donne par là une assise théorique 
à la résistance qu’il oppose concrètement à la politique fiscale et judiciaire d’al-Mahdī.

	 Conclusion

L’épître de ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ˁAnbarī apparaît comme une œuvre de transition, qui 
manipule d’anciens concepts pour modeler un nouveau système. Sa formulation est caractéristique 
d’une époque où des termes politico-religieux essentiels sont en train de muer et vont progressivem-
ment modifier la perception de l’islam, de son histoire et de son fonctionnement juridique. Ainsi en 
va-t-il de la « sunna », que l’auteur commence à identifier au ḥadīṯ prophétique, mais qui n’a pas 
encore rompu avec ses définitions antérieures. Sa vision du califat prend également racine dans la 
conception – toujours présente à son époque – d’un souverain tout puissant, car représentant d’Allāh 
sur terre (ḫalīfat Allāh), doué d’une connaissance supérieure en vertu de laquelle il est le guide légit-
time, voire messianique, de la communauté (§ 26). Mais s’il reprend ces concepts et fait mine de les 
accepter, c’est pour mieux en montrer les contradictions et les remettre en cause : le calife-messie du 
moment est encore loin d’avoir prouvé qu’il pouvait ramener le règne de la justice, sa connaissance 
supérieure doit être relativisée devant l’immensité de l’Empire, et il n’a pas autorité à dire le droit 
dans les domaines où Allāh a dicté Sa Loi. En fin de compte, ce sont les juristes et les savants qui sont 
pour lui les principaux imām-s, guides du califat et de la communauté.
Malgré son caractère provoquant, l’épître ne semble pas avoir eu de conséquences particulièrement 

néfastes pour son auteur, qui demeure cadi d’al-Baṣra encore sept ou huit ans après l’avoir rédigée, et 
semble mourir dans son lit 125. Le destin d’un personnage comme Ibn al-Muqaffaˁ, qui a peut-être payé 
de sa vie la rédaction de sa Risālat al-ṣaḥāba 126, aurait laissé craindre des représailles à l’encontre 
de ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan. Un indice permet néanmoins de penser qu’al-Mahdī a réellement pris 
connaissance de cette épître, et qu’il en a au moins en partie compris la portée : l’année de sa rédaction 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

155

(159/775-776), ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan perd définitivement ses fonctions de gouverneur de la prière 
et peut-être un bref moment celles de cadi 127. Est-ce le moyen pour le calife de marquer sa désapprob-
bation, et de retirer à un agitateur potentiel la tribune politique que constitue la ḫuṭba du vendredi ? La 
sanction d’une telle impertinence serait bien mince. L’habileté rhétorique de ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan, 
qui parvient à recouvrir son discours corrosif d’un vernis plus acceptable et à adoucir l’acidité de ses 
propos par la flatterie, n’explique pas complètement la faiblesse de la réaction.
Il faut plutôt penser que l’auteur doit son salut à l’adéquation entre ses propos et la réalité du terrain 

iraqien. Bien qu’ils s’accrochent encore à une conception absolutiste du califat, les ˁAbbāsides ne 
sont plus en mesure d’imposer leur volonté. Rejetés par les chiites, qui contestent leur légitimité, ils 
doivent se rapprocher des savants proto-sunnites 128. Leur installation en Iraq les oblige à composer 
avec des traditions savantes profondément enracinées localement : leurs désignations de cadis dans 
les amṣār correspond plus au désir des populations locales qu’à la politique qu’ils tentent de mettre 
en œuvre à Bagdad 129. ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan est un Baṣrien de pure souche, parfaitement intégré 
dans le monde des ˁulamā’ locaux 130 et longtemps populaire à al-Baṣra malgré l’exercice de fonct-
tions socialement périlleuses. Ainsi, al-Mahdī ne peut s’attaquer à ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan sans 
provoquer un fort mécontentement dans les milieux savants d’al-Baṣra, et renforcer ainsi les mouvem-
ments d’opposition aux ˁAbbāsides. Il ne peut que marquer son refus de laisser le cadi interférer avec 
les affaires du pouvoir, en lui retirant sa fonction la plus politique (celle de gouverneur de la prière). 
De fait, le modèle préconisé par ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan est déjà en train de se mettre en place, et les 

ˁulamā’ sont en passe de s’imposer comme les véritables légataires de la prophétie.

	 Traduction 131

Le texte de cette épître est retranscrit par Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 97-107. Les numéros entre 
barres obliques indiquent les pages de cette édition. Afin de faciliter les renvois au texte, les paragraphes 
ont été numérotés entre crochets.

	 [Épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarî au calife al-Mahdî]

[§ 1]  /97/ Au nom d’Allāh, le Clément, le Miséricordieux.
Qu’Allāh guide le Commandeur des croyants, et lui accorde la prospérité et la santé ! Je sais 

qu’Allāh a octroyé au Commandeur des croyants et à ses ministres (wuzarā’) vertueux une [très 
bonne] connaissance du Livre d’Allāh, de la sunna de Son prophète – la prière et le salut d’Allāh 
soient sur lui –, et des [œuvres] passées des imām-s : il mérite pour cela d’être remercié, et que l’on 
se comporte envers lui en conséquence. 

	127	Van Ess, Theologie und Gesellschaft II, p. 157-158. Voir 
supra.

	128	 Crone, Slaves on Horses, p. 68-69.
	129	Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 147.
	130	Voir notamment Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 91, où l’on 

voit qu’à la mort de Sawwār b. ˁAbd Allāh, ˁUbayd Allāh 
est pressenti par des savants locaux pour être cadi.

	131	 Je remercie Sadoq Missaoui pour sa relecture critique et ses 
remarques avisées.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

156

[§ 2]  Je suis conscient de mon ignorance en de nombreux domaines ; ce n’est point là me montrer 
ingrat envers Allāh, car je Lui dois des bienfaits et des faveurs incommensurables. Je Le remercie 
et Lui rends grâce pour toutes les largesses qu’Il m’a accordées ! J’ai néanmoins décidé de rappeler 
[au Commandeur des croyants] ce qu’Allāh lui a enseigné, et de lui faire parvenir mon conseil, dans 
les domaines qui me sont familiers, en l’instruisant – si Allāh veut qu’il en soit ainsi, tout en respectant 
les devoirs qu’Allāh et le Commandeur des croyants m’imposent en la matière – et en lui apportant des 
recommandations dont lui et le peuple (al-raˁiyya) pourraient profiter. J’espère qu’Allāh établira 132 
de la sorte [ma] valeur personnelle (ḥasab), et abolira celle que je tiens de mes ancêtres (sabab) 133. 
C’est à Lui que je le demande, et je Le supplie de nous assister, le Commandeur des croyants et moi, 
afin de Le satisfaire et d’accomplir Sa volonté.

[§ 3]  À travers ses commandements, Allāh a tracé un chemin (sabīl) [guidant] les croyants dans 
leur foi et leur soumission [à Sa volonté] (islām), permettant à la communauté (ǧamāˁa) de vivre 
unie et en harmonie. Il a établi fermement pour eux la religion qu’Il a voulue, afin qu’ils achèvent de 
recevoir les bienfaits de leur Seigneur, et pour qu’ils parviennent au terme qu’Allāh a promis à ceux 
qui croient et font le bien : [Il leur a promis] « d’en faire Ses lieutenants (istaḫlafa) sur la terre, comme 
Il le fit pour ceux qui vécurent avant eux. Il leur a promis aussi d’établir fermement leur religion, qu’il 
Lui a plu de leur donner, et de changer, ensuite, leur inquiétude en sécurité. Ils m’adoreront et ils ne 
m’associeront rien. Ceux qui, après cela, seront incrédules : voilà les pervers 134 ». Dans Sa mansuétude, 
Allāh a permis que ces commandements parviennent à Sa création, par les versets qu’Il a révélés aux 
hommes, et par ceux d’entre eux qu’Il a choisis (istaḫlafa) pour être Ses prophètes (anbiyā’), Ses 
messagers (rusula-hu l-mursalīn), les califes bien guidés (al-ḫulafā’ al-rāšidīn) et les imams juristes et 
véridiques (al-a’imma al-fuqahā’ al-ṣiddīqīn). C’est une faveur qu’Allāh octroie à Ses serviteurs, un 
gain et un bienfait qu’Il leur accorde /98/ dans Sa sollicitude. Il leur apporte ainsi la Preuve (al-ḥuǧǧa), 
afin qu’ils adorent Allāh sans Lui associer d’autres divinités, qu’ils Le remercient et ne se montrent 
pas ingrats à Son égard, qu’ils suivent le chemin qui mène droit à Lui, qu’ils réclament Son pardon, 
qu’ils prennent fermement ce qu’Il leur a apporté, dans l’union et non dans le désaccord.

[§ 4]  La sunna des préposés à cette mission (awlī ḏālika-l-amr) fut autrefois appliquée – qu’Allāh 
guide le Commandeur des croyants ! –, et ils agirent conformément à la lumière du Livre qu’Allāh a 
révélé ; Il infléchit [les hommes] par leurs paroles et leurs actes, et les attira vers ceux qui suivent [leur 
exemple]. Quels hommes excellents que ceux-là, comme ceux qui sont suivis, et grand bien leur fasse ! 
Ils seront récompensés et rétribués en fonction de leurs actions 135. Ce sont eux les guides bien dirigés 
(al-hudāt al-muhtadūn), les imams qui ramènent [vers le droit chemin] (al-a’immat al-ˁā’idūn) 136, 
les nobles (al-ašrāf) les plus éminents, les humbles de haut rang, les savants lieutenants (al-ˁulamā’ 
al-ḫulafā’) infaillibles (maˁṣūmūn) auprès de qui l’on cherche refuge ; ce sont les prophètes (al-nabiyūn), 

	132	Yansā (« oubliera ») dans l’édition d’al-Marāġī, ce qui n’a 
pas de sens dans ce contexte. Il faut plus probablement lire 
yunši’ (« établira »).

	133	 C’est-à-dire que l’auteur se prévaut pour conseiller le calife 
de sa valeur personnelle et non de celle qu’il a héritée de 
son prestigieux lignage. Sur ses ancêtres et leur rôle aux 
débuts de l’Islam, voir supra.

	134	 Citation du Coran, XXIV, 55 (trad. D. Masson).
	135	Référence au Coran, XXXII, 19 ; XLVI, 14 ; LVI, 24.
	136	 L’expression est très ambiguë, et pourrait également être 

comprise comme une référence eschatologique au retour 
des imams à la fin des temps. Le contexte lexical, qui reflète 
la conception d’une communauté musulmane comparable 
à une « caravane » guidée vers le salut (cf. Crone, God’s 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

157

les justes, les martyrs et les hommes pieux. Qu’[Allāh] honore ceux-là en tant qu’imams, frères et 
compagnons ! C’est pour eux qu’Allāh consolida cette religion et la répandit, qu’Il édifia la colonne 
[qui la soutient], qu’Il traça Sa voie, et qu’Il envoie Ses lois (aḥkām) aux hommes. Ainsi, Il prit au 
fort pour donner au faible, à l’oppresseur pour donner à l’opprimé, au grand pour donner au petit, au 
licencieux pour donner au vertueux. [Cela dura] jusqu’à ce qu’ils s’engagent dans un chemin droit, 
que [la religion] vive en eux, que la prospérité se répande, que les contrées s’apaisent, et que les 
fidèles (al-ˁibād) jouissent de la tranquillité. Grâce à eux, Allāh stabilisa leurs frontières et éloigna 
leur ennemi, et Il leur donna en héritage leur pays, leurs habitations, leurs biens et une terre que leurs 
pieds n’avaient jamais foulée – Allāh est puissant sur toute chose 137 ! De la sorte, Il rendit vénérables 
leurs droits sur les fidèles : Il imposa à ceux-ci de les aimer, de leur être dévoués, de prendre leur 
défense. Il leur imposa de respecter leurs règlements (mawāzīna-hum) 138 et d’obéir à leurs ordres 
(al-samˁ wa-l-ṭāˁa la-hum). Ils ne cessèrent de se montrer justes dans leurs jugements (ḥukm) 139, ils 
s’amendaient devant leur Seigneur, faisaient preuve de modération dans leurs conduites, se repentaient 
de leurs fautes, revenaient toujours à leur Créateur, se soumettaient à Lui, L’imploraient de les délivrer, 
de sauvegarder leur infaillibilité (ˁiṣma) et de leur pardonner, tant et si bien qu’[Allāh] fut satisfait 
d’eux et qu’Il répandit sur eux Sa bénédiction. « Ceux-là sont les héritiers ; ils hériteront du Paradis 
où ils demeureront immortels 140. » [Allāh] dit : « Voici quels sont les serviteurs du Miséricordieux : 
ceux qui marchent humblement sur la terre 141 », etc., et Il finit par dire au terme de cet éloge : « Voilà 
ceux qui auront pour récompense les salles du Paradis parce qu’ils ont été constants. Ils y trouveront 
le salut et la paix ; ils y demeureront immortels – Quel excellent lieu de séjour 142 ! » [Il le répète] 
dans de nombreux versets du Coran, jusqu’à ce qu’Il dise : « Voici un Rappel : un beau lieu de retour 
est destiné à ceux qui craignent Allāh 143. »

[§ 5]  Par ma vie ! Les gens n’agirent de la sorte ni par vanité, ni par arrogance, /99/ ni par jeu, 
ni par futilité. Mais ils regardèrent et ils virent, ils virent et ils agirent avec justice 144, ils écoutèrent 
et ils fuirent, ils poursuivirent [leur but] et l’atteignirent. Ils furent sauvés après que la fuite et la 
quête eurent amaigri leurs corps, les eurent couverts de poussière, les eurent tenus éveillés la nuit, 
eurent aigri leurs jours, et eurent éloigné leurs langues, leurs oreilles, leurs yeux et leurs membres 
des injustices que commettent les hommes, et de toutes désobéissances à Allāh. Nombreux furent 
ceux que la souffrance et la quête tuèrent, dans le respect du pacte (bayˁ) qu’Allāh avait conclu avec 
eux : ils rachetèrent ainsi leurs âmes, car en les tuant Il les rendit à la vie. Leur gain fut immense : ils 

Rule, p. 21), semble cependant orienter la compréhension 
de ˁā’id dans le sens de muˁīd : il s’agirait plutôt de « celui 
qui fait revenir » que de « celui qui revient ». Dans God’s 
Caliph (p. 98, note 5), Crone et Hinds préfèrent d’ailleurs 
lire qā’idūn (guides) au lieu de ˁā’idūn.

	137	 « Qu’Il leur donna… » : référence presque littérale au Coran, 
XXXIII, 27 (seuls les pronoms personnels changent : « Il vous 
a donné en héritage » dans le Coran).

	138	Mawāzīn, qui signifie littéralement « balances » ou « poids », 
prend par extension le sens de « justice » (ˁadl), et évoque 
notamment la justice divine dans le Coran (Ibn Manẓūr, 
Lisān al-ˁarab, racine w zn). Le contexte de ce paragraphe 
– qui énonce des principes généraux – incite à comprendre ce 

terme dans le sens large de « règles » que l’on doit prendre 
pour « étalons ».

	139	Ou « dans leur façon de gouverner » : le mot ḥukm est ici 
ambigu et peut aussi bien renvoyer à l’administration de la 
justice qu’à celle des affaires du gouvernement.

	140	Coran, XXIII, 10-11.
	141	Coran, XXV, 63.
	142	Coran, XXV, 75-76.
	143	Coran, XXXVIII, 49.
	144	Anṣafū. Il faut peut-être lire « ils virent et ils écoutèrent 

(anṣatū) », ce qui semble mieux correspondre au rythme 
volontairement répétitif de la phrase.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

158

furent comblés et obtinrent un bonheur sans limite 145. Les autres « sont revenus avec un bienfait et 
une grâce d’Allāh. Aucun mal ne les a touchés. Ils ont recherché le bon plaisir d’Allāh – Allāh est le 
Maître d’une grâce incommensurable 146 ». La sérénité revint sous leur règne, alors qu’ils vivaient et 
exerçaient leur pouvoir sur nous. Les esprits se calmèrent et les cœurs s’apaisèrent : c’est pourquoi 
leur perte fut si douloureuse lorsqu’ils nous quittèrent. Mais ceux qui viennent après eux suffiront 
aux pays 147 !

[§ 6]  Bienheureuses, ces âmes bonnes ! Bienheureux, ces corps purs ! Bienheureux, celui qui a 
suivi leur exemple et qui a été pour eux un disciple (tābiˁ) et un ami (walī) ! Bienheureux soient-ils ! 
Comme ceux qui se hâtent vers les bonnes actions 148 aspirent à les suivre ! Mais comme ils sont peu 
nombreux, ceux qui parviennent à imiter leur exemple et leur conduite ! Et comme ils sont isolés, quand 
bien même ils se trouvent au milieu des autres ! Les malheurs dont la destinée affligea ces hommes 
furent de véritables calamités. Ceux-là bénéficient des prières et de la miséricorde de leur Seigneur ! 
Ceux-là sont les hommes bien dirigés (al-muhtadūn) : que l’on suive la direction qu’ils ont indiquée 149, 
et que leur conduite serve d’exemple ! Que leur manière d’agir soit notre guide !

[§ 7]  L’avènement du Commandeur des croyants à ce califat a nécessité des efforts considérables 
de la part de gens qui se sont éreintés à la tâche et détruit la santé (?) 150. Ils ont conçu de grandes 
espérances et ont mis en lui leurs espoirs : ils attendent à juste titre qu’il soit pour eux un imam juste 
et un arbitre (ḥakam) équitable, un aussi bon guide que ceux-là 151, et que sa conduite soit comparable 
à la leur. Il recevra ainsi les mêmes récompenses qu’eux au jour du bonheur sans limite, et montera 
sur « les degrés les plus élevés 152 » dans « les Jardins du délice 153 ». Dans ce bas monde, [il obtiend-
dra] l’autorité, la victoire, le succès, la santé et la sécurité ; il obtiendra aussi que ses sujets (raˁiyya) 
l’aiment et lui demeurent fidèles, s’il se montre bienveillant, clément, miséricordieux et juste /100/ 
à leur égard, et s’il les rassasie au point qu’Allāh réduise leurs fractures, satisfasse leurs besoins et 
comble leurs manques.

[§ 8]  Grâce à Allāh, [les gens] ont aperçu les signes précurseurs [d’une telle conduite] 154 : ils ont 
séché leurs larmes et réjoui leurs cœurs. Ils espèrent que [ces signes] se confirmeront, et qu’il achèvera 
de répandre sur eux ses bienfaits. Par ma vie, Ô Commandeur des croyants ! L’autorité (al-amr) sur 
ces hommes appartient à celui qui les gouverne (waliya-hum), qui leur accorde ses bienfaits, et dont 

	145	Wa-fāzū fawzan ˁ aẓīman. Référence à de nombreux versets 
du Coran décrivant le paradis (voir par exemple Coran, IV, 
13, 73 ; V, 119 ; IX, 72 ; etc.).

	146	Coran, III, p. 174.
	147	Wa-ḥasb al-bilād wa-man baˁda-hum dans l’édition 

d’al-Marāġī. Il faut plutôt lire wa-ḥasb al-bilād man 
baˁda-hum.

	148	Al-musāriˁīn ilā l-ḫayrāt. Expression qui fait allusion à 
différents versets du Coran (III, 114 ; XXI, 90 ; XXIII, 
56, 61).

	149	Allusion au Coran, VI, 90.
	150	Ṣuḥḥan tahattukan. L’éditeur ˁA.ˁA. Muṣṭafā al-Marāġī 

indique en note qu’il ne comprend pas cette expression. Dans 
son édition « révisée » (Wakīˁ, Aḫbār, p. 297, note 1), Saˁīd 

Muḥammad al-Laḥḥām propose de lire ṣaffan mutahattikan, 
« ont vu leurs rangs déchirés ».

	151	 C’est-à-dire ceux dont il a été question plus haut.
	152	Coran, XX, 75.
	153	Coran, XXXVII, 43 ; LVI, 12.
	154	Qad ra’ū min ḏālika tabāšīra-hu. L’auteur fait peut-être 

aussi allusion à l’« annonce » (tabšīr) de la venue du mahdī, 
diffusée par la propagande ˁ abbāside antérieure (voir supra). 
Dans un poème de madīḥ destiné à al-Mahdī, et sans doute 
composé à la même époque, Baššār b. Burd dit du calife que 
« le ciel l’a annoncé à notre terre » (wa-baššarat arḍa-nā l-
samā’u bi-hi). Baššar b. Burd, Dīwān I, p. 330 (nous suivons 
la vocalisation de ce vers donnée par al-Dūrī, « al-Fikra 
l-mahdiyya », p. 130).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

159

l’heureuse conduite ne peut être échangée contre une meilleure dans ce bas monde ni dans l’au-delà. 
Bien plus, elle appartient à celui qui a toujours administré leurs affaires avec équité (ˁadl), et qui rend 
la justice en faveur de certains et contre d’autres. La position qu’Allāh lui a donnée, en faisant de lui 
Son lieutenant (istaḫlafa-hu), est celle d’un père bienveillant et miséricordieux envers ses enfants, 
soucieux de leur conduite droite et de leurs hésitations, peiné par leurs vices et leur débauche, [mais] 
leur trouvant toujours des excuses, couvrant leur nudité 155, prenant ce qu’il n’est pas bon de laisser. 
Sa position, grâce à laquelle il a la force de gérer leurs affaires – si Allāh veut qu’il en soit ainsi ! –, 
est celle de quelqu’un que l’on vient voir constamment et dont on ne peut se passer.

[§ 9]  Allāh a donné au Commandeur des croyants le pouvoir de servir Sa religion, de la soutenir 
et d’en prouver [la vérité] (al-ḥuǧǧa ˁalay-hi), en lui confiant des qualités (ḫiṣāl) qui lui procurent 
une force considérable vis-à-vis de [la religion] et de ses sujets : [elles lui permettent d’obtenir de ces 
derniers] l’obéissance aux ordres qu’il donne, la sérénité et la droiture, de résoudre la discorde (ḏāt 
al-bayn) et de traiter tout ce qu’Allāh fait passer par son intermédiaire, s’Il veut qu’il en soit ainsi, 
concernant les différents groupes (al-ǧamāˁāt) et le cœur de la communauté musulmane (al-bayḍa) 156. 
À cela s’ajoute la position qu’Allāh lui a conférée vis-à-vis de Son Prophète – la prière et le salut 
d’Allāh soient sur lui – et des califes ; la grande proximité qui lie quelqu’un à lui n’est un secret pour 
personne. Il ne reste donc plus qu’à rendre grâce et à lui obéir lorsqu’il ordonne ! Le Commandeur 
des croyants sait que l’on avait coutume de dire (kāna yuqāl) : « Une journée d’imam juste vaut mieux 
que soixante ans de dévotion 157. » Ô Commandeur des croyants, il faut aussi que les gouvernants 158 
rivalisent en cela !

[§ 10]  Le Commandeur des croyants sait qu’[Allāh] l’a chargé de quatre domaines auprès de ce 
peuple – les frontières, la justice, le tribut et l’aumône légale –, et que deux qualités sont nécessaires 
pour que ces quatre domaines soient [administrés] correctement, avec la permission d’Allāh.

[§ 11]  [1.] En ce qui concerne les frontières (al-ṯuġūr) 159, le Commandeur des croyants sait que 
leur stabilité, avec la permission d’Allāh, repose sur des hommes vigoureux et courageux, instruits par 
l’expérience. [Il sait] qu’il convient – tant que l’on s’appuie sur eux – de leur distribuer généreusement 
des soldes (ˁaṭā’) et des traitements (arzāq), à eux et à leurs soldats 160. Il ne doit pas simplement 
leur laisser le butin (ġanā’im) dont ils se sont emparés ; mais lorsqu’Allāh leur offre d’en amasser, 
il doit leur procurer de telles soldes et de telles richesses, à eux et leurs soldats. Il doit préposer à cela 
des hommes braves, vigoureux /101/ et combatifs face à l’ennemi et les hisser vers le meilleur des 
objectifs. Que cela leur soit reconnu et qu’ils s’en souviennent ! Que cela leur soit préservé, à eux et 

	155	 ˁArūra dans l’édition d’al-Marāġī. Il faut probablement lire 
ˁawra.

	156	 Sur ce sens spécifique de bayḍa, voir Ibn Manẓūr, Lisān 
al-ˁarab, racine BYḌ.

	157	 Cette formule (et ses différentes variantes), qui a ici valeur 
de proverbe, prend plus tard la forme d’un ḥadīṯ attribué 
au Prophète (voir les références données plus haut). Un des 
premiers auteurs à lui donner une telle forme est probablement 
Abū ˁ Ubayd al-Qāsim b. Sallām (m. 224/838), Kitāb al-amwāl, 
p. 10.

	158	Al-wulāt, c’est-à-dire les hauts fonctionnaires délégués par 
le calife, comme les gouverneurs de provinces, etc.

	159	Le terme ṯuġūr désigne en général la frontière qui sépare 
le dār al-islām du monde non musulman. Voir Latham et 
Bosworth, « Thughūr », p. 446.

	160	Le terme rizq (plur. arzāq) désigne peut-être encore à cette 
époque une rémunération en nature. Voir Kennedy, The 
Armies of the Caliphs, p. 73-74. Sur le paiement des troupes 
au début de l’époque ˁabbāside, voir ibid., p. 78-81.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

160

à leurs descendances, conformément à leurs droits 161 ! Que les autres [chefs] rivalisent d’efforts dans 
cette entreprise, et qu’ils demandent à [Allāh] de leur donner la victoire ! En outre, [le Commandeur 
des croyants] ne doit pas les empêcher d’accéder [à ces fonctions], même s’ils ne font qu’y penser. 
J’ai en effet appris qu’un faqīh [de la génération] des Successeurs a rapporté le ḥadīṯ suivant : « Cette 
Communauté (umma) gagnera sa subsistance tant qu’elle veillera aux frontières. Mais si l’on veille en 
deçà de la frontière, ses moyens d’existence 162 tariront, ou sa continuité spatiale sera rompue, et alors 
les hommes 163 pénétreront en force sur son territoire 164. »

[§ 12]  Prends soin des frontières, Ô Commandeur des croyants ! Prends-en toujours soin, Ô Comm-
mandeur des croyants ! Car avec la permission d’Allāh, les frontières sont des remparts (ḥuṣūn) 
protégeant les fidèles (al-ˁibād) ; elles [garantissent] la paix (sakan) dans les contrées et la stabilité de 
cette Communauté, afin que ses membres obtiennent bienfaits et saine situation (ṣalāḥ) dans l’au-delà 
comme ici-bas, et que les signes [marquant le chemin] (maˁālim) de leur religion demeurent visibles 
jusqu’à la fin, leur assurant la sécurité et la quiétude. Mais c’est également, Ô Commandeur des croyants, 
une terrible épreuve qu’envoie Allāh 165, dans Sa bonté et Sa générosité ; celui à qui Il a confié [les 
hommes] sera récompensé (aǧr) 166, de même qu’il en supportera le fardeau 167. Qu’Allāh protège le 
Commandeur des croyants des maux [de cette mission] et qu’il lui en accorde la meilleure part !

[§ 13]  [2.] Concernant les jugements et les juges (al-ḥukkām), mes fonctions actuelles ne 
m’empêchent pas 168 d’apporter mon conseil au Commandeur des croyants, autant que mon savoir 
le permet. Je suis conscient que ma situation est temporaire et que j’en changerai soit de mon vivant, 
soit à ma mort. C’est pourquoi mes plus fortes exhortations sont destinées à d’autres que moi.

[§ 14]  Tout d’abord, les jugements doivent être rendus d’après ce que contient le Livre d’Allāh, 
puis la sunna du Prophète d’Allāh – la prière et le salut d’Allāh soient sur lui –, si l’on ne trouve pas 
[de règle] dans le Livre d’Allāh ; [ils doivent ensuite être rendus] d’après le consensus (mā aǧmaˁa 

ˁalay-hi) des imams juristes 169, si l’on ne trouve pas [de règle] dans la sunna du Prophète d’Allāh 

	161	Allusion probable au ˁ aṭā’. Sous les premiers califes, le ˁ aṭā’ 
apparaît comme une pension héréditaire, récompensant les 
premiers conquérants. Sous les Umayyades et au début de 
l’époque ʿ abbāside, il devient peu à peu l’apanage des seuls 
combattants effectifs, dans une armée qui se professionnalise. 
Il est probable que l’auteur prend ici parti sur un sujet 
polémique. Voir ibid., p. 62-63, 76-77.

	162	Ṭ.ˁ.h.m.ā dans l’édition d’al-Marāġī. Il faut lire ṭuˁamu-hā, 
pluriel de ṭuˁma, employé à la même ligne.

	163	 C’est-à-dire les ennemis.
	164	Malgré des recherches systématiques sur la bibliothèque 

virtuelle www.alwaraq.com (18/02/2005) et sur le cédérom 
Mawsūˁat ṭālib al-ˁilm al-šarˁī (qui réunit la plupart des 
grands recueils de ḥadīṯ), nous n’avons trouvé aucune trace 
d’un tel ḥadīṯ, ni de telles paroles, dans la littérature arabe 
classique.

	165	 Référence à plusieurs versets coraniques relatifs aux tourments 
infligés par Pharaon au peuple de Moïse (Coran, II, 49 ; VII, 
141 ; XIV, 6).

	166	Sur la récompense divine liée à la participation au ǧihād, 
voir Bonner, Le jihad, p. 39. 

	167	 Le texte établi par al-Marāġī mentionne w.r.d., qui pourrait 
faire référence à « l’abreuvoir » (al-wird) auquel le Coran 
compare l’Enfer (Coran, XI, 98). Nous proposons plutôt 
de lire wizr (« fardeau »), allusion coranique au châtiment 
qui attend le pécheur (Coran, VI, 164 ; XVII, 15 ; etc.). 
Cette opposition entre aǧr et wizr apparaît plus tard chez 
al-Saraḫsī, lorsqu’il s’interroge sur la direction du ǧihād 
par un souverain injuste. Al-Saraḫsī, Šarḥ Kitāb al-siyar I, 
p. 159.

	168	Dans l’édition d’al-Marāġī, la phrase est interrompue par 
f.l.m.’., qui semble un ajout incorrect. Al-Laḥḥām (p. 298) 
corrige ce mot en fa-lamma. Si cette interprétation est 
juste, la phrase pourrait être traduite de la façon suivante : 
« Concernant les jugements et les juges, mes fonctions actuelles 
ne m’empêchent pas [de les évoquer]. Mais avant d’apporter 
au Commandeur des croyants, autant que mon savoir le 
permet, mon conseil à ce sujet, [une précision s’impose] : 
je suis conscient que ma situation est temporaire… »

	169	Al-a’imma al-fuqahā’. Le terme « imām » est ici très ambigu, 
dans la mesure où il est repris au singulier deux lignes plus 
loin pour désigner explicitement le calife. La tonalité générale 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

161

– la prière et le salut d’Allāh soient sur lui –, et enfin d’après l’effort de réflexion du juge (iǧtihād 
al-ḥākim) – car cela lui est possible lorsque l’imam lui a confié cette tâche –, en concertation avec 
les hommes de savoir. 

[§ 15]  Quant aux juges (ḥukkām), le Commandeur des croyants sait, s’il plaît à Allāh, que le 
moins que l’on puisse attendre d’eux est la piété (al-waraˁ) et la raison (al-ˁaql) – car si l’une des deux 
l’induit en erreur, les hommes de science (ahl al-ˁilm) ne l’en tiendront pas pour responsable –, ainsi 
que [la capacité de] choisir le meilleur de ce qu’on lui conseille. S’il est en outre doué d’intelligence 
(fahm) et connaît le Livre et la sunna, il atteint [un niveau satisfaisant]. Et s’il possède en plus de 
cela rigueur et esprit de jugement, et montre de la perspicacité concernant les conduites humaines 170 
et les affaires confuses dans lesquelles les gens se plaignent les uns des autres – [risquant] ainsi de 
l’éloigner de sa religion et du bas monde –, il touche à la perfection. /102/ Si l’on trouve un tel homme, 
[il faut] le prendre à son service, puis l’établir solidement, lui donner un rang élevé, le soutenir et 
l’encourager 171, et exécuter ses jugements. Qu’on lui verse, ainsi qu’à ses auxiliaires (aˁwān) et 
à ses secrétaires (kuttāb), des revenus (arzāq) abondants. En effet, la judicature (al-ḥukm) domine 
l’ensemble des fonctions [publiques] (al-aˁmāl). Elle se trouve à leur tête et joue pour elles le rôle 
d’un guide (imām) ; elle les gouverne et les soutient.

[§ 16]  [3.] Il faut également mentionner le tribut (al-fay’) 172 : il doit être collecté selon la tradition 
en vigueur (bi-sunnati-hi) auprès de ceux qui y sont assujettis, et ajusté aux moyens des populations 173 
– pour lesquelles il doit être léger à supporter –, de sorte qu’il leur reste suffisamment pour subvenir à 
leurs besoins et à ceux de leurs terres, comme à ceux de leurs auxiliaires et de leurs familles, et qu’ils 
puissent entretenir leurs pauvres. De même, j’ai appris qu’une manière de faire consistait à [reporter 
les impôts] d’une année sur l’autre 174. Cette pratique permet aux campagnes (bilād) de prospérer, au 
lait de couler en abondance, au produit de l’impôt foncier (al-ḫarāǧ) d’augmenter, et cela est plus juste 
pour le peuple (al-raˁiyya). Ainsi, le peu que l’on perçoit d’eux en allégeant [les impôts], lorsque leurs 
campagnes sont prospères et que leurs parts [restantes] sont copieuses, est plusieurs fois supérieur 
à ce que l’on obtiendrait en les ruinant et en dévastant leurs campagnes. 

de cette épître laisse cependant penser que ˁUbayd Allāh 
emploie le terme dans son acception générale : il s’agirait 
donc des « juristes prééminents ».

	170	Maḏāhib al-nās. Le terme maḏāhib (plur. de maḏhab) pourrait 
également désigner les « écoles juridiques ». Cependant, 
le contexte ne semble pas permettre cette interprétation, 
et nous pensons que le mot garde ici son sens originel de 
« manière d’agir », « manière de se conduire » (Kazimirski, 
Dictionnaire arabe-français I, p. 785).

	171	 ˁUbayd Allāh emploie dans cette phrase une série de 
métaphores corporelles qu’il est impossible de rendre en 
français : littéralement, il faut « le prendre à son service, 
fixer solidement sa sandale, élever son talon, affermir ses 
reins et son dos ».

	172	 Selon la définition des juristes classiques, le fay’ correspond 
aux impôts levés sur les populations non musulmanes du dār 
al-islām, comme la ǧizya et le ḫarāǧ (voir Abū Yūsuf, Kitāb 
al-ḫarāǧ, p. 23 ; Yaḥyā b. Ādam, Kitāb al-ḫarāǧ, p. 58 ; al-
Māwardī, al-Aḥkām al-sulṭāniyya, p. 161). Cf. Løkkegaard, 

Islamic Taxation, p. 40 ; id., « Fay’ », p. 869 ; Forand, « The 
Status of the Land », p. 31. Sur les impôts payés par les non 
musulmans, voir également Gil, Jews, p. 287-291.

	173	 ˁAlā qadr mā yuṭliq ahlu-hu dans l’édition d’al-Marāġī 
(« en fonction de ce que donne la population »). Le contexte 
nous incite plutôt à lire ˁalā qadr mā yaṭīq ahlu-hu, 
« en fonction de ce que la population peut supporter ».

	174	De tels reports d’impôts interviennent notamment en cas 
de sécheresse. Au début de l’époque ˁ abbāside, le ḫarāǧ est 
principalement perçu selon le système de la misāḥa dans 
le Sawād : le taux d’imposition est calculé en fonction de 
la surface de la terre et de ses modalités d’exploitation. 
Le paysan doit ainsi payer une somme fixe chaque année, 
quelle que soit sa récolte. Sous al-Mahdī, le système de la 
muqāsama (dans lequel le taux d’imposition est calculé sur 
la récolte) est peu à peu étendu au Sawād. Al-Dūrī, al-ˁAṣr 
al-ˁabbāsī l-awwal, p. 205 ; Modarressi Tabātabā’i, Kharāj in 
Islamic Law, p. 36-37 ; Bosworth, « Muḳāsama », p. 506.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

162

[§ 17]  [Il convient] de respecter les conditions accordées aux bénéficiaires d’un traité de paix 175. 
Je m’étonne en effet de deux choses auxquelles j’ai pu assister ici, près de chez moi. En premier lieu, 
je me rends sur une de ces terres [soumises au tribut] qui se trouvent chez nous, ainsi que sur celles 
qui se trouvent à proximité immédiate 176 ; les conditions accordées à sa population sont respectées 
– dans les cas de métayage (muzāraˁa), elles le sont presque –, et le produit de son impôt foncier 
(ḫarāǧ) est supérieur à celui de tous les villages (kuwar) environnants. En second lieu, le Command-
deur des croyants Abū Ǧaˁfar [al-Manṣūr] a écrit [ce qui suit] à Sawwār b. ˁAbd Allāh, alors qu’il 
était cadi d’al-Baṣra 177 : « J’ai ordonné de respecter les conditions accordées aux paysans chargés 
d’avancer les impôts (al-muzāriˁīn al-mutaqabbilīn) 178 ; sache-le, et informe les gens autour de toi ! » 
Malgré cela, je vois un de ces paysans se plaindre qu’on lui prend bien plus que la somme convenue, 
Ô Commandeur des croyants 179 ! 

[§ 18]  Une fois perçu, le tribut doit être réparti équitablement selon les usages en vigueur (ˁalā 
sunani-hi). Le Commandeur des croyants sait, s’il plaît à Allāh, /103/ que ses bénéficiaires – ainsi 
que leurs situations – sont définis dans quatre versets de la sourate « Le Rassemblement » et le « verset 
du cinquième » dans la sourate « Le Butin 180 ». Le premier de ces quatre versets commence par 
« Ce qu’Allāh a octroyé à son Prophète comme butin pris sur les habitants des cités » et se termine 
par « terrible dans Son châtiment 181 ». Le Commandeur des croyants sait, s’il plaît à Allāh, qui sont 
les personnes et les situations évoquées dans ce verset. [Allāh] dit ensuite : « [Le butin est destiné] 
aux émigrés qui sont pauvres, qui ont été expulsés de leurs maisons et privés de leurs biens, tandis 
qu’ils recherchaient une faveur d’Allāh et Sa satisfaction, et qu’ils portaient secours à Allāh et à Son 
Prophète 182 ». Les Anṣār ne font pas partie de ceux-là ; puis Il dit : « à ceux qui s’étaient établis avant 
eux en cette demeure et dans la foi ; à ceux qui aiment celui qui émigre vers eux », jusqu’à la fin du 
verset 183. [Le Commandeur des croyants] sait, s’il plaît à Allāh, que les personnes mentionnées dans 

	175	Muwādiˁ, c’est-à-dire le bénéficiaire d’une muwādaˁa 
(accord de paix). Cf. Ibn Manẓūr, Lisān al-ˁarab, racine 
W.D.ˁ ; Khadduri, « Hudna », p. 546.

	176	 Ilā ǧanbi-hā wa-urbiyya min arābī-hā, littéralement « contre 
son flanc et contre son aine ».

	177	 Sawwār b. ˁ Abd Allāh (m. 156/773 ou 157/774) est cadi d’al-
Baṣra à plusieurs reprises (principalement entre 140/757 et 
156/772-773) ; il est le prédécesseur immédiat de ˁ Ubayd Allāh 
b. al-Ḥasan à ce poste. Sur ce personnage, voir notamment 
Ibn Saˁd, al-Ṭabaqāt al-kubrā VII, p. 260 ; Ibn Qutayba, 
al-Maˁārif, p. 590 ; Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Ta’rīḫ, p. 272, 286 ; 
Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, p. 57 sq. Voir également Tsafrir, 
The History of an Islamic School of Law, p. 39 et index; 
Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 623-24, 815 et index.

	178	 C’est-à-dire les fermiers de l’impôt – souvent des notables 
locaux –, qui avancent le produit de l’impôt au trésor public, 
puis se remboursent en percevant les sommes dues par les 
contribuables. Voir Cahen, « Ḳabāla », p. 323 ; Morony, Iraq 
after the Muslim Conquest, p. 115.

	179	 Le texte arabe mentionne juste après, entre parenthèses, « Abī 
Ǧaˁfar » (i.e. al-Manṣūr) : il s’agit probablement d’un ajout 
erroné (tant grammaticalement que sémantiquement), car 
tout laisse par ailleurs penser que le destinataire de l’épître 

est le calife al-Mahdī. Dans son Kitāb al-ḫarāǧ (p. 105 ; 
trad. Fagnan, p. 121), quelques années plus tard, Abū Yūsuf 
mentionne encore différentes surtaxes illégales exigées par 
les percepteurs. Cf. al-Dūrī, al-ˁAṣr al-ˁabbāsī l-awwal, 
p. 205.

	180	Coran, VIII, 41 : « Sachez que quel que soit le butin que 
vous preniez, le cinquième appartient à Allāh, au Prophète 
et à ses proches, aux orphelins, aux pauvres et au voyageur 
[…]. »

	181	Coran, LIX, 7 : « Ce qu’Allāh a octroyé à son Prophète comme 
butin pris sur les habitants des cités appartient à Allāh et 
à son Prophète, à ses proches, aux orphelins, aux pauvres, 
au voyageur, afin que ce ne soit pas attribué à ceux d’entre 
vous qui sont riches. Prenez ce que le Prophète vous donne, 
et abstenez-vous de ce qu’il vous interdit. Craignez Allāh ! 
Allāh est terrible dans son châtiment ! » 

	182	Coran, LIX, 8.
	183	Coran, LIX, 9. « À ceux qui s’étaient établis avant eux en 

cette demeure et dans la foi ; à ceux qui aiment celui qui 
émigre vers eux. Ils ne trouvent dans leurs cœurs aucune 
envie pour ce qui a été donné à ces émigrés. Ils les préfèrent 
à eux-mêmes, malgré leur pauvreté. Celui qui se garde contre 
sa propre avidité… – Ceux-là sont les bienheureux – »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

163

ce verset sont les Anṣār : il ne fait nullement allusion aux Muhāǧirūn. Il dit : « [Le butin est destiné] 
à ceux qui sont venus après eux en disant : “ Notre Seigneur ! Pardonne-nous ainsi qu’à nos frères ” », 
jusqu’à la fin du verset 184. [Le Commandeur des croyants] sait, s’il plaît à Allāh, que les personnes de 
ce groupe (ǧamāˁa) sont tous les autres musulmans, ainsi que ceux qui entrent dans l’islam, jusqu’à 
la fin des temps. J’ai appris que ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb avait commenté ces trois versets, [en indiquant] 
l’utilisation qui devait être faite de ce tribut. [Ces explications] me sont également parvenues d’après 
ˁUmar b. ˁAbd al-ˁAzīz ; mais je pense qu’elles sont en réalité transmises d’après ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb 
et que [ˁUmar b. ˁAbd al-ˁAzīz] l’a suivi 185. 

[§ 19]  De même, l’imam du peuple (imām al-ˁāmma) peut décider de répartir le tribut en priv-
vilégiant certains par rapport à d’autres pour leurs vertus, ou pour leur antériorité [dans l’islam], ou 
parce qu’Allāh leur a confié les premières conquêtes et a ensuite préservé leur descendance 186. J’ai 
appris que [ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb] procédait également de la sorte. Les autres personnes, possédant un 
rang équivalent, doivent être traitées sur un pied d’égalité en la matière. J’ai appris – et je pense bien 
que le Commandeur des croyants, qu’Allāh lui donne longue vie, le sait aussi pour l’avoir lui-même 
appris – que le Prophète – la prière et le salut d’Allāh soient sur lui – saisit entre ses doigts quelques 
poils au sommet de la bosse d’un chameau et dit : « Tout émir /104/ ou tout subordonné à qui Allāh a 
octroyé un tel butin n’a droit qu’au cinquième, et ce cinquième vous est restitué 187. » Il dit également : 
« Si le butin qu’Allāh vous a octroyé était aussi généreux que le gommier 188 de la Tihāma 189, je ne 
me montrerais pas avare, ni ne vous mentirais 190. »

	184	Coran, LIX, 10. « Le butin est destiné à ceux qui sont venus 
après eux en disant : “ Notre Seigneur ! Pardonne-nous ainsi 
qu’à nos frères qui ont précédé dans la foi. Ne mets pas dans 
nos cœurs de rancune envers les croyants. Notre Seigneur ! 
Tu es, en vérité, bon et miséricordieux ! ” »

	185	Voir le commentaire de ces versets par ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb 
dans Abū ˁ Ubayd al-Qāsim b. Sāllām, Kitāb al-amwāl, p. 221-
222. Sur la distribution du ḫarāǧ en droit musulman, voir 
Modarressi Tabātabā’i, Kharāj in Islamic Law, p. 191 sq. 

	186	 C’est-à-dire ceux dont les ancêtres se sont particulièrement 
illustrés pendant les premières conquêtes islamiques. 
La tradition fait remonter une telle hiérarchisation des 
bénéficiaires du butin à la constitution du dīwān par ˁUmar. 
Voir notamment Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb 
al-amwāl, p. 230-234. 

	187	 C’est-à-dire que le gouvernant reverse une partie du cinquième 
qui lui revient à la collectivité (Cf. Abū ˁUbayd al-Qāsim 
b. Sallām, Kitāb al-amwāl, p. 319). À travers ce ḥadīṯ et le 
suivant, ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan veut sans doute inciter le 
calife à dépenser la partie du fay’ qui lui revient au profit de 
la communauté. Cf. Zysow, « Khums », p. 531-33. Différentes 
versions de ce ḥadīṯ sont notamment citées chez Ibn Hišām, 
al-Sīra al-nabawiyya V, p. 168 ; Ibn Ḥanbal, al-Musnad V, 
p. 316, 319, 326 ; Abū Dā’ūd, al-Sunan III, p. 63, 82 ; al-
Nasā’ī, al-Sunan al-kubrā III, p. 45, 46, IV, p. 120. L’épisode 
aurait eu lieu après la bataille de Ḥunayn (Cf. Morabia, Le 
gihad dans l’islam médiéval, p. 66-67). Mais à la différence 
du texte rapporté par ˁ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan, le Prophète 

parle dans ces versions de sa propre part du butin et non de 
celles des « émirs » ou des « subordonnés ». Sur le partage 
du butin, voir Løkkegaard, Islamic Taxation, p. 42-43.

	188	Samur, espèce de mimosa aux fruits comestibles, connu pour 
la grande quantité de bois qu’il produit (Ibn Manẓūr, Lisān 
al-ˁarab, racine smr ). Sur la valeur symbolique du samur 
et des autres arbres en Arabie avant l’islam, voir ˁAǧīna, 
Mawsūˁat asāṭīr I, p. 277.

	189	 La Tihāma est la plaine côtière située à l’ouest de la péninsule 
Arabique, longeant la mer Rouge de ˁ Aqaba jusqu’au détroit 
de Bāb al-Mandab. Smith, « Tihāma », p. 481.

	190	 Ces paroles sont notamment rapportées par Mālik b. Anas, al-
Muwaṭṭā (recension de Yaḥyā b. Yaḥyā), p. 234 ; une version 
assez proche est citée par Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām, 
Kitāb al-amwāl, p. 304. Al-Marāġī lit le dernier mot de la 
phrase adāban, indiquant en note qu’il n’en comprend pas 
le sens. Dans son édition « révisée », al-Laḥḥām mentionne 
yuġlī addāban, mais sans préciser sur quoi il se fonde. Aucune 
des citations de ce ḥadīṯ que nous avons trouvées ne donne 
cependant de crédit à cette affirmation. Nous proposons 
plutôt de lire kaḏḏāban (menteur), comme dans la recension 
de Mālik, al-Muwaṭṭā (« je ne me montrerais pas avare, ni 
lâche, ni ne vous mentirais »).

	 	En citant ces traditions, ˁUbayd Allāh b. al-Ḥasan fait 
probablement allusion aux ṣawāfī, domaines califiens dont les 
revenus sont en partie dépensés au profit de la communauté 
musulmane. Cf. Forand, « The Status of the Land and 
Inhabitants of the Sawād », p. 31.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

164

[§ 20]  [4.] En ce qui concerne les aumônes légales (al-ṣadaqāt) et leur collecte auprès de ceux 
qui y sont soumis, un individu ne doit ni payer plus que sa part obligatoire (farīḍa), ni se contenter 
d’une somme inférieure, ni surestimer sa valeur. Je ne doute pas que le Commandeur des croyants ait 
appris que le Prophète – la prière et le salut d’Allāh soient sur lui – a dit : « Celui qui dépasse les bornes 
en matière d’aumône légale est semblable à celui qui refuse de la payer 191. » [Il faut] percevoir 192 
l’aumône légale sur les céréales 193, les fruits et tous les biens qui y sont soumis, selon les usages 
(sunan) que les musulmans connaissent et mettent en pratique. [Il faut] percevoir des marchands 
ḏimmī-s le double de ce que payent les marchands musulmans : d’après ce que l’on m’a rapporté, ˁ Umar 
b. al-Ḫaṭṭāb a ordonné que les biens de marchands ḏimmī-s soient imposés de la sorte 194. Il a aussi 
ordonné que l’on perçoive des marchands étrangers (tuǧǧār al-ḥarb) 195, lorsqu’ils viennent chez les 
musulmans, l’équivalent de ce que les étrangers (ahl al-ḥarb) prennent des marchands musulmans 
lorsqu’ils vont chez eux.

[§ 21]  Ces aumônes légales doivent être réparties entre les bénéficiaires qu’Allāh a désignés 
dans Son Livre : il ne faut ni inclure des personnes supplémentaires, ni se contenter d’un nombre 
plus restreint. Le verset qui se trouve dans [la sourate] « L’Immunité 196 » t’indique [quels sont ces 
bénéficiaires] : il s’agit [du verset qui commence par] « Les aumônes sont destinées : aux pauvres 
et aux nécessiteux », et se termine par « Allāh sait et Il est juste 197 ». Elles sont distribuées entre les 
[bénéficiaires] mentionnés dans ce verset 198, comme l’imam juge bon de le faire, selon l’importance 
respective de chaque catégorie. Il ne doit pas priver les habitants d’une localité de leur aumône légale, 
à moins qu’ils puissent s’en dispenser, ou qu’ils puissent se passer de leur part pendant un an, jusqu’à 
la distribution de l’aumône légale l’année suivante. S’il en va ainsi, ils peuvent être privés [d’aumône] 
pendant un an, au profit des pauvres les plus proches de leur localité 199.

[§ 22]  /105/ Comme le sait le Commandeur des croyants, ces quatre domaines constituent la 
totalité des fonctions [qui lui sont confiées] auprès de ses sujets. Il sait également que tout individu a 
le devoir de suivre le Livre d’Allāh et les avis du Prophète – la prière et le salut d’Allāh soient sur lui 
– présents dans sa sunna, et doit déployer tous ses efforts pour les respecter (al-muǧāhada ˁalay-hi). 
Concernant les autres affaires auxquelles les gens sont confrontés, qui mettent les imams à l’épreuve 
et pour lesquelles ni le Coran ni la sunna du Prophète – le salut soit sur lui – n’énoncent de règle, on 

	191	 Cf. Abū ˁ Ubayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, p. 387 ; 
al-Tirmiḏī, al-Sunan III, p. 38 ; Abū Dā’ūd, al-Sunan II, 
p. 105 ; Ibn Māǧa, al-Sunan I, p. 578.

	192	An yūǧad dans l’édition d’al-Marāġī. Peut-être faut-il lire 
an yu’ḫaḏ, comme à la ligne suivante.

	193	Ḥurūb (guerres) dans l’édition d’al-Marāġī, ce qui semble 
erroné. Nous proposons de lire ḥubūb (graines), qui semble 
plus approprié au contexte (voir par exemple Mālik b. Anas, 
al-Muwaṭṭā, p. 138).

	194	Morony, Iraq after the Muslim Conquest, p. 118. Voir 
également Abū ˁ Ubayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, 
p. 499.

	195	 C’est-à-dire les marchands non musulmans vivant dans le 
dār al-ḥarb, à l’extérieur du territoire de l’islam.

	196	Al-barā’a, autre nom de la sourate IX, al-tawba (Brunschvig, 
« Barā’a », p. 1026).

	197	Coran, IX, 60 : « Les aumônes sont destinées : aux pauvres 
et aux nécessiteux ; à ceux qui sont chargés de les recueillir 
et de les répartir ; à ceux dont les cœurs sont à rallier ; au 
rachat des captifs ; à ceux qui sont chargés de dettes ; à la 
lutte dans le chemin d’Allāh et au voyageur. Tel est l’ordre 
d’Allāh ! Allāh sait et Il est juste ! »

	198	Voir Zysow, « Zakāt », p. 450. 
	199	 Selon les juristes musulmans plus tardifs, le produit de la 

ṣadaqa sert avant tout à une redistribution locale des richesses. 
Cf. Abū ˁ Ubayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, p. 548-
553 ; Zysow, « Zakāt », p. 452.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

165

ne peut passer devant le préposé aux affaires des musulmans (walī amr al-muslimīn) et l’imam de leur 
communauté (imām ǧamāˁati-him), ni prendre de décision sans lui. Au contraire, ceux qui agissent 
à un niveau inférieur doivent lui exposer ces affaires et se soumettre à sa décision (li-mā qaḍā). 

[§ 23]  Voici par ailleurs les deux qualités qui conviennent à ces missions, avec la permission 
d’Allāh et s’Il veut qu’il en soit ainsi. [Il faut tout d’abord] interroger les personnes honnêtes et loyal-
les (ahl al-ḏikr wa-l-amāna) sur les fonctionnaires (ˁummāl) du Commandeur des croyants, qu’ils 
soient éloignés 200 ou proches de lui. [Il faut] ensuite donner à chacun ce qu’il mérite : récompenser 
ceux qui font le bien pour leurs bonnes œuvres ; corriger ceux d’entre eux 201 qui font le mal pour 
leurs méfaits, ou les révoquer et les remplacer par d’autres personnes – selon qu’ils méritent d’être 
corrigés ou d’être révoqués.

[§ 24]  Il est également utile – qu’Allāh guide le Commandeur des croyants ! –, afin de diriger 
efficacement un gouvernant (wālī) 202, de ne pas surestimer ce qu’il fait de bien, même si son œuvre 
est considérable. En effet, derrière toute bonne œuvre, la grâce qu’Allāh a prodiguée à son auteur est 
plus importante encore – en particulier dans le cas qui nous retient : en cela comme pour le reste, ses 
obligations envers Allāh sont plus grandes et plus impérieuses. Même s’ils font preuve de résolution 
et de sérieux, les fidèles (al-ˁibād) ne peuvent nier l’étendue de leurs obligations envers Allāh, à moins 
qu’Il ne prodigue Son aide et ne fasse miséricorde ! [Le Commandeur des croyants] ne doit pas non 
plus mésestimer les bonnes œuvres et les négliger, car leur auteur est content d’avoir réalisé un 
bienfait qui lui était prescrit (mafrūḍ ˁalay-hi), quelle que soit son importance ; les bonnes actions 
s’additionnent les unes aux autres et elles « dissipent les mauvaises – cela est un rappel pour ceux qui 
se souviennent 203 ! ». Malgré tout, [il ne faut] dédaigner aucun méfait, même s’il paraît minime : rien 
de mauvais n’est anodin, et l’on doit en craindre les conséquences cachées 204, à moins qu’Allāh ne 
prodigue Son aide et n’en tienne pas compte 205 !

[§ 25]  Le travail d’aujourd’hui ne doit pas être remis à demain : lorsque c’est le cas, les tâches 
entrent en concurrence 206 et certaines sont négligées au profit des autres. [Il faut] également se 
hâter d’accomplir les tâches générales et personnelles, dans six situations. Je ne doute pas que le 
Commandeur des croyants /106/ les connaisse et ait entendu que le Prophète – la prière et le salut 
d’Allāh soient sur lui – a ordonné de se dépêcher d’agir [à la vue des signes suivants] : le lever du 
soleil au couchant, l’antéchrist (al-daǧǧāl) 207, la Bête de la terre 208, la petite chose particulière 

	200	Qāḍī ˁummāl amīr al-mu’minīn wa-dānī-hi dans l’édition 
d’al-Marāġī (« cadi des fonctionnaires du Commandeur des 
croyants »), ce qui n’a pas de sens dans ce contexte. Il faut 
en réalité lire qāṣī (« qui est loin »), qui s’oppose à dānī 
(« qui est proche »).

	201	 C’est-à-dire les fonctionnaires.
	202	Le terme de wālī, qui désigne souvent un gouverneur de 

province, nous semble avoir ici un sens plus général. La 
racine w ly renvoie à l’idée d’une charge qu’il faut gérer 
et administrer, et ainsi « gouverner ou régner, exercer le 
pouvoir ou l’autorité ». Lewis, Le langage politique de 
l’islam, p. 58.

	203	 Coran, XI, 114.

	204	 Sirr ˁāqibati-hi dans l’édition d’al-Marāġī (littéralement 
« les conséquences secrètes »). Peut-être faudrait-il lire 
šarr ˁāqibati-hi (« les conséquences néfastes »), expression 
également adaptée au contexte.

	205	 Yataǧāwaz, allusion au Coran, XLVI, 16.
	206	 T.d.r.ā.k.t. dans l’édition d’al-Marāġī. Il faut plutôt lire 

tadārakat. Un tel conseil est plus tard attribué, presque 
mot pour mot, à ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb : voir notamment Abū 
ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, p. 8 ; al-Ṭabarī, 
Ta’rīḫ III, p. 533.

	207	Cf. Abel, « Dadjdjāl », p. 75.
	208	Cf. Coran, XXVII, 82 ; XXXIV, 14. Voir également Abel, 
« Ḍabba », p. 71 ; Cook, Studies in Muslim Apocalyptic, 
p. 120 sq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

166

à chacun (ḫuwayṣat aḥadi-kum) et l’affaire de tous (amr al-ˁāmma) 209. Or on ne peut être sûr qu’une 
de ces situations ne se présente pas demain matin ou même ce soir. Je ne doute pas non plus que le 
Commandeur des croyants ait entendu cette parole du Prophète – la prière et le salut d’Allāh soient 
sur lui – : « [Le moment où] j’ai été envoyé et l’Heure [dernière] sont aussi [proches] que ces deux-
là », et il joignit son majeur au doigt voisin 210. Il dit aussi : « Il reste aussi peu de temps à l’histoire 
de ce bas monde qu’il en reste à cette journée. » Le soleil touchait alors le sommet des montagnes, à 
la fin de ce jour-là 211. Il dit : « Comment puis-je mener une vie confortable, alors que le maître de la 
Trompette l’a [déjà] portée à sa bouche, a incliné le front 212, tendu l’oreille, avancé un pied et reculé 
l’autre, et attend seulement pour souffler que l’ordre lui en soit donné 213 ? » Il dit : « Je joue vis-à-vis 
de l’Heure un rôle comparable à ceci : une tribu (qawm) envoya une sentinelle observer les ennemis : 
elle aperçut ces derniers 214 et craignit qu’ils ne la précèdent auprès de ses compagnons et de son 
remplaçant. Elle se mit alors à crier : Alerte 215 ! »

[§ 26]  Comment faire, alors que depuis /107/ ces paroles, tant d’années et de siècles se sont 
écoulés ? Je suggère au Commandeur des croyants, s’il est de cet avis, de prendre à ses côtés un 
groupe d’individus choisis parmi les habitants des métropoles (al-amṣār) 216 – des hommes loyaux, 
connaisseurs de la sunna, expérimentés, raisonnables et pieux –, afin de [le conseiller] au sujet des 
affaires du peuple (al-nās) qui lui parviennent, des règles (aḥkām) qu’il convient d’appliquer et des 
injustices (maẓālim) qui sont portées devant lui. Même si Allāh s’est montré généreux avec lui et lui 
a donné une connaissance supérieure de Son Livre et de Sa sunna, les affaires de cette Communauté 
qu’Il lui a confiées concernent tant les populations d’Orient que d’Occident, les régions tant proches 
que lointaines : certaines l’occupent trop pour qu’il puisse se consacrer aux autres. Dans cette situation, 
ce serait pour lui une aide réelle, s’il plaît à Allāh. 

[§ 27]  Allāh le Très-Haut a dit à Son Prophète – la prière et le salut d’Allāh soient sur lui –, tandis 
que la Révélation descendait sur lui, alors qu’il était meilleur, plus constant, plus vertueux et plus 
savant que tout autre homme : « Consulte-les sur toute chose ; mais, lorsque tu as pris une décision, 
place ta confiance en Allāh – Allāh aime ceux qui ont confiance en Lui 217. » Il dit également aux gens 
(al-qawm), décrivant leurs bonnes œuvres : « [Sont meilleurs et plus durables] ceux qui délibèrent 
entre eux au sujet de leurs affaires ; ceux qui donnent en aumônes une partie des biens que nous leur 

	209	Ce ḥadīṯ est rapporté sous plusieurs formes par Muslim, 
al-Ṣaḥīḥ IV, p. 2267 ; Ibn Māǧa, al-Sunan II, p. 1348 (ces deux 
auteurs mentionnent également « la fumée », al-duḫān). Selon 
al-Nawawī, la « petite chose particulière » fait référence à la 
mort, tandis que « l’affaire de tous » désigne la résurrection 
(al-qiyāma). Al-Nawawī (m. 676/1277), Šarḥ al-Nawawī 

ˁalā Ṣaḥīḥ Muslim XVIII, p. 87.
	210	Voir les différentes versions de ce ḥadīṯ rapportées par 

al-Buḫārī, al-Ṣaḥīḥ V, p. 2385 ; Muslim, al-Ṣaḥīḥ II, p. 582 ; 
al-Tirmiḏī, al-Sunan IV, p. 496. Cf. Rubin, « Sāˁa », p. 656 ; 
Bashear, « Muslim Apocalypses and the Hour », p. 76 sq.

	211	Voir ce ḥadīṯ (rapporté avec quelques divergences) chez 
al-Ṭabarī, Ta’rīḫ I, p. 16.

	212	 Ḥabā ǧabīna-hu dans l’édition d’al-Marāġī. Il faut plutôt 
lire ḥanā ǧabīna-hu, comme dans la version qu’al-Tirmiḏī 

(al-Sunan V, p. 372) rapporte de ce ḥadīṯ. Voir également 
Ibn Ḥanbal, al-Musnad I, p. 326.

	213	Référence à la trompette annonçant la fin du monde et la 
résurrection. Cf. Coran, VI, 73 ; XVIII, 99, etc. ; Gardet, 
« Ḳiyāma », p. 235.

	214	 Fa-abṣarū l-ˁadū (« ils aperçurent les ennemis ») dans 
l’édition d’al-Marāġī. Le contexte incite plutôt à lire fa-
abṣara l-ˁadū.

	215	Cf. Muslim, al-Ṣaḥīḥ I, p. 193 ; Ibn Ḥanbal, al-Musnad V, 
p. 60 (dans ces versions plus courtes, le Prophète évoque 
la relation qui l’unit à la population, et non la question de 
la fin du monde).

	216	C’est-à-dire en particulier les habitants d’al-Baṣra et 
d’al-Kūfa.

	217	 Coran, III, 159.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

167

avons accordés 218. » [Prendre des auxiliaires] ajouterait à la satisfaction des gens lorsqu’ils apprennent 
que le Commandeur des croyants paraît en public pour traiter leurs besoins ; ils souhaitent qu’Allāh 
parachève [la capacité] du Commandeur des croyants à administrer directement et patiemment leurs 
affaires et qu’Allāh renforce sa puissance et son désir de persévérer dans cette voie. C’est en effet une 
des marques et des manifestations de la justice, une des choses dont s’occupe le préposé aux affaires 
du peuple (al-wālī ˁalā amr al-raˁiyya) : cela le conduit à vouloir les administrer directement et avec 
zèle. Puisse Allāh parfaire cela et lui faciliter la tâche !

[§ 28]  J’espère que sa connaissance de la justice, sa religion, sa force, sa réflexion et sa faculté 
de faire pour [la communauté] les meilleurs choix l’y destinent. [J’espère aussi] qu’il sait ce que l’on 
dit sur ceux qui ferment leur porte au nez des nécessiteux, des pauvres et des miséreux 219…

[§ 29]  Je demande à Allāh d’accorder au Commandeur des croyants Sa miséricorde et toute 
l’étendue de Sa grâce. Puisse-t-Il faire de son règne un règne juste, lui donner la santé, lui inspirer 
la bienveillance, la clémence et la miséricorde avec les sujets (al-raˁiyya) ; puisse-t-Il lui donner leur 
obéissance, les faire parler d’une seule voix et rétablir l’ordre dans leurs affaires !

	B ibliographie

	 Instruments de travail

Brockelmann, C., GAL, SI, Brill, Leyde, 1937.

The Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, CD-ROM Edition V.1.O, Brill, Leiden, 1999.

	218	 Coran, XLII, 38.
	219	 Référence au ḥadīṯ suivant, rapporté notamment par al-Tirmiḏī 

(al-Sunan III, p. 619) : « Si un imam ferme sa porte au nez 

des nécessiteux, des pauvres et des miséreux, Allāh ferme les 
portes du ciel devant ses besoins, sa pauvreté et sa misère. » 
Voir également Ibn Ḥanbal, al-Musnad IV, p. 231.

Abel, A., « Ḍabba », EI II.

—, « Dadjdjāl », EI II.

Atiya, A.S., « Al-Rabīˁ b. Yūnus », EI VIII.

Bosworth, C.E., « Miṣr », EI VII.

—, « Muḳāsama », EI VII.

—, « Naṣīḥat al-mulūk », EI VII. 

Brunschvig, R., « Barā’a », EI I.

Cahen, Cl., « Ḳabāla », EI IV.

—, « Kharādj », EI IV.

Gardet, L., « Ḳiyāma », EI V.

Juynboll, G.H.A., « Sunna », EI IX.

Khadduri, M., « Hudna », EI III.

Lambton, A.K.S., « Ṣafī », EI VIII. 

Latham, J.D. et Bosworth, C.E., « Thughūr », EI X.

Lecker, M., « Tamīm b. Murr », EI X.

Løkkegaard, F., « Fay’ », EI II. 

Madelung, W., « al-Mahdī », EI V.

Robson, J., « Abū Hurayra », EI I.

—, « Ḥadīth », EI III.

—, « Isnād », EI IV.

Rubin, U., « Sāˁa », EI VIII.

Sato, T., « ˁ Ushr », EI X.

Smith, G.R., « Tihāma », EI X.

Sourdel, D., « Al-Faḍl b. al-Rabīˁ », EI II. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

168

Streck, M. et Morony, M., « Maysān », EI VI.

Van Arendonk, C. et Graham, W.A., « Sharīf », EI IX.

Zysow, A., « Khums », EI S (édition française). 

—, « Zakāt », EI XI (édition française).

Kazimirski, A. de B., Dictionnaire arabe-français 2 vol., Maisonneuve, Paris, 1860.

	 Sources

ˁAbd al-Ḥamīd b. Yaḥyā, Risāla ilā walī l-ˁahd cité dans 
al-Qalqašandī, Subḥ al-aˁšā X, Dār al-kutub 
al-sulṭāniyya, Le Caire, 1910.

Abū Dā’ūd, al-Sunan II, III, éd. Muḥammad Muḥyī al-Dīn 
ˁAbd al-Ḥamīd, Dār al-fikr, s.l., s.d.

Abū ˁUbayd al-Qāsim b. Sallām, Kitāb al-amwāl, 	
Dār al-ḥadāṯa, Beyrouth, 1988.

Abū Yūsuf, Kitāb al-ḫarāǧ, Dār al-maˁrifa, Beyrouth, s.d. 
(trad. E. Fagnan, dans Abou Yousof Ya‘koub, 	
Le livre de l’impôt foncier, Geuthner, Paris, 1921).

Akhbār al-dawla l-ʿabbāsiyya, éd. ʿA.ʿA. al-Dūrī 	
et ʿA.Ǧ. al-Muṭṭalibī, Dār al-ṭalīʿa, Beyrouth, 1971.

Baššar b. Burd, Dīwān I, éd. Muḥammad al-Ṭāhir b. ˁĀšūr, 
Laǧnat al-ta’līf wa-l-tarǧama wa-l-našr, Le Caire, 
1950.

Al-Bayḥaqī, Sunan al-Bayḥaqī al-kubrā VIII, 	
éd. M.ˁA.-Q. ˁAṭā, Dār al-bāz, La Mecque, 1994.

Al-Buḫārī, al-Ṣaḥīḥ V, éd. M.D. al-Buġā, Dār Ibn Kaṯīr, 
Beyrouth, 1987.

—, al-Ta’rīḫ al-kabīr II, éd. S.H. al-Nadwī, Dār al-fikr, 
Beyrouth, s.d.

Al-Ǧāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn I, éd. ˁA.-S. Hārūn, 	
Dār Saḥnūn, Tunis, 1990.

—,  Manāqib al-Turk, dans al-Rasā’il I, éd. ˁA.-S. Hārūn, 
Dār al-ǧīl, Beyrouth, 1991.

Al-Ǧahšiyārī, Kitāb al-wuzarā’ wa-l-kuttāb, Dār al-fikr 
al-ḥadīṯ, Beyrouth, 1988.

Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Kitāb al-ṭabaqāt, éd. S. Zakkār, 	
Dār al-fikr, Beyrouth, 1993.

—, Ta’rīḫ, Dār al-kutub al-ˁilmiyya, Beyrouth, 1995.

Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād X, éd. Muṣṭafā ˁAbd al-Qādir 
ˁAṭā, Dār al-kutub al-ˁilmiyya, Beyrouth, 1997.

Ibn ˁAbd Rabbih, al-ˁIqd al-farīd I, éd. A. Amīn 	
et A. al-Zayn, Dār al-Andalus, Beyrouth, 1996.

Ibn Abī Šayba, al-Muṣannaf VII, éd. K.Y. al-Ḥūt, 	
Dār al-rušd, Riyāḍ, 1409.

Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī l-ta’rīḫ VI, éd. C.J. Tornberg, Brill, 
1867 (rééd. Dār ṣādir, Beyrouth, 1982).

Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam V, éd. Suhayl Zakkār, 	
Dār al-fikr, Beyrouth, 1995.

Ibn Ḥaǧar, Tahḏīb al-tahḏīb VII, Dār al-fikr, Beyrouth, 
1984. 

Ibn Ḥanbal, al-Musnad I, IV, V, Mu’assasat Qurṭuba, 
Le Caire, s.d.

Ibn Ḥazm, Ǧamharat ansāb al-ˁarab, Dār al-kutub 
al-ˁilmiyya, Beyrouth, 1998.

Ibn Ḥibbān, Mašāhīr ˁulamā’ al-amṣār, éd. Maǧdī b. 
Manṣūr b. Sayyid al-Šūrā, Dār al-kutub al-
ˁilmiyya, Beyrouth, 1995.

Ibn Hišām, al-Sīra al-nabawiyya V, éd. Ṭaha ˁAbd 
al-Ra’ūf Saˁd, Dār al-ǧīl, Beyrouth, 1411 H.

Ibn Māǧa, al-Sunan I, II, éd. M.F. ˁAbd al-Bāqī, 	
Dār al-fikr, Beyrouth, s.d.

Ibn al-Muqaffaˁ, Risālat al-ṣaḥāba, dans Ch. Pellat, Ibn 
al-Muqaffaˁ (mort vers 140/757) « conseilleur » du 
calife, Maisonneuve et Larose, Paris, 1976.

Ibn Qutayba, al-Maˁārif, éd. Ṯ ˁUkāša, Dār al-maˁārif, 
Le Caire, 1969.

—, Ta’wīl muḫtalif al-ḥadīṯ, éd. M. ˁAbd al-Raḥīm, 	
Dār al-fikr, Beyrouth, 1995 (trad. G. Lecomte, 	
Le Traité des divergences du ḥadīṯ d’Ibn Qutayba, 
Ifead, Damas, 1952). 

Ibn Saˁd, al-Ṭabaqāt al-kubrā VII, éd. I. ˁAbbās, Dār ṣādir, 
Beyrouth, 1968.

Mālik b. Anas, al-Muwaṭṭā (recension de Yaḥyā b. Yaḥyā), 
Dār al-kutub al-ˁilmiyya, Beyrouth, 2002.

Al-Māwardī, Adab al-qāḍī I, éd. Muḥī Hilāl al-Sirḥān, 
Maṭbaˁat al-iršād, Bagdad, 1971.

—, al-Aḥkām al-sulṭāniyya, Dār al-kutub al-ˁilmiyya, 
Beyrouth, 1985.

Al-Mizzī, Tahḏīb al-kamāl fī asmā’ al-riǧāl XIX, 	
éd. B.ˁA. Maˁrūf, Mu’assasat al-risāla, Beyrouth, 
1980.

Al-Munḏirī, al-Tarġīb wa-l-tarhīb III, Dār al-kutub 
al-ˁilmiyya, Beyrouth, 1417 H.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un traité politique du iie/viiie siècle. L’épître de ©Ubayd Allæh b. al-Îasan al-©Anbarï au calife al-Mahdï

169

Muslim, al-Ṣaḥīḥ I, II, IV, éd. M.F. ˁAbd al-Bāqī, Dār iḥyā’ 
al-turāṯ al-ˁarabī, Beyrouth, s.d.

Al-Nasā’ī, al-Sunan al-kubrā III, éd. ˁAbd al-Ġaffār 
Sulaymān al-Bundārī, Dār al-kutub al-ˁilmiyya, 
Beyrouth, 1991.

Al-Nawawī, Šarḥ al-Nawawī ˁalā Ṣaḥīḥ Muslim XVIII, 
Dār iḥyā’ al-turāṯ al-ˁarabī, Beyrouth, 1392 H.

Al-Saraḫsī, Šarḥ Kitāb al-siyar al-kabīr li-l-Šaybānī I, 
éd. Ṣalāḥ al-Dīn al-Munǧid, Šarikat al-iˁlānāt 
al-šarqiyya, Le Caire, 1971, p. 159.

Al-Šīrāzī, Ṭabaqāt al-fuqahā’, éd. I. ˁAbbās, Dār al-rā’id 
al-ˁarabī, Beyrouth, 1970.

Al-Ṭabarānī, al-Muˁǧam al-kabīr XI, Maktabat al-ˁulūm 
wa-l-ḥikam, Mossoul, 1983.

Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ I-IV, Dār al-kutub al-ˁilmiyya, Beyrouth, 
1997.

al-Tirmiḏī, al-Sunan III-V, éd. A.M. Šākir, Dār iḥyā’ 	
al-turāṯ al-ˁarabī, Beyrouth, s.d.

Wakīˁ, Aḫbār al-quḍāt II, éd. ˁAbd al-ˁAzīz Muṣṭafā al-
Marāġī, Maṭbaˁat al-saˁāda, Le Caire, 1947-1950. 

—, Aḫbār al-quḍāt, édition révisée par S.M. al-Laḥḥām, 
ˁĀlam al-kutub, Beyrouth, 2001.

Yaḥyā b. Ādam, Kitāb al-ḫarāǧ, éd. Ḥ. Mu’nis, 	
Dār al-šurūq, Le Caire, 1987.

Yāqūt, Muˁǧam al-buldān II, Dār Bayrūt, Beyrouth, 1988.

Al-Zubayr b. Bakkār, al-Aḫbār al-muwaffaqiyyāt, éd. Sāmī 
Makkī al-ˁĀnī, ˁĀlam al-kutub, Beyrouth, 1996.

ˁAǧīna, M., Mawsūˁat asāṭīr al-ˁarab I, Dār al-Fārābī, 
Beyrouth, 1994.

Ashtor, E., A Social and Economic History of the Near 
East in the Middle Ages, Collins, Londres, 1976.

Bacharach, J.L., « Laqab for a Future Caliph : 	
The Case of the Abbasid al-Mahdī », JAOS 113, 
1993, p. 271-274.

Bashear, S., « Muslim Apocalypses and the Hour : A Case-
Study in Traditional Reinterpretation », Israel 
Oriental Studies XIII, 1993, p. 75-99.

Bligh-Abramski, I., « The Judiciary (qāḍīs) as a 
Governmental-Administrative Tool in Early 
Islam », JESHO 35, 1992, p. 40-71.

Bonner, M., Le jihad. Origines, interprétations, combats, 
Téraèdre, Paris, 2004. 

Bravmann, M.M., The Spiritual Background of Early 
Islam, Brill, Leyde, 1972.

Cahen, Cl., « Fiscalité, propriété, antagonismes sociaux 
en Haute-Mésopotamie au temps des premiers 
ˁAbbāsides », Arabica 1, 1954, p. 136-152.

Chaumont, É., « “ Tout chercheur qualifié dit-il 
juste ? ” (Hal kull muǧtahid muṣīb) La question 
controversée du fondement de la légitimité de la 
controverse en islam », dans A. Le Boulluec (éd.), 
La Controverse religieuse et ses formes, Cerf, 
Paris, 1995, p. 11-27.

Cobb, P.M., White Banners. Contention in ˁAbbasid Syria, 
750-880, State University of New York Press, 
Albany, 2001.

Cook, D., Studies in Muslim Apocalyptic, Princeton 
University Press, Princeton, 2002.

Coulson, N.J., Histoire du droit islamique, PUF, Paris, 
1995 (1re édition 1964).

Crone, P., God’s Rule, Colombia University Press, 	
New York, 2004. 

—, Slaves on Horses, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1980.

—, « The First-Century Concept of Hiǧra », Arabica 41, 
1994, p. 352-387.

Crone, P. et Hinds, M., God’s Caliph. Religious Authority 
in the First Centuries of Islam, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1986.

Djaït, H., « Les Yamanites à Kūfa au ier siècle de l’hégire », 
JESHO 19, 1976, p. 148-181.

Al-Dūrī, ˁA.ˁA., al-ˁAṣr al-ˁabbāsī l-awwal. Dirāsa fī 
l-tārīḫ al-siyāsī wa-l-idārī wa-l-mālī, Dār al-ṭalīˁa, 
Beyrouth, 1997 (1re édition 1945).

—, « al-Fikra l-mahdiyya bayna l-daˁwat al-ˁabbāsiyya 
wa-l-ˁaṣr al-ˁabbāsī l-awwal », dans W. al-Qāḍī 
(éd.), Studia Arabia et Islamica. Festschrift for 
Iḥsān ˁAbbās on his Sixtieth Birthday, American 
University of Beirut, Beyrouth, 1981, p. 123-132.

Ess, J. van, « La liberté du juge dans le milieu basrien 
du viiie siècle », dans D. Sourdel et al. (éd.), La 
notion de liberté au Moyen Âge : Islam, Byzance, 
Occident, Les belles-lettres, Paris, 1985, p. 25-35.

—, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert 
Hidschra II, Walter de Gruyter, Berlin-New York, 
1991. 

Forand, P.G., « The Status of the Land and Inhabitants 
of the Sawād during the First Two Centuries of 
Islām », JESHO 14, 1971, p. 25-37.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mathieu Tillier

170

Gil, M., Jews in Islamic Countries in the Middle Ages, 
Brill, Leyde-Boston, 2004.

Hallaq, W.B., The Origins and Evolution of Islamic Law, 
Cambridge University Press, Cambridge (UK), 
2005.

Kennedy, H., The Armies of the Caliphs, Routledge, 
Londres, 2001.

Lambton, A.K.S., Landlord and Peasant in Persia, 	
I.B. Tauris, Londres, 1991 (1re édition 1953).

Lewis, B., Le langage politique de l’islam, Gallimard, 
Paris, 1988.

—, « The Regnal Titles of the First Abbasid Caliphs », 
dans Dr. Zakir Husain Presentation Volume, 
New Delhi, 1968, p. 13-22 (repris dans B. Lewis, 
Studies in Classical and Ottoman Islam (7th-16th 
Centuries), Variorum Reprints, Londres, 1976).

Løkkegaard, F., Islamic Taxation in the Classical Period, 
Branner & Korch, Copenhague, 1950.

Madelung, W., « Has the Hijra come to an End ? », Revue 
des études islamiques 54, 1986, p. 225-237.

Melchert, Ch., The Formation of the Sunni Schools of 
Law, 9th-10th Centuries C.E., Brill, Leyde-New 
York-Köln, 1997.

—, « Traditionist-Jurisprudents and the Framing of Islamic 
Law », Islamic Law and Society 8, 2001, 	
p. 383-406.

Merad, A., La tradition musulmane, PUF, Paris, 2001

Modarressi Tabātabā’i, H., Kharāj in Islamic Law, 
Londres, 1983.

Morabia, A., Le gihad dans l’islam médiéval, Albin 
Michel, Paris, 1993.

Morony, M.G., Iraq after the Muslim Conquest, Princeton 
University Press, Princeton, 1984.

—, « Landholding and Social Change : Lower al-ˁIrāq in 
the Early Islamic Period », dans T. Khalidi, Land 
Tenure and Social Transformation in the Middle 
East, American University of Beirut, Beyrouth, 
1984, p. 209-222.

—, « Landholding in Seventh-Century Iraq », dans A.L. 
Udovitch (éd.), The Islamic Middle East, 700-
1900, Darwin Press, Princeton, 1981, p. 135-175.

Pellat, Ch., Le milieu baṣrien et la formation de Ǧāḥiẓ, 
Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953.

al-Qāḍī, W., « The Religious Foundation of Late Umayyad 
Ideology and Practice », dans Saber religioso y 
poder político en el Islam. Actas del Simposio 
Internacional (Granada, 15-18 octubre 1991), 
Agencia Española de Cooperación Internacional, 
Madrid, 1994, p. 231-273.

—, « The Term “ Khalīfa ” in Early Exegetical Literature », 
Die Welt des Islams 28, 1988, p. 392-411.

Schacht, J., Introduction au droit musulman, Maisonneuve 
et Larose, Paris, 1983.

Schoeler, G., Écrire et transmettre dans les débuts de 
l’islam, PUF, Paris, 2002. 

Serjeant, R.B., « Caliph ˁUmar’s Letters to Abū Mūsā 
al-Ashˁarī and Muˁāwiya », Journal of Semitic 
Studies 29, 1984, p. 65-79.

—, « Sunnah, Qur’ān, ˁUrf », dans Ch. Toll et J. Skovgaard-
Petersen, Law and the Islamic World. Past and 
Present, The Royal Danish Academy of Sciences 
and Letters, Copenhague, 1995, p. 33-48.

Sezgin, F., Tārīḫ al-turāṯ al-ˁarabī I/2, Qumm, 1983.

Sharon, M., Black Banners from the East, Brill, Leyde, 
1983.

Sourdel, D., « La biographie d’Ibn al-Muqaffaˁ d’après les 
sources anciennes », Arabica 1, 1954, p. 307-323.

—, Le Vizirat ˁabbāside, Ifead, Damas, 1959-1960.

Tillier, M., Les cadis d’Iraq à l’époque ˁabbāside : 
organisation administrative et rapports au 
pouvoir (132/750-334/945), thèse non publiée, 
Université Lyon 2, 2004.

—, « Un espace judiciaire entre public et privé », AnIsl 38, 
2004, p. 419-512.

Tsafrir, N., The History of an Islamic School of Law.  
The Early Spread of Hanafism, Harvard University 
Press, Cambridge, 2004.

Van Berchem, M., La propriété territoriale et l’impôt 
foncier sous les premiers califes, H. Georg, 
Genève, 1886.

Zaman, M.Q., Religion and Politics under the Early 
ˁAbbāsids : the Emergence of the Proto-Sunnī Elite, 
Brill, Leyde, 1997. 

—, « The Caliphs, the ˁUlamā’, and the Law : Defining 
the Role and Function of the Caliph in the Early 
ˁAbbāsid Period », Islamic Law and Society 4, 
1997, p. 1-36.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 139-170    Mathieu Tillier
Un traité politique du IIe / VIIIe siècle. L’Épītre de ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī au calife al-Mahdī.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

