
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 71-82

Mohammed Bakhouch

ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


71

Annales islamologiques 40—2006

	 1	Ibn Ḫaldūn (1332-1406) ne s’attarde pas sur cette ambiguïté, 
lui qui note dans sa Muqaddima : « [...] les musulmans 
s’avisèrent qu’aucune révélation n’était venue défendre ou 
proscrire la poésie. D’ailleurs le Prophète écoutait les vers et 
en récompensait les auteurs. Dans ces conditions les Arabes 
revinrent à leur ancienne coutume. C’est ainsi que Umar 
b. Abī Rabīa, le premier qurayšite de son temps, écrivait 
des poèmes excellents et de niveau supérieur. Il les récitait 
souvent à Ibn Abbās, qui s’arrêtait pour les écouter et les 
admirait ». Ibn Ḫaldūn, Discours 3, p. 1327.

	 	Il est pour le moins très curieux de constater que cet auteur 
ne fasse pas plus cas des tergiversations et d’appréciations 
contradictoires au sujet de la poésie aux premiers temps de 
l’islam.

	 2	Deux articles mettent en exergue l’ambivalence de la position 

de l’islam vis-à-vis de la poésie et des poètes. Il s’agit de 
l’article de Blachère, « La poésie », p. 93-103 et de celui de 
Gilliot, « Poète ou Prophète ? », p. 331-396.

	 3	Cf. Blachère, « La poésie ». 
	 4	Cf. Gilliot, « Poète ou Prophète ? ».
	 5	Cf. à titre d’exemple le passage intitulé « Fīmā ruwiya ani 

l-nabiyy » et « Aṣḥāb al-nabiyy wa l-šir », dans al-Qurašī, 
Ǧamharat, respectivement p. 29 et p. 40; les chapitres i (Bāb 
fī faḍli l-šir ) et ii (Bāb fī al-radd alā man yakrah l-šir) 
d’Ibn Rašīq, al-Umda I, notamment les pages 85 à 87.

	 6	Cf. à ce propos Gilliot, « Poète ou Prophète ? », p. 381.
	 7	Pour en savoir plus cf. Ibn al-Ǧawzī, Sīrat et l’article « Umar 

b. al-Khaṭṭāb » de l’EI2.
	 8	À propos de cette titulature, cf. Ibn al-Ǧawzī, Sīrat, chap. xxix, 

p. 83-84.

Le statut que l’islam naissant a conféré à la poésie arabe se caractérise par sa très grande ambiguïté 1. 	
	 Les sources de cette ambiguïté se trouvent dans le Coran et dans le ḥadīṯ 2. Si la condamnation 	
	 des poètes a été amendée 3, et que le Coran excepte les poètes qui s’étaient convertis à l’islam, 

les ḥadīṯ-s du Prophète relatifs à cette question sont souvent contradictoires 4. 
Cette ambivalence de l’islam concernant le statut de la poésie et des poètes a engendré ce qui est 

devenu un thème obligé de la poétique arabe à l’époque médiévale : montrer, à coups de ḥadīṯ-s et 
d’anecdotes bien choisis, que ni le Prophète ni l’islam n’étaient hostiles à la poésie 5. D’ailleurs, la 
volonté de la plupart des auteurs de prouver la licéité de la poésie les a amenés, à l’aide de traditions 
sélectionnées, non seulement à démontrer au lecteur que le prophète Muḥammad était favorable à la 
poésie, mais qu’il aimait également l’écouter et récompensait ceux qui composaient des poèmes à sa 
gloire ; certains vont même jusqu’à affirmer qu’il lui arrivait de « taquiner la muse 6 ».
Nous allons dans la présente étude nous intéresser aux propos qu’on a prêtés sur ce même sujet 

à l’une des personnalités les plus emblématiques de l’islam et de sa civilisation : le calife ˁUmar 
b. al-Ḫa��āb (m. 23-644).
En tant que figure historique 7, le deuxième calife orthodoxe est considéré dans l’imaginaire collectif 

arabo-musulman, comme le parangon de l’équité et de la justice. Les anecdotes relatives à celui qui 
fut le premier à être désigné par le titre d’Amīr al-mu’minīn sont fort nombreuses 8. 

Mohamed Bakhouch

©Umar b. al-⁄a††æb et la poésie

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mohamed Bakhouch

72

C’est certainement son statut éminent dans les domaines religieux et politique, unanimement 
reconnu, qui a fait de cet homme d’État une figure littéraire. L’image de ce personnage, son aura et 
aussi sa fonction l’ont placé au centre de nombreuses anecdotes relatives à la poésie ; les anthologues et 
les poéticiens de l’époque abbasside ont abondamment exploité ces anecdotes 9. En effet, quel lecteur 
pourra mettre en doute le jugement d’un homme qui est à jamais l’incarnation de l’intégrité et de la 
justice ? Ses prises de position et ses jugements seront autant de sentences irréfutables.

	 ©Umar b. al-⁄a††æb a-t-il composé de la poésie ?

Selon toute vraisemblance ˁUmar b. al-Ḫa��āb n’a jamais composé de vers, pourtant des auteurs 
affirment le contraire 10. 
Ainsi, dans le troisième chapitre d’al-ˁUmda intitulé « Bāb fī ašār al-ḫulafā’ wa l-quḍāt wa 

l-fuqahā’ 11 » Ibn Rašīq note que ˁUmar b. al-Ḫa��āb « était le meilleur connaisseur de la poésie 
parmi ses contemporains et son savoir en la matière était le plus profond 12 », avant de citer deux 
vers prétendument composés par le calife en précisant que ces vers sont attribués aussi à un poète de 
métier al-Awar al-Šannī (m. 670) 13. Il cite ensuite quatre vers que ˁ Umar b. al-Ḫa��āb aurait composé 
après avoir constaté que les gens le regardaient parce qu’il portait un nouveau manteau; comme préc-
cédemment l’auteur signale que ces vers sont aussi attribués à un sage de l’époque antéislamique : 
Waraqa b. Nawfal 14. 
Deux autres vers sont attribués par Ibn Rašīq au deuxième calife orthodoxe, ils concernent l’épisode 

de sa mort. Kaˁb al-Aḥbār, nous dit-on, vint annoncer à ˁ Umar qu’il ne lui restait que trois jours à vivre, 
le calife composa alors deux vers, il dit dans le premier qu’il croit ce que lui annonce Kaˁb et qu’il 
va mourir le jour indiqué par celui-ci et affirme dans le deuxième qu’il ne craint pas la mort, mais 
qu’il craint l’accumulation des péchés 15. Or il s’agit là de kihāna (divination), pratique que l’islam 
condamne et il semble peu vraisemblable que le calife Umar ait accordé du crédit à la prédiction de 
Kaˁb et qu’il ait composé les deux vers qu’on lui prête, des vers qui constituent, entre autre chose, 
une véritable reconnaissance de la divination 16.  

	 9	Ils en ont certainement forgé quelques-unes aussi.
	 10	Comme Ibn al-Ǧawzī qui cite al-Aṣmaʿī et al-Šabī sans les 

commenter : عن الأصمعي قال : ما قطع عمر رضي االله عنه أمراً إلا تمثل « 
 ,Ibn al-Ǧawzī, Sīrat ,ببيت من الشعر. عن الشعبي قال : كان عمر شاعراً «
p. 222. Ce n’est pas le cas d’al-Aqqād cité par l’éditeur 
d’al-Umda dans la note 19 de la page 96 (abqariyyat 

Umar, p. 203 :
	 	  » وقد اختلفوا فى نظمه الشعر فزعم الشعبي أنه كان شاعراً ورويت له أشعار لا 

 تشبههه ولا ترضيه ونفى هو نظمه للشعر حين قال : لو كنت أقول الشعر لرثيت
 أخي زيداً. «(.

	 11	Ibn Rašīq, al-Umda, p. 93-109. 
	 12	Ibid., p. 95 : « وكان من أنقد أهل زمانه للشعر وأنفذهم فيه معرفة ».
	 13	Ibid., p. 95-96. Cf. la notice que consacre Ibn Quatayba à 

ce poète dans Al-šir wa l-šuarā’, p. 430-431. 
	 14	Ibid., p. 96. 

	 15	Ibid., p. 96-97 et n. 25, p. 97. Voici les deux vers :
ولا شك أن القول ما قال كعب	 تـوعدني كعبٌ ثـلاثـاً يـعـدهـا	 	
ولكن خوف الذنب يتبعه الذنب	 وما بي خوف الموت إني لميتٌ	 	

	 16	Une autre anecdote montre que le calife Umar b. al-Ḫaṭṭāb 
ne prenait pas au sérieux les prédictions des devins, nous le 
voyons en effet interpeller le devin Sawād en ces termes : 

	 	« Eh ! Sawād ! Que reste-t-il de ta divination ? », le devin 
s’étant mis en colère, Umar lui demande alors une histoire 
qu’il désirait entendre de lui. Le kāhin s’exécute alors et 
raconte comment un ǧinniyy a joué un rôle important dans 
sa conversion. Notons comment le ḫabar nous dit que le 
devin s’est fâché parce que le calife lui rappelle un passé 
avec lequel il a rompu et comment à la demande de son 
interlocuteur un épisode de ce même passé est évoqué parce 
qu’il recèle une histoire exemplaire, celle de la conversion 
d’un kāhin. » Al-Qurašī, Ǧamharat, p. 51.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


¢Umar b. al-⁄a™™æb et la poésie

73

Dans Ǧamharat ašˁār al-ˁArab, Ibn Abī al-Ḫaṭṭāb al-Qurašī consacre un passage aux « Compagnons 
du Prophète et la poésie » (أصحاب النبي والشعر) 17, il affirme, citant al-Mufaḍḍāl al-Ḍabbī 
 Il n’y avait pas un seul des) « ولم يبق أحدٌ من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الا قال الشعر أو تمثل به »
compagnons du Prophète qui n’avait pas composé de la poésie ou qui n’en avait pas cité) à la suite de 
quoi, il attribue à chacun des califes orthodoxes un vers de riṯā’ que ces quatre compagnons auraient 
composé au moment de la mort du Prophète ! Il est peu probable que ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb ainsi que les 
autres califes aient réellement composé les vers qu’on leur attribue, le ḫabar donné ici recèle tous les 
ingrédients d’une belle forgerie 18.
Enfin, dans la notice consacrée à Mālik et à son frère Mutammim b. Nuwayra, Ibn Qutayba note 19 

que ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb ayant entendu le thrène de Mālik composé par Mutammim, aurait dit : « Si je 
disais de la poésie (si j’étais poète), j’aurais été content de dire sur Zayd b. al-Ḫaṭṭāb quelque chose 
de semblable à ce que tu as dit sur ton frère. Mutammim dit alors : “ Personne d’autre que toi ne m’a 
consolé d’une aussi belle manière 20. ” »
Comme le lecteur peut le constater, la fragilité des traditions que nous venons de citer et quand 

bien même celles-ci se révéleraient être vraies et historiquement fondées, le nombre de vers qu’on lui 
prête montre bien que ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb n’a jamais été poète 21. Aimait-il pour autant la poésie ?

	 Propos de ©Umar b. al-⁄a††æb défavorables à la poésie et aux poètes

Il est difficile de répondre à cette question, dans les anecdotes qui nous sont parvenues, ce calife 
est tantôt présenté comme un véritable amateur éclairé de la poésie et tantôt il apparaît comme un 
censeur qui n’a pas de mots assez durs pour vilipender l’art de composer des vers 22. Ces propos sur 
la poésie sont aussi contradictoires que les ḥadīṯ-s du Prophète à ce sujet.
Pour y voir plus clair, nous allons commencer par examiner dans un premier temps les positions 

défavorables de ce calife vis-à-vis de la poésie, avant d’étudier celles dans lesquelles il lui est 
favorable. 

	 Les interdictions de ©Umar b. al-⁄a††æb 
ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb a interdit aux gens de réciter les diptyques dans lesquels les Anṣār-s et les 

associationnistes de Qurayš échangeaient les invectives 23 et il justifiait cette interdiction en expliquant 
que cela était une « insulte du vivant par le mort et un renouvellement des haines », « or Dieu, ajoute 

	 17	Al-Qurašī, Ǧamharat, p. 40-41. 
	 18	Il est curieux en effet qu’il s’agisse de la même circonstance : 

la mort du Prophète et que chacun des “poètes” n’ait composé 
qu’un seul et unique vers. D’ailleurs l’auteur ne juge pas 
utile de nous dire si les quatre compagnons du Prophète ont 
composé de la poésie à d’autres occasions ou peut-être ne 
peut-il pas le faire ?

	 19	Ibn Qutayba, Al-šir wa l-šuarā’, p. 214-216.
	 20	Ibid., p. 214-215 : 
	  » لو كنت أقول الشعر لسرني أن أقول فى زيد بن الخطاب مثل ما قلت في أخيك.	

 قال متمم : ما عزاني أحد في أخي بأحسن مما عزيتني به. «

	 21	Peut-on pour autant dire qu’il était un poète muqill ? Nous 
ne le pensons pas.

	 22	On lit dans la Umda :
	  » كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه عالماً بالشعر قليل التعرض لأهله ]...[. «	
	 	Cf. notre traduction infra.
	 23	Il s’agit de diptyques constitués de deux satires (hiǧā’), la 

première composée par un poète A et la seconde par un poète 
B qui répond aux insultes du premier sur le même mètre et 
avec la même rime. Cf., l’article « Naqā’iḍ » de l’EI2.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mohamed Bakhouch

74

le calife, avait anéanti le pouvoir de la ǧāhiliyya avec l’avènement de l’islam ». C’est du moins ce que 
nous pouvons lire dans al-Aġānī 24.
Si louables que furent les raisons pour lesquelles ˁUmar prononça cette interdiction (son souci 

de réconcilier les ennemis d’hier et de ne pas rouvrir les plaies dues aux guerres fratricides), il n’en 
demeure pas moins qu’elle constitue bel et bien une limitation de la liberté d’expression des poètes, 
car cette interdiction faite au commun des mortels est une censure qui touche avant tout la poésie et 
les poètes eux-mêmes.
L’auteur d’al-Aġānī rapporte un autre interdit imposé par le deuxième calife orthodoxe aux poètes, 

il s’agit cette fois-ci du tašbīb. En effet, selon une tradition reprise par al-Iṣfahānī, ˁ Umar b. al-Ḫaṭṭāb 
aurait ordonné de fouetter tout poète qui mentionne le nom de sa dame et la décrit dans sa poésie 25. 
Cette interdiction touche à l’un des motifs anciens et stéréotypés de la séquence nasīb, celle où le 
poète cite dans son poème le prénom de sa bien-aimée, sa kunya ou le nom de son clan et procède 
à sa description physique. Seules des raisons morales peuvent être à l’origine de cette interdiction 
qui, à notre connaissance, n’aura eu aucun effet sur la production poétique de l’époque 26. Quelques 
années après la mort de ˁ Umar b. al-Ḫaṭṭāb, naissait la qaṣīda de ġāzal avec des poètes comme ˁ Umar 
b. Abī Rabīˁa (m. 711) dont la poésie entièrement consacrée à la femme fut autrement plus osée que 
celle de ses prédecesseurs 27.

	 Propos négatifs de ©Umar b. al-⁄a††æb sur les poètes et la poésie
Deux anecdotes montrent le calife ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb tenant des propos négatifs sur la poésie et 

les poètes. 
Dans la première, nous le voyons se moquer du poète Ḥassān b. Ṯābit et montrant par sa moquerie 

le peu d’estime qu’il a pour ce poète et pour sa poésie : « Ainsi ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb, venant à passer 
dans la mosquée tandis que Ḥassān récitait de la poésie, déclare : “ un mugissement comme celui de la 
jeune chamelle ? ” (أرغاءٌ كرغاء البكر؟), et Ḥassān de rétorquer : “ Je récitais des vers dans la mosquée en 
présence de quelqu’un qui valait mieux que toi ! ”, puis de prendre Abū Hurayra à témoin [...] 28. »

	  » قال الزبير وحدثني الحسن بن علي قال حدثنا أحمد بن زهير قال حدثنا الزبير بن	24
 بكار قال حدثني محمد بن فضالة عن أبيه عن خالد بن محمد بن فضالة عن أبيه عن
 خالد بن محمد بن ثابت بن قيس بن شماس قال : نهى عمر بن الخطاب الناس أن
 ينشدوا شيئاً من مناقضة الأنصار ومشركي قريش وقال فى ذلك شتم الحي بالميت

 وتجديد الضغائن وقد هدم الله أمر الجاهلية بما جاء من الإسلام «،
	 	al-Iṣfahānī, al-Aġānī, p. 392, alwaraq.net.
	 الله بن شبيب قالا حدثنا	25 أبي سعد وعبد  الله بن   » أخبرني وقيع قال حدثنا عبد 

 إبراهيم بن المنذر الحزامي قال حدثني محمد بن فضالة النحوي قال : تقدم عمر
 بن الخطاب رضي الله عنه إلى الشعراء ألا يشبب أحدٌ إمرأة )sic( إلا جلده «

	 	[Umar b. al-Ḫaṭṭāb, que Dieu soit satisfait de lui, a ordonné 
(s’adressant aux poètes) que quiconque mentionnera et décrira 
une femme dans sa poésie, sera fouetté.] 

	 	Ibid., p. 462.
	 26	Ce n’est pas la première fois que le tašbīb est jugé inconvenant. 

Selon certains chercheurs, cette appréciation négative serait 
due, dans des temps plus ancien, à un tabou du nom.

	 27	La naissance de la qaṣīda de ġazal est-elle spontanée ou bien 
ce genre poétique trouve-t-il son origine dans la séquence 
inaugurale du poème que l’on désigne par le mot nasīb ? 
Pour des raisons évidentes, nous n’allons pas aborder ce 
problème dans cet article. Il n’en demeure pas moins qu’une 
question aussi importante, mérite de donner lieu à un débat 
entre les spécialistes.

	 28	C’est au Prophète que le poète fait allusion ici; le calife 
aurait dit à Ḥassān b. Ṯābit « ṣadaqta » (tu dis vrai), Gilliot, 
« Poète ou Prophète ? », p. 366. La même anecdote est reprise 
dans de nombreux ouvrages, cf. à titre d’exemple Ibn Rašīq, 
al-Umda I, p. 87.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


¢Umar b. al-⁄a™™æb et la poésie

75

La seconde anecdote montre un calife qui abhorre la poésie : « Un poète transmettait beaucoup de 
poésie sous le gouvernement de ˁUmar, et ˁUmar dit : “ Que le ventre de l’un d’entre vous fût plein 
de sanie vaudrait mieux pour lui que d’être empli de poésie ” 29. » 
ˁUmar b. al-Ḫaṭṭāb fait preuve ici d’un rejet viscéral de la poésie et ce rejet n’est ni plus ni moins 

que la remise en cause de ce qui est unanimement considéré comme les « archives » des Arabes et le 
réceptacle qui renferme leur histoire, leurs généalogies et les trésors de leur langue. C’est cette même 
poésie que, quelques siècles plus tard, les anti-šuˁubites vont brandir face à leurs adversaires comme 
étant le patrimoine culturel des Arabes par excellence.

	 ©Umar b. al-⁄a††æb et le hiÏæ’
Les Banū al-Aǧlān se plaignirent à Umar d’une satire d’al-Naǧāšiyy, le calife fit semblant de 

ne pas voir malice dans les propos que lui rapportèrent les plaignants, alors ceux-ci lui demandèrent 
d’interroger Ḥassān b. Ṯābit. Umar accéda à leur requête et demanda à Ḥassān ce qu’il pensait de 
la poésie d’al-Naǧāšiyy, celui-ci répondit : « Il ne les a pas satirisés, il a déféqué sur eux » (ما هجاهم 
 Ibn Rašīq qui rapporte cette anecdote ajoute qu’après l’avis de Ḥassān, on dit que .30 (ولكن سلح عليهم
Umar b. al-Ḫaṭṭāb emprisonna al-Naǧāšiyy et d’autres affirmèrent qu’il le fit fouetter, (سجن النجاشي 
 .(وقيل أنه حده
Al-Zibriqān se plaignit à Umar d’une satire composée contre lui par al-Ḥuṭay’a, le calife consulta 

Ḥassān b. Ṯābit, celui-ci lui répondit : « لم يهجه ولكن سلح عليه », Umar b. al-Ḫaṭṭāb fit emprisonner le 
poète 31.
Le texte intégral des deux anecdotes que nous résumons ici montre que, dans un souci d’apaisement, 

le calife fait mine de ne pas saisir les nuances satiriques des vers composés par les deux poètes et 
devant l’insistance des satirisés il fait appel à un expert : Ḥassān b. Ṯābit (le même qu’il dénigrait 
dans l’anecdote citée plus haut).
À propos de l’appel fait à Ḥassān b. Ṯābit, Ibn Rašīq précise : [Umar b. al-Ḫaṭṭāb, que Dieu soit 

satisfait de lui, était savant en matière de poésie et il s’opposait rarement aux poètes, le clan de Tamīm 
b. Ubayy b. Muqbil a imploré son assistance contre al-Naǧāšiyy, lorsque celui-ci les satirisa. Umar 
transmit l’examen de leur affaire à Ḥassān b. Ṯābit, évitant [fuyant] ainsi [le fait] à [d’] avoir à contredire 
l’une des deux parties. Lorsque Ḥassān rendit son jugement, Umar l’appliqua à al-Naǧāšiyy, [comme 
étant un jugement émanant] d’une autorité dans l’art de composer les vers. [Cependant], Ḥassān, 
nonobstant sa connaissance de la poésie, n’était pas plus perspicace que Umar dans la manière de 
juger cette affaire.] 32.

	 29	Gilliot, « Poète ou Prophète ? », p. 340.
	 	Il est d’ailleurs curieux dans cette anecdote que le siège de 

la mémoire qui retient la poésie soit le ventre, plutôt que 
la tête ou encore le cœur, faut-il voir en cela le peu de cas 
que le calife fait de la poésie ?

	 30	Cf. Ibn Rašīq, Al-Umda I, p. 129-131. Voir également la 
notice qu’Ibn Qutayba consacre à al-Naǧāšiyy dans Al-šir 
wa l-šuarā’, p. 209-211. 

	 31	Ibn Qutayba, Al-šir wa l-šuarā’, p. 207. Ailleurs on dit 
qu’il menaça de lui couper la langue.

	  »كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه عالماً بالشعر قليل التعرض لأهله استعداه	32
 رهط تميم بن أُبيّ بن مقبل على النجاشي لما هجاهم فأسلم النظر في أمرهم إلى
 حسان بن ثابت فراراً من التعرض لأحدهما. فلما حكم حسان أنفذ عمر حكمه على
 النجاشي كالمقلد من جهة الصناعة ولم يكن حسان - على علمه بالشعر - بأبصر

 من عمر رضي الله عنه بوجه الحكم ]...[ «،
	 	Ibn Rašīq, Al-Umda I, p. 172.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mohamed Bakhouch

76

Ajoutons pour finir qu’à travers les deux anecdotes, la poésie apparaīt comme un fait social majeur. 
Les propos du poète dépassent les champs artistique et culturel, s’imiscent dans l’ordre social et 
perturbent son harmonie. Expertise poétique et justice califale sont appelées à la rescousse pour 
rétablir la paix sociale.
Le portrait qui ressort de ces anecdotes est celui d’un homme dont l’attitude vis-à-vis de la poésie 

peut aller d’une neutralité qui frise l’indifférence la plus totale de quelqu’un qui ne veut en rien s’imiscer 
dans les problèmes de la poésie, laissant faire les spécialistes et n’intervenant qu’en dernier comme 
bras justicier exécutant les jugements des poètes sur des poètes (c’est le cas, on l’aura compris, de la 
satire). Mais l’attitude de Umar peut passer de cette neutralité à l’interdiction, à la censure motivées 
par l’opposition la plus véhémente.

	 Propos de ©Umar b. al-⁄a††æb favorables à la poésie et aux poètes

	 Propos positifs de ©Umar b. al-⁄a††æb sur la poésie
L’impression qu’a le lecteur qui connaît l’ensemble des propos sur la poésie prêtés à Umar 

b. al-Ḫaṭṭāb est que chaque jugement négatif a son doublon positif et vice versa. Ainsi, les dits de 
Umar défavorables à la poésie que nous avons cités plus haut trouveront leurs doubles favorables dans 
certains de ses propos qui vont suivre.
En effet, quoique appartenant à des genres différents, les trois traditions ci-après attribuées à Umar 

célèbrent toute la poésie (qui n’est plus une sanie) et la présentent comme une science indispensable 
à la formation intellectuelle de l’individu, à son éducation et à une meilleure connaissance du milieu 
social auquel il appartient 33. Lisons :  
« Umar, que Dieu soit satisfait de lui, dit : la poésie est la science d’un peuple et il n’avait pas de 

science plus importante qu’elle 34. »
« Umar écrivit à Abū Mūsā al-Ašarī : Ordonne à ceux qui sont auprès de toi d’apprendre la poésie, 

elle leur enseignera la noblesse des mœurs, le jugement droit et la connaissance des lignages 35. »
Après l’ordre donné à un subordonné, c’est sous la forme de waṣiyya faite à son fils et de recommandation 

que les aspects positifs sont mis en exergue; nous lisons ainsi dans Al-Ǧamhara 36 :
« (...)Umar b. al-Ḫaṭṭāb, que Dieu soit satisfait de lui, dit à son fils Abd al-Raḥmān : Ô mon fils, 

souviens-toi de ton lignage, tu connaîtras ta parenté et apprends la belle poésie ainsi ton éducation 
sera belle. Celui qui ne connaît pas son lignage, ne connaît pas sa parenté et celui qui n’apprend pas 
les beaux poèmes, n’accomplit pas un devoir et ne puise pas l’adab [là où il aurait dû le faire]. 
«(La même source rapporte que) Umar b. al-Ḫaṭṭāb dit : Des poèmes récitez les plus chastes 37, des 

récits racontez les meilleurs et des lignanges mentionnez ceux avec lesquels vous avez des liens de 

	 33	Dire « milieu tribal » ici serait plus juste.
	  » قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : الشعر علم قوم ولم يكن لهم علمٌ أعلم منه. «	34

Ibn Rašīq, al-Umda I, p. 86.
	  » وكتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى أبي موسى الأشعري : مُر من قبلك	35

الرأي ومعرفة الأنساب. «،  بتعلم الشعرفإنه يدل على معالي الأخلاق وصواب 
ibid., p. 88.

	  » ]وأخبرنا المفضل عن أبيه عن جده قال[ :قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه	36
 لابنه عبد الرحمن : يا بنيّ انسب نفسك تصل رحمك واحفظ محاسن الشعر يحسن

 أدبك فإن من لم يعرف نسبه لم يصل رحمه ومن لم يحفظ محاسن الشعر لم يؤد
حقاً ولم يغترف أدباً.

	 	  وعنه عن أشياخه قالوا : قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : اروا من الشعر أعفه
 ومن الحديث أحسنه ومن النسب ما تواصلون عليه وتعرفونا به فرب رحم مجهولة
 قد عرفت فوصلت ومحاسن الشعر تدل على مكارم الأخلاق وتنهى عن مساوئها. «
al-Qurašī, Ǧamharat, p. 37-38. C’est nous qui traduisons.

	 37	La restriction frappe ici les vers les plus sulfureux, on peut 
les connaître, mais il est recommandé de ne pas les réciter.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


¢Umar b. al-⁄a™™æb et la poésie

77

sang et par lesquels vous êtes connus, [car] combien de parenté ignorée fut ainsi connue et les liens 
de sang [de nouveau] renoués. La belle poésie enseigne la noblesse des mœurs et interdit [déconseille] 
les mauvaises. »
Que ce soit sous la forme d’un adage (première tradition), sous la forme d’un ordre du calife à son 

gouverneur (deuxième tradition) ou sous la forme d’une waṣiyya, (cf. les deux dernières traditions) 
l’idée maîtresse est la même : la poésie (et particulièrement celle qui est belle et chaste) est la science par 
excellence, elle éduque, permet de connaître les filiations et adoucit les mœurs. Son apprentissage est 
un devoir, sa connaissance est une obligation pour l’entourage de l’homme de pouvoir (le gouverneur, 
etc.), pour les jeunes gens et pour tous ceux qui veulent se connaître, connaître les rapports qui les 
lient aux autres (ansāb) et acquérir une bonne et solide culture. 

	 ©Umar b. al-⁄a††æb se livrant au jeu : « Le meilleur poète est... »
Désigner tel poète comme étant le plus grand ou le meilleur était l’un des jeux poétiques favoris 

des Arabes. L’enjeu n’en était pas moins important, la majorité d’entre eux étant des poètes de tribus, 
le prestige de celui qu’une autorité quelconque considère comme le meilleur poète des Arabes rejaillit 
sur toute la tribu. Le prestige se mesure là à l’aune de l’importance de « l’autorité » qui attribue le 
titre, plus elle est importante, plus le prestige est grand. Pour toutes les raisons que nous évoquions 
ci-dessus, ce prestige n’est pas très loin du dernier degré de l’échelle d’évaluation, lorsque c’est Umar 
b. al-Ḫaṭṭāb qui estime qu’Un tel est le meilleur poète des Arabes. 
Dans les aḫbār qui figurent ci-dessous Umar sera par deux fois le juge, dans le dernier ḫabar, il 

sera celui qui va s’enquérir du meilleur poète arabe. Voici ces aḫbār : 
– Umar b. al-Ḫaṭṭāb reçoit une délégation de Ġaṭafān et les interroge (une interrogation toute 

rhétorique) sur l’auteur d’un certain nombre de vers qu’il leur récite au fur et à mesure et chaque fois 
la délégation répond : al-Nābiġa (al-Ḏubyānī), à la fin Umar leur dit : « C’est votre plus grand poète » 
.38 (هذا أشعر شعرائكم)
– Umar b. al-Ḫaṭṭāb semble beaucoup apprécier Zuhayr b. Abī Sulmā 39, plusieurs anecdotes 

l’attestent, en voici une 40 dans laquelle le calife demanda : « Récitez-moi des vers de votre meilleur 
poète. On lui demanda : – Qui est-ce ? Il répondit : Zuhayr. On le questionna alors : – Et comment il 
en est arrivé à être le meilleur 41 ? 

	 38	Dans le souci de ne pas alourdir notre texte nous avons 
préféré ne pas citer les vers d’al-Nābiġa dont il est question 
ici. Le lecteur les trouvera notamment dans : Ibn Qutayba, 
Al-šir wa l-šuarā, p. 88. Dans d’autres versions Umar dit 
aux Ġaṭafān que leur poète est le plus grand poète arabe. 
Cf. al-Iṣfahānī, al-Aġānī 11, p. 6.

	 39	 Le calife semble beaucoup apprécier l’œuvre de ce poète 
(auteur d’une muallaqa où la sapience occupe une large 
place) et plus particulièrement ce vers sur la justice : 

	 	 وقيل إن عمر بن الخطاب كان يتعجب من قول زهير:
أداءٌ أو نفارٌ أو جلاءُ 		فإن الحق مقطعه ثلاثٌ	 	

	 	Ce même vers valu à Zuhayr d’être appelé le Cadi des poètes, 
Ibn Rašīq, Al-Umda I, p. 136.

	 40	Ibn Qutayba, Al-šir wa l-šuarā’, p. 73 :
	  » ]...[ ويروى عن عمر بن الخطاب أنه قال : أنشدوني لأشعر شعرائكم وقيل من	

 هو؟قال : زهير. قيل : وبم صار كذلك؟ قال : كان لا يعاظل بين القول ولا يتبع
حوشي الكلام ولا يمدح الرجل إلا بما هو فيه ]...[. «

	 41	C’est nous qui traduisons.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mohamed Bakhouch

78

« Zuhayr est le poète des poètes parce qu’il ne recherche pas le terme rare, n’accouple pas dans 
le discours des traits disparates, ne dit que ce qu’il connaît et ne loue son héros que pour les qualités 
qui sont (réellement) en lui 42. »
– Umar b. al-Ḫaṭṭāb est entouré de compagnons du Prophète, la conversation roule sur la 

poésie 43 :
« Abd Allāh b. Muḥammad al-Baṣrī dit, Ibrāhīm b. Abd Allāh al-Sadūsī citant Muḥammad 

b. Ḫaddāš al-Asadī, qui cite Nūḥ b. Darrāǧ, qui cite Ḥabīb b. Zāḏān, ce dernier rapporta les paroles 
de son père qui dit : je rentrai chez Umar b. al-Ḫaṭṭāb, que Dieu lui soit miséricordieux, et il y avait 
chez lui un groupe de compagnons du Prophète, que la prière et le salut de Dieu soient sur lui, ils 
discutèrent de poésie et Umar leur demanda qui était le plus grand poète arabe ? Ils n’arrivèrent pas 
à se mettre d’accord sur un nom. Alors qu’ils étaient ainsi, voilà que survint chez le calife Abd Allāh 
b. Abbās, Umar dit à ses visiteurs [hôtes] : “ L’expert en poésie et le meilleur connaisseur de son 
histoire est arrivé”, puis il demanda au nouvel arrivant : “ Dis-nous, Ô fils d’al-Abbās, qui était le 
meilleur poète arabe ? ” Celui-ci répondit : “ C’est Zuhayr b. Abī Sulmā al-Muzanī ”. Umar dit alors : 
“ Pourquoi ne nous récites-tu pas quelques vers de sa poésie, afin qu’ils nous servent de preuve pour 
ce que tu avances ? ” Ibn Abbās répondit : “ D’accord, [voici] un panégyrique qu’il composa à la 
gloire d’un clan de Ġaṭafān, qu’on appelle Banū Sinān ”, et Ibn Abbās récita un madīḥ composé par 
Zuhayr [...]. »
Ces trois aḫbār nous montrent le calife orthodoxe se livrer à ce jeu, dans les deux premiers, c’est 

lui-même qui déclare dans le premier qu’al-Nābiġa al-Ḏubyānī est le plus grand poète des Ġaṭafān 
et dans le second que Zuhayr b. Abī Sulmā est le meilleur poète des Arabes. Dans le troisième ḫabar 
il sollicite l’avis de « l’expert » Abd Allāh b. Abbās (un expert-caution qui a l’avantage d’avoir 
une double compétence, celle de bon connaisseur de la poésie et celle de commentateur du Coran) 
pour savoir quel est le champion des Arabes en matière de poésie, celui-ci affirme que c’est Zuhayr. 
Constatons que le choix de Abd Allāh b. Abbās est identique à celui du calife 44.
Cependant, pour comprendre les raisons pour lesquelles Ibn Abbās considérait Zuhayr comme le 

plus grand poète arabe il faut analyser le poème qu’il récite pour motiver son choix, chose que nous 
ne pouvons faire ici.
Heureusement le calife Umar b. al-Ḫaṭṭāb motive son choix par des critères esthétiques clairs ; 

en effet, si pour lui Zuhayr est le meilleur poète arabe, c’est parce que sa poésie est homogène et 
harmonieuse, qu’il n’emploie pas de mots rares, obscurs 45 et qu’il ne loue chez son dédicataire que 

	 42	Blachère, « La poésie », n. 2, p. 239.
	 السدوسي عن	43 الله  ابراهيم بن عبد  البصري : حدثنا  الله بن محمد   » قال عبد 

أبيه قال :  محمد بن خداش الأسدي عن نوح بن دراج عن حبيب بن زاذان عن 
 دخلت على عمر بن الخطاب رحمه الله وعنده نفر من أصحاب رسول الله صلى

 الله عليه وسلم. فذكروا الشعر فقال لهم عمر : من كان أشعر العرب؟ فاختلفوا.
 فبينا هم كذلك إذ طلع عليهم عبد الله بن عباس فقال عمر لجلسائه : قد جاءكم
 بن بجدتها )أى العالم المتقن الخبير( وأعلم الناس بأيامها. ثم قال عمر : من كان
 أشعر العرب يا ابن العباس؟ قال : ذاك زهير بن أبى سلمى المزني. فقال عمر هلا
 تنشدنا من شعره أبياتاً نستدل بها على قولك فيه. قال : نعم، مدح قوماً من غطفان

يقال لهم بنو سنان ]...[. «
	 	C’est nous qui traduisons.

	 	Voici le premier vers du panégyrique récité par Ibn 
Abbās : 
أم هل لما فات من أيامه ردد	 هل فى تذكر أيام الصبا فند	 	 	

	 	Dīwān Zuhayr b. Abī Sulmā, p. 41-44.
	 44	Ne connaissant malheureusement pas la chronologie des deux 

ḫabar-s, nous ne pouvons que constater cette concordance 
de point de vue, sans pouvoir l’interpréter. 

	 45	Pour ḥušīyy al-kalām.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


¢Umar b. al-⁄a™™æb et la poésie

79

des qualités réelles. Ce dernier critère découle d’une notion morale qui a fait débat avant que Umar 
b. al-Ḫaṭṭāb ne devienne calife et longtemps après, nous voulons parler, le lecteur l’aura compris, de 
la notion de kaḏib. Nous la retrouverons plus loin. Retenons que parmi les raisons pour lesquelles 
Umar appréciait Zuhayr il y a la sincérité de ses panégyriques. Mais que pensait le calife de ce genre 
poétique ?

	 La valeur du madîÌ (panégyrique)
Les anecdotes relatives à la poésie et dans lesquelles Umar b. al-Ḫaṭṭāb apparaît comme personnage 

principal portent toutes sur deux genres poétiques : le panégyrique (madīḥ) et la satire (hiǧā’). Cela 
n’est guère étonnant car de tous les genres poétiques ce sont (avec le faḫr ) ceux qui ont les implications 
sociales les plus profondes, ils ont pour sujet principal l’individu nommément désigné, son clan et sa 
tribu et, selon le genre, l’individu, son clan et sa tribu sont portés au pinacle ou voués aux gémonies. 
Soit le sujet possède, jusqu’à en être l’incarnation, les vertus cardinales de la société, soit le poète 
décide qu’il en est complètement dénué et marque ainsi à jamais la victime de sa satire du fer rouge 
de l’opprobre.
Par trois fois le calife Umar s’est exprimé sur le madīḥ, lisons ses propos avant de les examiner. 

Voici la première sentence :
« Ce que les Arabes ont appris d’excellent, ce sont ces quelques vers qu’un homme présente avant 

sa requête ; grâce à eux l’homme généreux satisfait sa requête et l’avare devient bienveillant envers 
lui 46. »
Ce qui est souligné ici c’est le pouvoir de la poésie et sa capacité à faire obtenir satisfaction à celui 

qui offre des vers, car, en ce faisant, il oblige ses dédicataires. Si le dédicataire est naturellement 
généreux, il reçoit l’hommage comme un don et fait un contre-don satisfaisant ainsi la requête du 
poète. Si le dédicataire est avare, il devient libéral grâce aux éloges offerts par le poète et surtout par 
la crainte, en cas de refus, de satisfaire la requête du solliciteur, d’être satirisé.
Le deuxième ḫabar concernant le madīḥ relate la rencontre entre le calife Umar b. al-Ḫaṭṭāb et 

l’un des descendants de Harim b. Sinān al-Murrī, le dédicataire de nombreux panégyriques de Zuhayr 
b. Abī Sulmā, voici le récit de cette rencontre : 
« Umar, que Dieu soit satisfait de lui, dit à l’un des fils de Harim : “ Récite-moi quelques vers de 

ceux que Zuhayr a composés sur votre famille. ” Le fils s’exécuta. L’ayant entendu, Umar dit : Zuhayr 
disait de fort belles choses sur votre famille. Ce à quoi l’autre rétorqua : Ô Prince des croyants, sache 
que nous le comblions de bienfaits. Umar dit alors : “ Ce que vous lui avez donné n’est plus et ce 
qu’il vous a donné est toujours là 47 ! ” »

	  » نعم ما تعلمته العرب الأبيات من الشعر يقدمها الرجل أمام حاجته فيستنزل بها	46
.Ibn Rašīq, al-Umda I, p. 69 ,لكريم ويستعطف بها للئيم «

	  » وقال عمر رضي الله عنه لبعض ولد هرم : أنشدني بعض ما قال فيكم زهير. فأنشده	47
 فقال لقد كان يقول فيكم فيحسن. فقال يا أمير المؤمنين إنا كنا نعطيه فنجزل. فقال

 عمر رضي الله عنه ذهب ما أعطيتموه وبقي ما أعطاكم. «
	 	Ibn Qutayba, Al-šir wa l-šuarā’, p. 77-78.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mohamed Bakhouch

80

Ce ḫabar 48 met en exergue la valeur des dons (le panégyrique en est un) échangés entre le poète 
et son dédicataire. Le jugement émis par le calife indique que la valeur du poème est plus importante 
que celle des dons matériels reçus par le poète, car le poème est impérissable.
La dernière anecdote précise ce que doit être le sens du don pour le dédicataire. Abū Mūsā 

al-Ašariyy vient d’être nommé gouverneur par Umar b. al-Ḫaṭṭāb; al-Ḥuṭay’a (poète célèbre pour ses 
satires caustiques) se rend auprès de lui et fait un panégyrique en son honneur. Le nouveau gouverneur 
récompense le poète, comme il se doit. L’épisode entier étant parvenu aux oreilles de Umar, s’ensuivit 
alors un échange de missives entre le calife et son gouverneur dont voici le contenu : 
« (...) Abū Mūsā al-Ašariyy lui fit des dons, Umar, que Dieu soit satisfait de lui, lui adressa une 

missive dans laquelle il lui reprocha d’avoir agi de la sorte. Le gouverneur lui répondit : “ J’ai acheté 
mon honneur [en le récompensant pour son panégyrique] ”. En guise de réponse Umar lui écrivit 
ceci : “ Si c’est pour cela que tu as agi ainsi et que tu as payé le prix de ton honneur [pour le protéger] 
de sa langue, que tu ne lui as pas fait des dons pour les louanges ou pour ta gloire, alors tu as bien 
agi 49. ” »
D’après les termes des missives échangées ici, le don du dédicataire d’un panégyrique n’est pas 

une récompense, mais un règlement qui lui permet de se prémunir contre les satires du poète. Pourquoi 
cela ? Et quelle est la conséquence d’une telle vision du panégyrique ?
Nous pensons que c’est par peur des conséquences de la flatterie et des éloges démesurés, par peur 

de l’orgueil et de l’égocentrisme que le calife reproche à son gouverneur d’avoir récompensé le madīḥ 
qui a été composé à sa gloire. Il se trouve que ledit gouverneur n’a rétribué le poète que par peur de la 
satire. Ce détournement de l’échange poème contre don aboutit à cette aberration qui consiste à refuser 
(secrètement) le panégyrique sans pour autant refuser de le payer, et cela de peur d’être satirisé. Cette 
façon de concevoir le panégyrique assimile le poète à un extorqueur de fonds, à un bandit de grand 
chemin, ce qui nous éloigne singulièrement de la poésie et de ses mœurs généralement policées.

	 À propos d’Imru’u l-Qays
Cette ultime anecdote porte sur Imru’u l-Qays et se compose d’une tradition du Prophète sur le 

plus célèbre des poètes, immédiatement suivie d’un jugement de Umar b. al-Ḫaṭṭāb portant sur le 
même poète. Les voici 50 :

	 48	Ce ḫabar a des variantes où les dons du dédicataire sont 
remplacés par des ḥulal (vêtements, manteaux), on voit 
dans une variante Umar s’adresser à un fils de Zuhayr et 
dans une autre c’est Ā’iša qui interroge l’une des filles de 
Zuhayr sur les dons vestimentaires reçus par son père. Le 
principe est le même, il s’agit d’opposer le périssable à 
l’impérissable. 

	 يلومه على ذلك.	49 الله عنه  إليه عمر رضي  أبو موسى الأشعري فكتب   » فوصله 
 فكتب إليه : إني اشتريت عرضي منه بها. فكتب إليه عمر : إن كان هذا هكذا وإنما

 فديت عرضك من لسانه ولم تعطه للمدح والفخر فقد أحسنت. «
	 	Al-Iṣfahānī, Al-Aġānī 2, p. 168-169.
	 50	  » قال ابن الكلبي : أقبل قوم من اليمن يريدون النبي صلى الله عليه وسلم فضلوا

 ووقعوا على غير ماء فمكثوا ثلاثاً لا يقدرون على ماء فجعل الرجل منهم يستذري
 بفئ السمر والطلح فبينا هم كذلك أقبل راكب على بعير فأنشد بعض القوم بيتين

من شعر إمرئ القيس :
وأن البيـاض فى فرائصها دامـي لمّا رأت أن الشريعة همها	 	 	

يفئ عليها الظل عرمضها طامي تيممت العين التى عند ضارج	 	 	
	 	  فقال الراكب : من يقول هذا الشعر؟ قال : إمرؤ القيس. قال : واالله ما كذب هذا

 ضارج عندكم وأشار لهم إليه فأتوه فإذا ماءٌ غدق وإذا عليه العرمض والظل يفئ
 عليه، فشربوا منه وارتووا حتى بلغوا النبي صلى الله عليه وسلم فأخبروه وقالوا
الله عليه وسلم ذاك رجل النبي صلى  فقال  القيس  إمرئ  بيتان من شعر   أحيانا 
 مذكور فى الدنيا شريف فيها منسي في الآخرة خامل فيها، يجئ يوم القيامة معه
 لواء الشعراء إلى النار. وذكره عمر بن الخطاب ]...[ فقال : سابق الشعراء خسف

 لهم عين الشعر. «
	 	Ibn Qutayba, Al-Šir wa l-šuarā’, p. 66-67. C’est nous qui 

traduisons.
	 	Ces deux vers sont cités par l’auteur quelques pages avant 

ce passage (p. 56).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


¢Umar b. al-⁄a™™æb et la poésie

81

« Ibn al-Kalbī dit : un groupe d’hommes venant du Yémen cherchait à rejoindre le Prophète; les 
hommes s’égarèrent et s’arrêtèrent dans un endroit où il n’y avait pas d’eau et restèrent ainsi trois 
jours incapables de trouver de l’eau. Chacun d’entre eux entreprit alors de se mettre à l’ombre d’un 
mimosa ou d’un acacia. 
« Pendant qu’ils étaient dans cette situation, voilà que s’approcha d’eux un homme sur une monture. 

L’un des voyageurs récita alors deux vers d’Imru’u l-Qays :
Lorsqu’ils constatèrent que seul le chemin qui mène à l’eau les préoccupait
et que les parties blanches de leurs poitrails allaient être ensanglantées 
Ils se dirigèrent vers la source qui se trouve à Ḍāriǧ 
Qui est ombragée et dont la mousse est bien haute.
« Le cavalier demanda alors : – De qui est cette poésie ? On lui répondit : – D’Imru’u l-Qays. Le 

cavalier dit : Par Dieu ! Il n’a point menti. Voici Ḍāriǧ et il la leur désigna. Ils y allèrent et trouvèrent 
une source abondante, couverte de mousse et ombragée; ils burent et se désaltérèrent. Lorsqu’ils 
arrivèrent auprès du Prophète, ils lui contèrent l’histoire et dirent : “ Nous avons survécu grâce à deux 
vers d’Imru’u al-Qays ”. Le Prophète leur dit : “ C’est un homme célèbre et honoré ici-bas, [il sera] 
oublié et totalement ignoré dans l’au-delà, et le jour du jugement dernier il portera l’étendard des 
poètes en enfer ! ” » 
Umar b. al-Ḫaṭṭāb mentionna (Imru’u l-Qays) et dit : il est le précurseur de tous les poètes, il creusa 

pour eux la source de la poésie 51. »
Il s’agit d’une condamnation sans appel d’Imru’u l-Qays par le Prophète. Pourtant, le récit qui 

précède essaie d’innocenter le poète de l’accusation de mensonge (kaḏib) 52. Non seulement Imru’u 
l-Qays n’a pas menti, mais l’exactitude de sa référence a sauvé des vies humaines. 
Au texte de cette condamnation, l’auteur juxtapose 53 des propos de Umar sur le même poète. Ses 

propos sont ceux de quelqu’un qui porte un jugement sur la qualité de la production d’un poète, il lui 
donnait la préséance et la primauté sur tous les autres poètes. 
Comment expliquer la proximité des deux textes ? Que penser de la condamnation du Prophète et de 

l’estime que son fidèle compagnon semble accorder à ce poète ? Il nous semble que la juxtaposition du 

	 51	Dans Ibn Rašīq, al-Umda I, p. 202, nous trouvons une 
variante de ce même ḥadīṯ : ما روي عن النبي صلى الله عليه ]…[ « 

 وسلم في إمرئ القيس أنه أشعر الشعراء وقائدهم إلى النار. «
	 	Ce ḥadīṯ est suivi de ce commentaire de Dibil b. Aliyyin al-

Ḫuzāī qui semble totalement indifférent à la condamnation 
du Prophète, tout intéressé qu’il est par le statut et le titre de 
“ Prince des poètes ” d’Imru’u al-Qays :  !« ولا يقود قوما إلا أميرهم » 
[Ne conduit les gens que leur prince].

	 52	La notion de kaḏib va être au centre des débats sur les récits 
de fiction à l’époque abbasside et elle est, comme chacun 
sait, l’un des principaux arguments avancés dans le Coran, 
pour condamner les poètes : 

	 	« 224 De même les Poètes sont suivis par les Errants 
(ġāwūna).

	 	« 225 Ne vois-tu point qu’en chaque vallée ils vaguent 
(yahīmūna)

	 	« 226 et disent ce qu’ils ne font point ? »
	 	Ces trois versets révélés au Prophète à La Mecque vont être 

amendés plus tard, par deux autres versets révélés à Médine, 
voici ces deux versets :

	 	« 227 Exception faite pour ceux qui ont cru, accompli des 
œuvres pies, ont beaucoup invoqué Allah

	 	« 227/228 et ont bénéficié de Notre aide après avoir été traités 
injustement. Ceux qui sont injustes savent vers quel destin 
ils se tournent. » Blachère, « La poésie », p. 232-233. 

	 	À propos de cette notion, cf. Audebert, « Les vers chantés », 
p. 296 sq.

	 53	En plus de la juxtaposition, les deux textes sont chevillés 
l’un à l’autre grâce au mot « source » pris dans son sens 
propre dans le premier texte et dans son sens figuré dans le 
second.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mohamed Bakhouch

82

ḥadīṯ du Prophète avec les propos de Umar avait pour but de faire en sorte que le deuxième texte vienne 
atténuer la portée du premier. La raison probable étant de diminuer le désarroi de ceux, certainement 
fort nombreux 54, qui considèrent que le « roi errant » ne méritait pas une telle condamnation.

	C onclusion

L’ambivalence de la position de Umar vis-à-vis de la poésie est emblématique de la position de 
l’islam primitif à l’égard de cet art.
Nous avons la nette impression qu’on s’est ingénié à lui faire dire une chose et son contraire et que 

l’autorité de Umar b. al-Ḫaṭṭāb a été utilisée aussi bien par ceux qui étaient défavorables à la poésie 
que ceux qui lui étaient favorables.
Il est, en effet, impensable qu’une même personne ait pu tenir des propos si contradictoires sur 

le même sujet et l’effet qui se dégage de la juxtaposition des propos défavorables et favorables de 
Umar sur la poésie est que le lecteur a plutôt affaire à deux groupes dont l’antagonisme idéologique 
concernant la place de la poésie dans la culture arabe est nettement marqué et que chacun de ces deux 
groupes a fait du deuxième calife orthodoxe à la fois son porte-parole et la caution morale et religieuse 
de sa position en matière de poésie. 
Peu importe finalement si tout ce qu’on fait dire à Umar b. al-Ḫaṭṭāb n’a pas été réellement dit 

par lui, vrais ou apocryphes, les propos du deuxième calife sur la poésie témoignent des hésitations 
d’une société fortement ébranlée par l’avènement d’une nouvelle religion et qui s’interroge sur la 
place qui sera désormais dévolue au fleuron de sa culture : la poésie.

	 Bibliographie

Al-Iṣfahānī, Abū al-Faraǧ, al-Aġānī, p. 392, alwaraq.net.

Al-Iṣfahānī, Abū al-Faraǧ, al-Aġānī, dār al-kutub al-ilmiyya, Beyrouth, 1992.

Al-Qurašī, Abū Zayd Muḥammad b. Abī al-Ḫaṭṭāb, Ǧamharat ašār al-Arab, Dār nahḍat Miṣr li-l-ṭab wa l-našr, 	
Le Caire, 1967. 

Audebert, Claude, « Les vers chantés de Umar b. Abī Rabīa, recension et étude des “ lauréats ” », Arabica LI/3, 2004. 

Blachère, Régis, « La poésie dans la conscience de la première génération musulmane », AnIsl 4, 1963, 	
et repris dans Analecta, 1975.

Gilliot, Claude, « Poète ou Prophète ? », dans Fl. Sanagustin (éd.), Paroles, signes, mythes. Mélanges offerts à Jamel 
Eddine Bencheikh, Ifead, Damas, 2001.

Ibn al-Ǧawzī, Sīrat wa manāqib amīr al-mu’minīn Umar b. al-Ḫaṭṭāb, éd. Al-maktaba al-qayyima, Le Caire, 1994.

Ibn Ḫaldūn, Discours sur l’histoire universelle (al-Muqaddima), traduction Vincent Monteil, éd. Commission libanaise 
pour la traduction des chefs-d’œuvres, Beyrouth, 1968.

Ibn Qutayba, Al-šir wa l-šuarā’, Dār iḥyā’ al-ulūm, Beyrouth, 1991.

Ibn Rašīq, al-Umda fī maḥāsini l-šir wa ādābih, Dār al-marifa, Beyrouth, 1988.

Zuhayr b. Abī Sulmā, Dīwān Zuhayr b. Abī Sulmā, édition de Alī Ḥasan Fāūr, Dār al-kutub al-ilmiyya, Beyrouth, s.d.

	 54	À commencer par l’auteur d’Al-šir wa l-šuarā’ lui-même.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 71-82    Mohammed Bakhouch
ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb et la poésie.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

