MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 40 (2006), p. 71-82
Mohammed Bakhouch

‘Umar b. al-Hattab et la poésie.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Mohamed BAKHOUCH

‘Umar b. al-Hattab et la poésie

E STATUT que I’islam naissant a conféré a la poésie arabe se caractérise par sa trés grande ambiguité .
Les sources de cette ambiguité se trouvent dans le Coran et dans le hadit . Si la condamnation
des poetes a été amendée 3, et que le Coran excepte les poetes qui s’étaient convertis a I’islam,
les hadit-s du Prophete relatifs a cette question sont souvent contradictoires 4.

Cette ambivalence de I’islam concernant le statut de la poésie et des poetes a engendré ce qui est
devenu un theme obligé de la poétique arabe a I’époque médiévale: montrer, a coups de hadit-s et
d’anecdotes bien choisis, que ni le Prophete ni I’islam n’étaient hostiles a la poésie 5. D’ailleurs, la
volonté de la plupart des auteurs de prouver la lic€ité de la poésie les a amenés, a I’aide de traditions
sélectionnées, non seulement a démontrer au lecteur que le prophete Muhammad était favorable a la
poésie, mais qu’il aimait également I’écouter et récompensait ceux qui composaient des poemes a sa

gloire ; certains vont méme jusqu’a affirmer qu’il lui arrivait de « taquiner la muse ©».

Nous allons dans la présente étude nous intéresser aux propos qu’on a prétés sur ce méme sujet

a I’'une des personnalités les plus emblématiques de I’islam et de sa civilisation: le calife ‘Umar

b. al-Hattab (m. 23-644).

En tant que figure historique 7, le deuxieme calife orthodoxe est considéré dans I’imaginaire collectif

arabo-musulman, comme le parangon de I’équité et de la justice. Les anecdotes relatives a celui qui

fut le premier a étre désigné par le titre d’Amir al-mu’minin sont fort nombreuses °.

Ibn Haldiin (1332-1406) ne s’ attarde pas sur cette ambiguité,
lui qui note dans sa Muqaddima: «[...] les musulmans
s’aviserent qu’aucune révélation n’était venue défendre ou
proscrire la poésie. D’ailleurs le Prophete écoutait les vers et
en récompensait les auteurs. Dans ces conditions les Arabes
revinrent a leur ancienne coutume. C’est ainsi que “Umar
b. Abi Rabia, le premier quraysSite de son temps, écrivait
des poemes excellents et de niveau supérieur. I les récitait
souvent a Ibn “Abbas, qui s’arrétait pour les écouter et les
admirait». Ibn Haldtin, Discours 3, p. 1327.

Il est pour le moins tres curieux de constater que cet auteur
ne fasse pas plus cas des tergiversations et d’appréciations
contradictoires au sujet de la poésie aux premiers temps de
I’islam.

2 Deux articles mettent en exergue I’ambivalence de la position

Anlsl 40 (2006), p. 71-82  MAWHssislarmelegigigs, 40—2006
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

8

de I’islam vis-a-vis de la poésie et des poetes. 1l s’agit de
I’article de Blachere, « La poésie », p. 93-103 et de celui de
Gilliot, « Poete ou Prophete ?», p. 331-396.

3 Cf. Blachere, «La poésie ».

4 Cf. Gilliot, «Poete ou Prophete ? ».

5 Cf. a titre d’exemple le passage intitulé « Fima ruwiya “ani
l-nabiyy » et «Ashab al-nabiyy wa 1-8ir», dans al-Qurasi,
Gamharat, respectivement p. 29 et p. 40; les chapitres 1 (Bab
fifadli I-5ir ) et 11 (Bab fi al-radd “ala man yakrah I-5i‘r)
d’Tbn Rasiq, al-‘Umda I, notamment les pages 85 a 87.

6 Cf. a ce propos Gilliot, «Pogte ou Prophete ?», p. 381.

7 Pour en savoir plus cf. Ibn al—Gawzi, Sirat et ’article « “Umar
b. al-Khattab » de I'EP.

8 A propos de cette titulature, cf. Ibn al—Gawzi, Sirat, chap. XX1x,
p- 83-84.

https://www.ifao.egnet.net

71


http://www.tcpdf.org

72

MOHAMED BAKHOUCH

C’est certainement son statut éminent dans les domaines religieux et politique, unanimement

reconnu, qui a fait de cet homme d’Etat une figure littéraire. L’ image de ce personnage, son aura et

aussi sa fonction 1’ont placé au centre de nombreuses anecdotes relatives a la poésie ; les anthologues et

les poéticiens de I’époque abbasside ont abondamment exploité ces anecdotes °. En effet, quel lecteur

pourra mettre en doute le jugement d’un homme qui est a jamais ’incarnation de I’intégrité et de la

justice 7 Ses prises de position et ses jugements seront autant de sentences irréfutables.

“Umar b. al-Hattab a-t-il composé de la poésie ?

Selon toute vraisemblance ‘Umar b. al-Hattab n’a jamais composé de vers, pourtant des auteurs

affirment le contraire °.

Ainsi, dans le troisieme chapitre d’al-‘Umda intitulé «Bab fi a$‘ar al-hulafa’ wa l-qudat wa

lI-fugaha’ ''» Ibn Rasiq note que ‘Umar b. al-Hattab «était le meilleur connaisseur de la poésie

parmi ses contemporains et son savoir en la matiere était le plus profond '?», avant de citer deux

vers prétendument composés par le calife en précisant que ces vers sont attribués aussi a un poete de

métier al-A“war al-Sanni (m. 670) '3. Il cite ensuite quatre vers que ‘Umar b. al-Hattab aurait composé

apres avoir constaté que les gens le regardaient parce qu’il portait un nouveau manteau; comme pré-

cédemment |’auteur signale que ces vers sont aussi attribués a un sage de 1I’époque antéislamique:

Waraqga b. Nawfal '4.

Deux autres vers sont attribués par Ibn Rasiq au deuxieme calife orthodoxe, ils concernent I’épisode

de sa mort. Ka‘b al-Ahbar, nous dit-on, vint annoncer a ‘Umar qu’il ne lui restait que trois jours a vivre,

le calife composa alors deux vers, il dit dans le premier qu’il croit ce que lui annonce Ka‘db et qu’il

va mourir le jour indiqué par celui-ci et affirme dans le deuxieme qu’il ne craint pas la mort, mais

qu’il craint I’accumulation des péchés '5. Or il s’agit la de kihana (divination), pratique que I’islam

condamne et il semble peu vraisemblable que le calife “Umar ait accordé du crédit a la prédiction de

Kab et qu’il ait composé les deux vers qu’on lui préte, des vers qui constituent, entre autre chose,

une véritable reconnaissance de la divination '©

9 1ls en ont certainement forgé quelques-unes aussi.

' Comme Ibn al- Gawzi qui cite al-Asma‘ et al-Sa“bi sans les
commenter: j2.5 Y| \flwm\ 20 o b Lo 1B W\“u‘»
«Iels e 0SB il e midl s o, Tbn al- Gawzi, Sirat,
p- 222. Ce n’est pas le cas d’al-‘Aqqad cité par 1’éditeur
d’al-‘Umda dans la note 19 de la page 96 (‘abgariyyat
“Umar, p. 203:

‘Y)L,wldw;))lfuulsuw\ﬁ;f&l@g\)m\.uj»
) el I S 106 il anli a5 a5 Y 5 S
(<« L;l

! Tbn Rasiq, al-‘Umda, p. 93-109.

2 Ibid., p. 95: «&;J,Ma.:é(,.n.lﬂ)ﬁwa.sb)‘yTwTyoLSj».

13 Ibid., p. 95-96. Cf. la notice que consacre Ibn Quatayba a
ce poete dans Al-§5ir wa [-Su‘ara’, p. 430-431.

4 Ibid., p. 96.

'S Ibid., p. 96-97 et n. 25, p. 97. Voici les deux vers:
as JB L J g3l o L Y Ladasy LS Cns e 55
Clllann GG Sy S Gl G s

16 Une autre anecdote montre que le calife ‘Umarb. al-Hattab
ne prenait pas au sérieux les prédictions des devins, nous le
voyons en effet interpeller le devin Sawad en ces termes:
«Eh! Sawad! Que reste-t-il de ta divination ? », le devin
s’étant mis en colere, “‘Umar lui demande alors une histoire
qu’il désirait entendre de lui. Le kahin s’exécute alors et
raconte comment un ginniyy a joué un role important dans
sa conversion. Notons comment le sabar nous dit que le
devin s’est faché parce que le calife lui rappelle un passé
avec lequel il a rompu et comment a la demande de son
interlocuteur un épisode de ce méme passé est évoqué parce
qu’il recele une histoire exemplaire, celle de la conversion
d’un kahin.» Al-Qurasi, Gambharat, p-51.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

‘UMAR B. AL-HATTAB ET LA POESIE

Dans Gamharat as ‘ar al-‘Arab, Ibn Abi al-Hattab al-Qurasi consacre un passage aux « Compagnons
du Prophete et la poésie» (,aidly QWT) 71l affirme, citant al-Mufaddal al-Dabbi
«ay J2e3 1 andl JB Y s e o) ul" W J g QWTQAL—T&&H}» (Il n’y avait pas un seul des
compagnons du Prophéte qui n’avait pas composé de la poésie ou qui n’en avait pas cité) a la suite de
quoi, il attribue a chacun des califes orthodoxes un vers de rita’ que ces quatre compagnons auraient
composé au moment de la mort du Prophete ! 11 est peu probable que ‘Umar b. al-Hattab ainsi que les
autres califes aient réellement composé les vers qu’on leur attribue, le habar donné ici recele tous les
ingrédients d’une belle forgerie ‘8.

Enfin, dans la notice consacrée a Malik et a son frere Mutammim b. Nuwayra, Ibn Qutayba note 9
que ‘Umar b. al-Hattab ayant entendu le thréne de Malik composé par Mutammim, aurait dit: « Si je
disais de la poésie (si j’étais poete), j’aurais été content de dire sur Zayd b. al-Hattab quelque chose
de semblable a ce que tu as dit sur ton frére. Mutammim dit alors : “Personne d’autre que toi ne m’a
consolé d’une aussi belle maniere 2°.” »

Comme le lecteur peut le constater, la fragilité des traditions que nous venons de citer et quand
bien mé&€me celles-ci se révéleraient tre vraies et historiquement fond€es, le nombre de vers qu’on lui
préte montre bien que ‘Umar b. al-Hattab n’a jamais été poete *'. Aimait-il pour autant la poésie ?

Propos de “Umar b. al-Hattab défavorables a la poésie et aux poétes

Il est difficile de répondre a cette question, dans les anecdotes qui nous sont parvenues, ce calife
est tantdt présenté comme un véritable amateur éclairé de la poésie et tantot il apparait comme un
censeur qui n’a pas de mots assez durs pour vilipender I’art de composer des vers 2. Ces propos sur
la poésie sont aussi contradictoires que les hadit-s du Prophete a ce sujet.

Pour y voir plus clair, nous allons commencer par examiner dans un premier temps les positions
défavorables de ce calife vis-a-vis de la poésie, avant d’étudier celles dans lesquelles il lui est
favorable.

Les interdictions de “‘Umar b. al-Hattab
‘Umar b. al-Hattab a interdit aux gens de réciter les diptyques dans lesquels les Ansar-s et les
associationnistes de Qurays échangeaient les invectives 23 et il justifiait cette interdiction en expliquant
que cela était une «insulte du vivant par le mort et un renouvellement des haines », «or Dieu, ajoute

17 Al-Qurasi, Gamharat, p. 40-41. 2! Peut-on pour autant dire qu’il était un poete mugill ? Nous
'8 Tl est curieux en effet qu’il s’agisse de la méme circonstance : ne le pensons pas.

la mort du Prophete et que chacun des “poetes” n’ait composé 22 On lit dans la “Umda )
qu’un seul et unique vers. D’ailleurs 1’auteur ne juge pas Lo JaleY Lol LW asll Ll e all o) Cllasddl oy es O »

utile de nous dire si les quatre compagnons du Prophete ont Cf. notre traduction infra.

composé de la poésie a d’autres occasions ou peut-étre ne 23 Il s’agit de diptyques constitués de deux satires (higa’), la

peut-il pas le faire ? premiere composée par un poete A et la seconde par un poete
19 Tbn Qutayba, Al-§i‘r wa [-Su‘ara’, p. 214-216. B qui répond aux insultes du premier sur le méme metre et
20 Ibid., p. 214-215: avec la méme rime. Cf., I’article «Naqa’id » de I’EP%.

WA BB b fre el oy i I STOT 5 d atdl it eos I
RS PP A B RO i ST PEPSON

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MOHAMED BAKHOUCH

le calife, avait anéanti le pouvoir de la gahiliyya avec I’avénement de I’islam ». C’est du moins ce que
nous pouvons lire dans al-Agani 4.

Si louables que furent les raisons pour lesquelles ‘Umar prononca cette interdiction (son souci
de réconcilier les ennemis d’hier et de ne pas rouvrir les plaies dues aux guerres fratricides), il n’en
demeure pas moins qu’elle constitue bel et bien une limitation de la liberté d’expression des poetes,
car cette interdiction faite au commun des mortels est une censure qui touche avant tout la poésie et
les poetes eux-mémes.

Lauteur d’al-Agani rapporte un autre interdit imposé par le deuxiéme calife orthodoxe aux poetes,
il s’agit cette fois-ci du tasbib. En effet, selon une tradition reprise par al-Isfahani, ‘Umar b. al-Hattab
aurait ordonné de fouetter tout pocte qui mentionne le nom de sa dame et la décrit dans sa poésie 25.
Cette interdiction touche a 1’un des motifs anciens et stéréotypés de la séquence nasib, celle ou le
poete cite dans son poeme le prénom de sa bien-aimée, sa kunya ou le nom de son clan et procede
a sa description physique. Seules des raisons morales peuvent étre a I’origine de cette interdiction
qui, & notre connaissance, n’aura eu aucun effet sur la production poétique de 1’époque 2°. Quelques
années apres la mort de ‘Umar b. al-Hattab, naissait la gasida de gazal avec des poetes comme ‘Umar
b. Abi Rabi‘a (m. 711) dont la poésie entierement consacrée a la femme fut autrement plus osée que
celle de ses prédecesseurs 7.

Propos négatifs de ‘Umar b. al-Hattab sur les poétes et la poésie

Deux anecdotes montrent le calife ‘Umar b. al-Hattab tenant des propos négatifs sur la poésie et
les poctes.

Dans la premiere, nous le voyons se moquer du poete Hassan b. Tabit et montrant par sa moquerie
le peu d’estime qu’il a pour ce poete et pour sa poésie: «Ainsi ‘Umar b. al-Hattab, venant a passer
dans la mosquée tandis que Hassan récitait de la poésie, déclare : “un mugissement comme celui de la
jeune chamelle ?” (§ SJI+Le S ¥Le,0), et Hassan de rétorquer: ““Je récitais des vers dans la mosquée en

présence de quelqu’un qui valait mieux que toi!”, puis de prendre Abii Hurayra a témoin [...] 25.»

u;ﬁ,!lLM;-bem)u;wlLQJ}JL;L;;JJWJ\&»})&JHJL;»
u,a‘u\jdwdmdﬂb_ﬁu\fﬂwdww»g}b)&
U\wu‘“‘u"'—nu‘f"u@‘ wawwwdwbdmwﬂb
Condly ol o2 _U:jdbjwféﬁjjw\?\wuww\jw

i ‘«P«Mylg‘pbwwwﬂw\wwdww@,
al-Isfahani, al-Agani, p. 392, alwaraq.net.

ZSLJ»YIAWJ‘\UI,\.;},\MJ! AH‘MLAV\}JL}CJ‘}JP‘»

o p A JUL;}&!\dwwmwbdb@\ﬂl)MlJMl,l
odlom VI (87€) 81 o) o oy VT 61 a2l ] e all 2ol ey
[“Umar b. al-Hattab, que Dieu soit satisfait de lui, a ordonné
(s’adressant aux poetes) que quiconque mentionnera et décrira
une femme dans sa poésie, sera fouetté.]
1bid., p. 462.

Selon certains chercheurs, cette appréciation négative serait
due, dans des temps plus ancien, a un tabou du nom.

27 Lanaissance de la gasida de gazal est-elle spontanée ou bien

ce genre poétique trouve-t-il son origine dans la séquence
inaugurale du poeme que I’on désigne par le mot nasib?
Pour des raisons évidentes, nous n’allons pas aborder ce
probleéme dans cet article. Il n’en demeure pas moins qu’une
question aussi importante, mérite de donner lieu a un débat
entre les spécialistes.

28 C’est au Prophete que le poete fait allusion ici; le calife

aurait dit & Hassan b. Tabit « sadagta» (tu dis vrai), Gilliot,
«Poete ou Prophete ?», p. 366. La méme anecdote est reprise
dans de nombreux ouvrages, cf. a titre d’exemple Ibn Rasiq,

26 Ce n’est pas la premiere fois que le tashib est jugé inconvenant. al-“Umda 1, p. 87.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

‘UMAR B. AL-HATTAB ET LA POESIE

La seconde anecdote montre un calife qui abhorre la poésie : « Un poéte transmettait beaucoup de
poésie sous le gouvernement de ‘Umar, et ‘Umar dit: “Que le ventre de I'un d’entre vous fiit plein
de sanie vaudrait mieux pour lui que d’étre empli de poésie” 29.»

‘Umar b. al-Hattab fait preuve ici d’un rejet viscéral de la poésie et ce rejet n’est ni plus ni moins
que la remise en cause de ce qui est unanimement considéré comme les «archives » des Arabes et le
réceptacle qui renferme leur histoire, leurs généalogies et les trésors de leur langue. C’est cette méme
poésie que, quelques siecles plus tard, les anti-su‘ubites vont brandir face a leurs adversaires comme
étant le patrimoine culturel des Arabes par excellence.

“‘Umar b. al-Hattab et le higa’

Les Banii al-“Aglan se plaignirent & “‘Umar d’une satire d’al-Nagasiyy, le calife fit semblant de
ne pas voir malice dans les propos que lui rapporteérent les plaignants, alors ceux-ci lui demandérent
d’interroger Hassan b. Tabit. “‘Umar accéda a leur requéte et demanda a Hassan ce qu’il pensait de
la poésie d’al-Nagasiyy, celui-ci répondit: «Il ne les a pas satirisés, il a déféqué sur eux » (V.AL?;A L
ke cl.w N s) 3°. Ibn Rasiq qui rapporte cette anecdote ajoute qu’apres I’avis de Hassan, on dit que
‘Umar b. al-Hattab emprisonna al-Nagasiyy et d’autres affirmerent qu’il le fit fouetter, (_ il=dl 2w
ol &l L3 3). )

Al-Zibrigan se plaignit 2 ‘Umar d’une satire composée contre lui par al-Hutay’a, le calife consulta
Hassan b. Tabit, celui-ci lui répondit: «4Je CL.N oSN g VJ », ‘Umar b. al-Hattab fit emprisonner le
poete 3.

Le texte intégral des deux anecdotes que nous résumons ici montre que, dans un souci d’apaisement,
le calife fait mine de ne pas saisir les nuances satiriques des vers composé€s par les deux poetes et
devant I’insistance des satirisés il fait appel a un expert: Hassan b. Tabit (le méme qu’il dénigrait
dans I’anecdote citée plus haut).

A propos de I’appel fait 2 Hassan b. Tabit, Ibn Rasiq précise: [‘Umar b. al-Hattab, que Dieu soit
satisfait de lui, était savant en matiere de poésie et il s’opposait rarement aux poetes, le clan de Tamim
b. Ubayy b. Mugbil a imploré son assistance contre al-Nagasiyy, lorsque celui-ci les satirisa. “‘Umar
transmit I’examen de leur affaire a Hassan b. Tabit, évitant [fuyant] ainsi [le fait] a [d’] avoir a contredire
I’une des deux parties. Lorsque Hassan rendit son jugement, “‘Umar I’appliqua a al-Nagasiyy, [comme
étant un jugement émanant] d’une autorité dans I’art de composer les vers. [Cependant], Hassan,
nonobstant sa connaissance de la poésie, n’était pas plus perspicace que “‘Umar dans la maniere de
juger cette affaire.] 32.

29 Gilliot, «Poeéte ou Prophéte ? », p. 340. 3! Tbn Qutayba, Al-$ir wa I-Su‘ara’, p. 207. Ailleurs on dit
Il est d’ailleurs curieux dans cette anecdote que le siege de qu’il menaga de lui couper la langue.
la mémoire qui retient la poésie soit le ventre, plutdt que 3% sloxzul da¥ 5 i L5 a2JL Lle e 1 oo o] gy ses OIS
la téte ou encore le ceeur, faut-il voir en cela le peu de cas Aol bl Lol alea W 3l e Jido o ol 0t e a2

que le calife fait de la poésie ? e oS oe Ll Ol (S Lol Loty o all a1 3 sl Ol

30 Cf. Ibn Rasiq, Al-“Umda 1, p. 129-131. Voir également la el aillade e - Ol S0 oo debiall dex e dalls il
notice qu’Ibn Qutayba consacre a al-Nagasiyy dans Al-5i‘r ] Sodlar g dll ) jos o0
wa l-Su‘ara’, p. 209-211. Ibn Rasiq, Al-“Umda 1, p. 172.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76

MOHAMED BAKHOUCH

Ajoutons pour finir qu’a travers les deux anecdotes, la poésie apparait comme un fait social majeur.
Les propos du poete dépassent les champs artistique et culturel, s’imiscent dans 1’ordre social et
perturbent son harmonie. Expertise poétique et justice califale sont appelées a la rescousse pour
rétablir la paix sociale.

Le portrait qui ressort de ces anecdotes est celui d’'un homme dont I’ attitude vis-a-vis de la poésie
peut aller d’une neutralité qui frise I’indifférence la plus totale de quelqu’un qui ne veut en rien s’ imiscer
dans les problemes de la poésie, laissant faire les spécialistes et n’intervenant qu’en dernier comme
bras justicier exécutant les jugements des poetes sur des poetes (c’est le cas, on 1’aura compris, de la
satire). Mais I’attitude de “Umar peut passer de cette neutralité a ’interdiction, a la censure motivées
par I’opposition la plus véhémente.

Propos de “‘Umar b. al-Hattab favorables a la poésie et aux poeétes
Propos positifs de ‘Umar b. al-Hattab sur la poésie

L’impression qu’a le lecteur qui connait I’ensemble des propos sur la poésie prétés a “‘Umar
b. al-Hattab est que chaque jugement négatif a son doublon positif et vice versa. Ainsi, les dits de

“Umar défavorables a la poésie que nous avons cités plus haut trouveront leurs doubles favorables dans
certains de ses propos qui vont suivre.

En effet, quoique appartenant a des genres différents, les trois traditions ci-apres attribuées a “Umar
célebrent toute la poésie (qui n’est plus une sanie) et la présentent comme une science indispensable
a la formation intellectuelle de I’individu, a son éducation et a une meilleure connaissance du milieu
social auquel il appartient 33. Lisons:

« “Umar, que Dieu soit satisfait de lui, dit: la poésie est la science d’un peuple et il n’avait pas de
science plus importante qu’elle 34.»

« “Umar écrivit a Abli Misa al-As“ari: Ordonne a ceux qui sont aupres de toi d’apprendre la poésie,
elle leur enseignera la noblesse des moeurs, le jugement droit et la connaissance des lignages 35. »

Apres I’ordre donné a un subordonné, c’est sous la forme de wasiyya faite a son fils et de recommandation
que les aspects positifs sont mis en exergue; nous lisons ainsi dans Al-Gamhara 3°:

«(...)"Umar b. al-Hattab, que Dieu soit satisfait de lui, dit 2 son fils “Abd al-Rahman : O mon fils,
souviens-toi de ton lignage, tu connaitras ta parenté et apprends la belle poésie ainsi ton éducation
sera belle. Celui qui ne connait pas son lignage, ne connait pas sa parenté et celui qui n’apprend pas
les beaux poemes, n’accomplit pas un devoir et ne puise pas I’adab [la ou il aurait di le faire].

«(La mé&me source rapporte que) ‘Umar b. al-Hattab dit: Des poemes récitez les plus chastes 37, des
récits racontez les meilleurs et des lignanges mentionnez ceux avec lesquels vous avez des liens de

33 Dire «milieu tribal » ici serait plus juste. 350 o Al s oy o a5 a5 Ja o i By o 00 OB bt
34 <<Am(,l;T;l;(,.ej_-,iivjjpérbj&Ul:uw\q.;l)glbd\;ﬂﬂdﬁ» .L:TJJ:JQVJ}/LE;-
Ibn Rasiq, al-“Umda , p. 86. aael 2l ety Al sy ol oy e JB 2 1B a Lt e wie

35 S o a s as Y o gn Al I dlll iy Slasdl oy jee S5 Uygme oo s 0 p 4y U gh a5 acke O ghool 5 s ol g5 il Egtod) a5

oLV B ey I Ol o s GOV Jlae e duty 4l atdl sy g sloe o 55 GV 0 S o 5 ] o s s g 2 5 15
ibid., p. 88. al-Qurasi, Gamharat, p. 37-38. C’est nous qui traduisons.

3 e dll oy Olasdl oy e JBITJG e 8 4ol 8 Jo2idI G2151» 37 Larestriction frappe ici les vers les plus sulfureux, on peut

e il paloes Ll g Glos ) faad e ol T bt e e Y les connaitre, mais il est recommandé de ne pas les réciter.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

‘UMAR B. AL-HATTAB ET LA POESIE

sang et par lesquels vous €tes connus, [car] combien de parenté ignorée fut ainsi connue et les liens
de sang [de nouveau] renoués. La belle poésie enseigne la noblesse des mceurs et interdit [déconseille]
les mauvaises. »

Que ce soit sous la forme d’un adage (premiere tradition), sous la forme d’un ordre du calife a son
gouverneur (deuxieme tradition) ou sous la forme d’une wasiyya, (cf. les deux dernieres traditions)
I’idée maitresse est la méme : la poésie (et particulierement celle qui est belle et chaste) est la science par
excellence, elle éduque, permet de connaitre les filiations et adoucit les meeurs. Son apprentissage est
un devoir, sa connaissance est une obligation pour I’entourage de I’homme de pouvoir (le gouverneur,
etc.), pour les jeunes gens et pour tous ceux qui veulent se connaitre, connaitre les rapports qui les
lient aux autres (ansab) et acquérir une bonne et solide culture.

“‘Umar b. al-Hattab se livrant au jeu : « Le meilleur poéte est... »

Désigner tel poete comme étant le plus grand ou le meilleur était I'un des jeux poétiques favoris
des Arabes. L’enjeu n’en était pas moins important, la majorité d’entre eux étant des poetes de tribus,
le prestige de celui qu’une autorité quelconque considere comme le meilleur poete des Arabes rejaillit
sur toute la tribu. Le prestige se mesure la a ’aune de I'importance de «I’autorité» qui attribue le
titre, plus elle est importante, plus le prestige est grand. Pour toutes les raisons que nous évoquions
ci-dessus, ce prestige n’est pas trés loin du dernier degré de 1’échelle d’évaluation, lorsque c’est “‘Umar
b. al-Hattab qui estime qu’Un tel est le meilleur poete des Arabes.

Dans les ahbar qui figurent ci-dessous “Umar sera par deux fois le juge, dans le dernier habar, il
sera celui qui va s’enquérir du meilleur poete arabe. Voici ces ahbadr:

— “Umar b. al-Hattab recoit une délégation de Gatafan et les interroge (une interrogation toute
rhétorique) sur I’auteur d’un certain nombre de vers qu’il leur récite au fur et a mesure et chaque fois
la délégation répond : al-Nabiga (al-Dubyani), a la fin “‘Umar leur dit: « C’est votre plus grand poete »
(oSS ad jail lin) 38,

— “Umar b. al-Hattab semble beaucoup apprécier Zuhayr b. Abi Sulma 39, plusieurs anecdotes
I’attestent, en voici une 4° dans laquelle le calife demanda: « Récitez-moi des vers de votre meilleur
poete. On lui demanda: — Qui est-ce ? Il répondit: Zuhayr. On le questionna alors: — Et comment il

z N A

en est arrivé a étre le meilleur 4! ?

38 Dans le souci de ne pas alourdir notre texte nous avons e J s e Caean O Ollasdl oy sae O] J 35
préféré ne pas citer les vers d’al-Nabiga dont il est question S 1 3 ST E ankaio 3ol O
ici. Le lecteur les trouvera notamment dans: Ibn Qutayba, Ce méme vers valu a Zuhayr d’étre appelé le Cadi des poetes,
Al-$ir wa l-5u‘ara, p. 88. Dans d’autres versions “Umar dit Ibn Rasiq, Al-“Umda 1, p. 136.
aux Gatafan que leur poete est le plus grand poéte arabe. 4° Ibn Qutayba, Al-5ir wa I-§uard’, p. 73:
Cf. al-Isfahani, al-Agani 11, p. 6. oo Js ¢S as Y st JB ST ol o ee e 55050 1>
39 Le calife semble beaucoup appréc.ler I’ceuvre de ce poete e Yo Il Ly Y OIS 1 JB SIS Sl st 3 a5 1 JBE 2
(auteur d’une mu‘allaga ou la sapience occupe une large LT ad oo L V) o N iy N5 pDIST1 5 5
place) et plus particulierement ce vers sur la justice: 41 C’est nous qui traduisons.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MOHAMED BAKHOUCH

«Zuhayr est le poete des poetes parce qu’il ne recherche pas le terme rare, n’accouple pas dans
le discours des traits disparates, ne dit que ce qu’il connait et ne loue son héros que pour les qualités
qui sont (réellement) en lui 42. »

— “Umar b. al-Hattab est entouré de compagnons du Prophéte, la conversation roule sur la
poésie 43:

«“Abd Allah b. Muhammad al-Basri dit, Ibrahim b. “Abd Allah al-Sadisi citant Muhammad
b. Haddas al-Asadi, qui cite Nuh b. Darrag, qui cite Habib b. Zadan, ce dernier rapporta les paroles
de son pere qui dit: je rentrai chez “Umar b. al-Hattab, que Dieu lui soit miséricordieux, et il y avait
chez lui un groupe de compagnons du Prophete, que la priere et le salut de Dieu soient sur lui, ils
discuterent de poésie et “‘Umar leur demanda qui était le plus grand poete arabe ? Ils n’arrivérent pas
a se mettre d’accord sur un nom. Alors qu’ils étaient ainsi, voila que survint chez le calife “Abd Allah
b. “Abbas, “‘Umar dit a ses visiteurs [hotes]: “L’expert en poésie et le meilleur connaisseur de son
histoire est arrivé”, puis il demanda au nouvel arrivant: “Dis-nous, O fils d’al-‘Abbas, qui était le
meilleur poete arabe ?” Celui-ci répondit: “C’est Zuhayr b. Abi Sulma al-Muzani”. “‘Umar dit alors:

“Pourquoi ne nous récites-tu pas quelques vers de sa poésie, afin qu’ils nous servent de preuve pour
ce que tu avances ?” Ibn “Abbas répondit: “D’accord, [voici] un panégyrique qu’il composa a la
gloire d’un clan de Gatafan, qu’on appelle Banii Sinan”, et Ibn Abbas récita un madih composé par
Zuhayr [...].»

Ces trois ahbdr nous montrent le calife orthodoxe se livrer a ce jeu, dans les deux premiers, c’est
lui-méme qui déclare dans le premier qu’al-Nabiga al-Dubyani est le plus grand poéte des Gatafan
et dans le second que Zuhayr b. Abi Sulma est le meilleur poete des Arabes. Dans le troisieme habar
il sollicite 1’avis de «1’expert» ‘Abd Allah b. ‘Abbas (un expert-caution qui a 1’avantage d’avoir
une double compétence, celle de bon connaisseur de la poésie et celle de commentateur du Coran)
pour savoir quel est le champion des Arabes en matiere de poésie, celui-ci affirme que c’est Zuhayr.
Constatons que le choix de “Abd Allah b. “Abbas est identique a celui du calife 44.

Cependant, pour comprendre les raisons pour lesquelles Ibn ‘Abbas considérait Zuhayr comme le
plus grand poete arabe il faut analyser le poeme qu’il récite pour motiver son choix, chose que nous
ne pouvons faire ici.

Heureusement le calife “‘Umar b. al-Hattab motive son choix par des criteres esthétiques clairs ;
en effet, si pour lui Zuhayr est le meilleur pocte arabe, c’est parce que sa poésie est homogene et
harmonieuse, qu’il n’emploie pas de mots rares, obscurs 45 et qu’il ne loue chez son dédicataire que

42 Blachere, «La poésie », n. 2, p. 239. Voici le premier vers du panégyrique récité par Ibn
43yﬁju\w\ydﬁlﬂlu»:éﬁgl.\p:ﬁdm\&du» rAbbﬁE‘: ) )
TB aal e O35 o o 8 2103 0t 8 08 Sl B dems 33500l e DB LS ] £ Lall ol S5 5 J

oo Al d oy Sloesl o 50k 5 all ey Sllasdl o e e st Diwan Zuhayr b. Abi Sulmd, p. 41-44.
Jsaktl Sl asT O a0 jee g JB a2l 15,805 .ol ke Al 44 Ne connaissant malheureusement pas la chronologie des deux
pSelr Lt aldad pes JB ule o alll s ogle Wb 3 LIS (a L habar-s, nous ne pouvons que constater cette concordance
O (ot oe B o5 Lol Wl el s sl nedl Ll (1) Lt 0 de point de vue, sans pouvoir Iinterpréter.
Ma e Jib . sadl Ladew (o o on s BI5GB § bl I b oadl xil 45 Pour husiyy al-kaldam.
Ok (pn Lo 5 ke coni 1 0 b S5 e gy S Bl o it o Gls
«[..Jokw g od Jy
C’est nous qui traduisons.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

‘UMAR B. AL-HATTAB ET LA POESIE

des qualités réelles. Ce dernier critere découle d’une notion morale qui a fait débat avant que “‘Umar
b. al-Hattab ne devienne calife et longtemps apres, nous voulons parler, le lecteur 1’aura compris, de
la notion de kadib. Nous la retrouverons plus loin. Retenons que parmi les raisons pour lesquelles
“Umar appréciait Zuhayr il y a la sincérité de ses panégyriques. Mais que pensait le calife de ce genre
poétique ?

La valeur du madih (panégyrique)

Les anecdotes relatives a la poésie et dans lesquelles “‘Umar b. al-Hattab apparait comme personnage
principal portent toutes sur deux genres poétiques: le panégyrique (madih) et la satire (higa’). Cela
n’est guere étonnant car de tous les genres poétiques ce sont (avec le fahr ) ceux qui ont les implications
sociales les plus profondes, ils ont pour sujet principal I'individu nommément désigné, son clan et sa
tribu et, selon le genre, I’individu, son clan et sa tribu sont portés au pinacle ou voués aux gémonies.
Soit le sujet possede, jusqu’a en étre 1’incarnation, les vertus cardinales de la société, soit le poete
décide qu’il en est completement dénué et marque ainsi a jamais la victime de sa satire du fer rouge
de I’opprobre.

Par trois fois le calife “Umar s’est exprimé sur le madih, lisons ses propos avant de les examiner.
Voici la premiere sentence :

«Ce que les Arabes ont appris d’excellent, ce sont ces quelques vers qu’un homme présente avant
sa requéte; grace a eux I’homme généreux satisfait sa requéte et 1’avare devient bienveillant envers
lui 46, »

Ce qui est souligné ici c’est le pouvoir de la poésie et sa capacité a faire obtenir satisfaction a celui
qui offre des vers, car, en ce faisant, il oblige ses dédicataires. Si le dédicataire est naturellement
généreux, il recoit ’hommage comme un don et fait un contre-don satisfaisant ainsi la requéte du
poete. Si le dédicataire est avare, il devient libéral grace aux éloges offerts par le poete et surtout par
la crainte, en cas de refus, de satisfaire la requéte du solliciteur, d’étre satirisé.

Le deuxieme habar concernant le madih relate la rencontre entre le calife “Umar b. al-Hattab et
I’un des descendants de Harim b. Sinan al-Murri, le dédicataire de nombreux panégyriques de Zuhayr
b. Abi Sulma, voici le récit de cette rencontre :

« “Umar, que Dieu soit satisfait de lui, dit a I’'un des fils de Harim: “Récite-moi quelques vers de
ceux que Zuhayr a composés sur votre famille.” Le fils s’exécuta. L’ayant entendu, “Umar dit : Zuhayr
disait de fort belles choses sur votre famille. Ce & quoi I’autre rétorqua : O Prince des croyants, sache
que nous le comblions de bienfaits. “‘Umar dit alors: “Ce que vous lui avez donné n’est plus et ce
qu’il vous a donné est toujours 1a 477 »

40 gy U pngd sl ol o 01 gty ol s Y1 o pall el b ai € pSUasTle iy e sardacT b cnd i alll ) jos
« ot Ly Cilani s o0 SU, Ibn Rasiq, al-“Umda 1, p. 69. Ibn Qutayba, Al-$ir wa I-Suard’, p. 77-78.

47 002l a3 oS3 JB Lo jam il a ) Gand s Al o5 s JB5»
I . 5 acdans US B a ol al b QU . pmimesd oS3 J 5 OIS ) U3

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MOHAMED BAKHOUCH

Ce habar 4® met en exergue la valeur des dons (le panégyrique en est un) échangés entre le poéte
et son dédicataire. Le jugement €mis par le calife indique que la valeur du poeme est plus importante
que celle des dons matériels recus par le poete, car le poeme est impérissable.

La derniere anecdote précise ce que doit étre le sens du don pour le dédicataire. Abii Miisa
al-As‘ariyy vient d’étre nommé gouverneur par “‘Umar b. al-Hattab; al-Hutay’a (poéte célebre pour ses
satires caustiques) se rend aupres de lui et fait un panégyrique en son honneur. Le nouveau gouverneur
récompense le poete, comme il se doit. L.’épisode entier étant parvenu aux oreilles de “Umar, s’ensuivit
alors un échange de missives entre le calife et son gouverneur dont voici le contenu :

«(...) Abll Musa al-As‘ariyy lui fit des dons, “Umar, que Dieu soit satisfait de lui, lui adressa une
missive dans laquelle il lui reprocha d’avoir agi de la sorte. Le gouverneur lui répondit: “J’ai acheté
mon honneur [en le récompensant pour son panégyrique]”. En guise de réponse “‘Umar lui €crivit
ceci: “Si c’est pour cela que tu as agi ainsi et que tu as payé le prix de ton honneur [pour le protéger]
de sa langue, que tu ne lui as pas fait des dons pour les louanges ou pour ta gloire, alors tu as bien
agi 49.”»

D’apres les termes des missives échangées ici, le don du dédicataire d’un panégyrique n’est pas
une récompense, mais un reglement qui lui permet de se prémunir contre les satires du poete. Pourquoi
cela? Et quelle est la conséquence d’une telle vision du panégyrique ?

Nous pensons que c’est par peur des conséquences de la flatterie et des éloges démesurés, par peur
de I’orgueil et de I’égocentrisme que le calife reproche a son gouverneur d’avoir récompensé le madih
qui a été composé a sa gloire. Il se trouve que ledit gouverneur n’a rétribu€ le poete que par peur de la
satire. Ce détournement de I’échange po¢me contre don aboutit a cette aberration qui consiste a refuser
(secretement) le panégyrique sans pour autant refuser de le payer, et cela de peur d’&tre satiris€. Cette
facon de concevoir le panégyrique assimile le poe¢te a un extorqueur de fonds, a un bandit de grand
chemin, ce qui nous €éloigne singulicrement de la poésie et de ses meeurs généralement policées.

A propos d’Imru’u [-Qays
Cette ultime anecdote porte sur Imru’u 1-Qays et se compose d’une tradition du Prophete sur le
plus célebre des poetes, immédiatement suivie d’un jugement de “Umar b. al-Hattab portant sur le
méme poete. Les voici °:

48 Ce habar a des variantes ou les dons du dédicataire sont
remplacés par des hulal (vétements, manteaux), on voit
dans une variante “Umar s’adresser a un fils de Zuhayr et

) :u?:ﬁ“is,v‘lf;‘b*’
N SR Lo 201 OF T, L)
b leaes Jhlllle it ol ke Al i caes

80

49

50

dans une autre c’est “A’i$a qui interroge I’une des filles de
Zuhayr sur les dons vestimentaires recus par son pere. Le
principe est le méme, il s’agit d’opposer le périssable a
I’impérissable.
;U':dl:—u)l;udj\d.p)ﬂpdlwiséﬂwwyy\w}z»
Lol 5 14 1 Ol O N«J\gﬂ&b Lg_:wd.pjcwﬂ\dl aJl s
€| B Sl J»Uakxvjjmuum_l.p);w,u
Al-Isfahani, Al-Agani 2, p. 168-169.
l)wrl.ﬂjwwldwd‘d\u;mjud\ rjsJ.el Sl JB»
Gy g Jor I b sle o 05048 Y UMW 255ad oo 2 o1 smd s
o Al amy Al m e STy T SIS o Ud pellall s el (ks

Mohammed Bakhouch

\;\A;.JASLAA&\‘)IJLS el 350 B sl s J iy e S ) Jl
; Jl'zsbu;uﬂwnsd@uiu 156 6 5 ] ol SL3T5 (Sie 5L
‘}Jb}bjr?uvbjWm‘wﬁ“ﬂf\j‘y}‘jw‘fﬂhw
Joro 15 s ale dlll o 1 I8 il 15 0] e Olag Ll
wAAL.LHryfu%&&l}of‘ﬁ‘&w@&ybﬂ\g)ﬁb
et ot il I [ ] Ot s jes oS35 W1 ] sl mtdl sl )
il e (,.QJ
Ibn Qutayba, Al-Sir wa I-§u‘ara’, p. 66-67. C’est nous qui
traduisons.
Ces deux vers sont cités par 1’auteur quelques pages avant
ce passage (p. 56).

Anlsl 40 (2006), p. 71-82
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

‘UMAR B. AL-HATTAB ET LA POESIE

«Ibn al-Kalbi dit: un groupe d’hommes venant du Yémen cherchait a rejoindre le Prophete; les
hommes s’égarerent et s’arréterent dans un endroit ol il n’y avait pas d’eau et resteérent ainsi trois
jours incapables de trouver de I’eau. Chacun d’entre eux entreprit alors de se mettre a I’ombre d’un
mimosa ou d’un acacia.

«Pendant qu’ils étaient dans cette situation, voila que s’approcha d’eux un homme sur une monture.
L’un des voyageurs récita alors deux vers d’Imru’u 1-Qays:

Lorsqu’ils constaterent que seul le chemin qui mene a [’eau les préoccupait

et que les parties blanches de leurs poitrails allaient étre ensanglantées

1ls se dirigerent vers la source qui se trouve a Darig

Qui est ombragée et dont la mousse est bien haute.

«Le cavalier demanda alors: — De qui est cette poésie ? On lui répondit: — D’Imru’u 1-Qays. Le
cavalier dit: Par Dieu! Il n’a point menti. Voici Darig et il la leur désigna. IlIs y allerent et trouverent
une source abondante, couverte de mousse et ombragée; ils burent et se désaltérerent. Lorsqu’ils
arriverent aupres du Prophete, ils lui conterent I’histoire et dirent : “Nous avons survécu grace a deux
vers d’Imru’u al-Qays”. Le Prophete leur dit: “C’est un homme célebre et honor€ ici-bas, [il sera]
oubli€ et totalement ignoré dans I’au-dela, et le jour du jugement dernier il portera 1’étendard des
poetes en enfer ! ”»

“Umar b. al-Hattab mentionna (Imru’u 1-Qays) et dit : il est le précurseur de tous les pogtes, il creusa
pour eux la source de la poésie 5'.»

Il s’agit d’une condamnation sans appel d’Imru’u 1-Qays par le Prophete. Pourtant, le récit qui
précede essaie d’innocenter le poete de 1’accusation de mensonge (kadib) 52. Non seulement Imru’u
1-Qays n’a pas menti, mais 1’exactitude de sa référence a sauvé des vies humaines.

Au texte de cette condamnation, I’auteur juxtapose 33 des propos de “‘Umar sur le méme poéte. Ses
propos sont ceux de quelqu’un qui porte un jugement sur la qualité de la production d’un poete, il lui
donnait la préséance et la primauté sur tous les autres poetes.

Comment expliquer la proximité des deux textes ? Que penser de la condamnation du Prophete et de
I’estime que son fidele compagnon semble accorder a ce poete ? Il nous semble que la juxtaposition du

5! Dans Ibn Rasiq, al-‘Umda 1, p. 202, nous trouvons une «226 et disent ce qu’ils ne font point ?»
variante de ce méme hadit: «le A Lo e g5 [ ] Ces trois versets révélés au Prophete a La Mecque vont étre
€U ) s 5 ol 2l el el 150 b s amendés plus tard, par deux autres versets révélés a Médine,
Ce hadit est suivi de ce commentaire de Di‘bil b. “‘Aliyyin al- voici ces deux versets :
Huza‘T qui semble totalement indifférent a la condamnation «227 Exception faite pour ceux qui ont cru, accompli des
du Prophete, tout intéressé qu’il est par le statut et le titre de ceuvres pies, ont beaucoup invoqué Allah
“Prince des pottes” d’Imru’u al-Qays: !« el VIl 535 Y 5> «227/228 et ont bénéficié de Notre aide apres avoir été traités
[Ne conduit les gens que leur prince]. injustement. Ceux qui sont injustes savent vers quel destin
52 Lanotion de kadib va étre au centre des débats sur les récits ils se tournent. » Blachere, «La poésie», p. 232-233.
de fiction a 1’époque abbasside et elle est, comme chacun A propos de cette notion, cf. Audebert, « Les vers chantés »,
sait, I'un des principaux arguments avancés dans le Coran, p- 296 sq.
pour condamner les poetes : 53 En plus de la juxtaposition, les deux textes sont chevillés
«224 De méme les Poetes sont suivis par les Errants I’un al’autre grace au mot «source» pris dans son sens
(gawina). propre dans le premier texte et dans son sens figuré dans le
«225 Ne vois-tu point qu’en chaque vallée ils vaguent second.
(yahimiina)

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MOHAMED BAKHOUCH

hadit du Prophéte avec les propos de “‘Umar avait pour but de faire en sorte que le deuxiéme texte vienne
atténuer la portée du premier. La raison probable étant de diminuer le désarroi de ceux, certainement
fort nombreux 4, qui considerent que le «roi errant» ne méritait pas une telle condamnation.

Conclusion

[’ambivalence de la position de “‘Umar vis-a-vis de la poésie est emblématique de la position de
I’islam primitif a I’égard de cet art.

Nous avons la nette impression qu’on s’est ingénié a lui faire dire une chose et son contraire et que
I’autorité de “Umar b. al-Hattab a été utilisée aussi bien par ceux qui étaient défavorables a la poésie
que ceux qui lui étaient favorables.

Il est, en effet, impensable qu’une mé&me personne ait pu tenir des propos si contradictoires sur
le mé&me sujet et I'effet qui se dégage de la juxtaposition des propos défavorables et favorables de

“Umar sur la poésie est que le lecteur a plutdt affaire a deux groupes dont I’antagonisme idéologique
concernant la place de la poésie dans la culture arabe est nettement marqué et que chacun de ces deux
groupes a fait du deuxieme calife orthodoxe a la fois son porte-parole et la caution morale et religieuse
de sa position en matiere de poésie.

Peu importe finalement si tout ce qu’on fait dire 2 “‘Umar b. al-Hattab n’a pas été réellement dit
par lui, vrais ou apocryphes, les propos du deuxieme calife sur la poésie témoignent des hésitations
d’une société fortement ébranlée par I’avenement d’une nouvelle religion et qui s’interroge sur la
place qui sera désormais dévolue au fleuron de sa culture : la poésie.

Bibliographie
Al-Isfahani, Aba al-Farag, al-Agani, p. 392, alwaraq.net.
Al-Isfahani, Aba al-Farag, al-Agani, dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1992.

Al-Qurasi, Abt Zayd Muhammad b. Abi al-Hattab, Gambharat asar al-Arab, Dar nahdat Misr li-1-tab® wa I-nagr,
Le Caire, 1967.

Audebert, Claude, «Les vers chantés de “‘Umar b. Abi Rabi‘a, recension et étude des ““lauréats” », Arabica L1/3, 2004.

Blachere, Régis, «La poésie dans la conscience de la premiere génération musulmane », Anlsl 4, 1963,
et repris dans Analecta, 1975.

Gilliot, Claude, «Poete ou Prophete ?», dans Fl. Sanagustin (éd.), Paroles, signes, mythes. Mélanges offerts a Jamel
Eddine Bencheikh, Ifead, Damas, 2001.

Ibn al-Gawzi, Sirat wa mandqib amir al-mu’minin ‘Umar b. al-Hattab, éd. Al-maktaba al-qayyima, Le Caire, 1994.

Ibn Haldtin, Discours sur [’histoire universelle (al-Mugaddima), traduction Vincent Monteil, éd. Commission libanaise
pour la traduction des chefs-d’ceuvres, Beyrouth, 1968.

Ibn Qutayba, Al-§ir wa [-Su‘ara’, Dar ihya’ al-“ulim, Beyrouth, 1991.
Ibn Rasiq, al-‘Umda fi mahasini I-5ir wa adabih, Dar al-ma‘rifa, Beyrouth, 1988.

Zuhayr b. Abi Sulma, Diwan Zuhayr b. Abi Sulma, édition de “Ali Hasan Fa“tr, Dar al-kutub al-“ilmiyya, Beyrouth, s.d.

54 A commencer par I’auteur d’Al-5ir wa [-Su‘ara’ lui-méme.

Anlsl 40 (2006), p. 71-82 Mohammed Bakhouch
‘Umar b. al-Hattab et la poésie.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

