MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 40 (2006), p. 53-69
Pierre Larcher

Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I'arabe au IV e/Xe siecle?

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Pierre LARCHER

Que nous apprend vraiment Muqaddasi
de la situation de I'arabe au 1v¢/x¢ siecle ?

LYA plus de cinquante ans, Johann Fiick (1894-1974) consacrait un chapitre entier de ‘Arabiya

a «I’exposé par Muqaddasi de la situation linguistique du domaine islamique au 1v¢/x® siecle »

(Fiick 1955, chap. x11, p. 163-175). De fait, I’ouvrage de ce géographe, Kitab ahsan al-tagasim fi
ma‘rifat al-agalim, achevé en (ou autour de) 375/985, «contient un grand nombre de renseignements
sur les questions de langue » (Fiick 1955, p. 163). André Miquel, dans le tome I (1967, p. 358-362)
de son grand ceuvre, a proposé une évaluation critique de certains de ces renseignements. A la fin
du tome IV (1988, p. 333-344), il consacre un développement aux «langues», dont une des sources
principales est Muqaddasi. Il reviendra plus précisément sur ce dernier a date ultérieure (Miquel 2003).
Nous voudrions reprendre le dossier 1a ou Miquel I’a laissé et, ou, sauf erreur de notre part, personne
n’est intervenu depuis ', en nous posant la question : qu’est-ce qu’un linguiste arabisant d’aujourd’hui
peut vraiment tirer de ce que dit Muqgaddasi ? Nous limiterons notre enquéte a 1’arabe (alors méme
que Mugaddasi s’intéresse au moins autant, sinon plus, au persan), ne traitant d’autres langues que
quand celles-ci sont au contact de I’arabe (ou I’arabe a leur contact).

Description

Des la page 1 de son ouvrage, Ahsan al-tagasim fi ma‘rifat al-aqalim, Mugaddasi indique qu’il se
propose une science, consistant, entre autres choses, «en la mention de la différenciation des habitants
des pays, en ce qui concerne leur parler, leurs sons et leurs langues, ainsi que leurs couleurs » (wa-huwa
dikr (...) ihtilaf ahl al-buldan fi kalamihim wa-aswatihim wa-alsinatihim wa-alwanihim). Des trois
termes employés, kalam, aswat (pl. de sawr) et alsina (pl. de lisan), le plus global est le premier, qui
dénote la parole, le discours. Le troisieme désigne la langue, comme organe, et, par métonymie, le
langage articulé au moyen de cet organe. Enfin le deuxi¢me renvoie, sans conteste, a 1’aspect phonique
de la langue. A la page suivante, il précise «qu’il n’a parachevé la collecte de cette science qu’apres

(...) avoir considéré les langues et les couleurs afin de les classer» (wa-ma tamma li gamuhu illa

' Versteegh (1997), auteur toujours tres bien informé, cite le jugement élogieux qu’il porte sur lui nous semble devoir
Mugaddasi (1997, p. 130-131), sans donner aucune référence : tout a Fiick.

Anlsl 40 (2006), p. 53-69  PidnHdles iskplogiques 40—2006

Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

ba‘da (...) tafattuni fi l-alsun wa-l-alwan hatta rattabnaha). On retrouve le couplage de la langue
et de la «race 2».

De la page 24 a la page 30, Muqaddasi a un long développement intitulé dikr al-asami wa-htilafiha
(litt. « Mention des noms et de leur différenciation »), ot il traite d’abord des homonymes, en matiere
de toponymie (tattafiqg asma’uha wa-tatabayan mawadi‘uha), i. e. de lieux différents portant le méme
nom (par exemple Tripoli de Syrie et Tripoli de Barbarie) (p. 24-30) ou le méme surnom ou encore
de lieux qui ont plus d’un nom ou encore sont appelés de maniere métonymique. Et c’est a la suite de
ce développement qu’il traite «des choses, ol divergent les habitants des provinces » (al-asya’ allati
yahtalif fiha ahl al-agalim), c’est-a-dire des différents noms qui sont donnés, selon les lieux, a une
méme chose, par exemple (premier exemple de la liste), pour le boucher, lahham, gazzar et gassab.

Et c’est en conclusion de ces deux pages de synonymes (p. 30-32) que Mugaddasi écrit (p. 32,
1.3-7):

«de tels exemples sont nombreux : si I’on embrassait le tout, I’ouvrage s’allongerait. Nous parlerons
de chaque province dans la langue de ses habitants, nous disputerons selon leur méthode et nous
citerons de leurs proverbes, pour faire connaitre leur maniere de parler et les usages recus de leurs
jurisconsultes, mais si nous sommes ailleurs que dans les provinces, comme dans ces chapitres-ci,
nous parlerons la langue de la Syrie: c’est la langue de ma province, celle ou j’ai grandi et ou
j’ai disput€ selon la méthode du cadi Abii I-Husayn al-Qazwini, le premier maitre aupres duquel
j’ai étudié» (wa-in istaw‘abnahu tala al-kitab wa-sanatakallamu fi kull al-aqalim bi-lisanihim
wa-nunagiru ‘ald tarigatihim wa-nadribu min amtalihim li-tu‘rafa lugatuhum wa-rustim fuqaha’ihim
fa-in kunna fi gayr al-agalim mitl hadihi al-abwab takallamna bi-lugat al-Sam li-annaha iglimi
alladi bihi nasa’tu wa-nazartu ‘ala tarigat al-gadi Abt I-Husayn al-Qazwini li-annahu awwal
imam ‘alayhi darastu).

Pris a la lettre, le propos de Muqaddasi est excessif: il ne s’assimile évidemment pas 1’usage
linguistique de chaque province décrite, arabophone et moins encore non arabophone. Tout au plus,
donne-t-il une idée sommaire de la situation linguistique de chacune. Une fois la part faite du procédé
rhétorique, on peut alors tirer certains enseignements de ce qu’il dit. Ainsi, quand il poursuit (p. 32,
I. 7-10):

«ne vois-tu pas notre éloquence, s’agissant de la province du Machrek, parce qu’ils sont les plus

corrects des gens, en matiere de [langue] arabe, parce qu’ils se la sont imposée vraiment et I’ont

apprise de fond en comble, puis la défectuosité de notre discours, s’agissant de I’Egypte et du

Maghreb, et sa grossicreté, s’ agissant de la région des Marais, parce que c’est la langue du peuple ? »

(a-la tara ila balagatina fi iqlim al-Masriq li-annahum asahh al-nds ‘arabiyyatan li-annahum

takallafitha takallufan wa-ta‘allamiiha talaffufan tumma ila rakakat kalamind fi Misr wa-1-Magrib

wa-qubhihi fi nahiyat l-Bata’ih li-annahu lisan al-gawm).

2 Mugqaddasi emploie ici 1’autre pluriel de lisan. En arabe renvoyant a lisan comme organe et alsun a lisan comme
coranique n’apparait que le pluriel alsina. En arabe moderne, langue articulée au moyen de cet organe.
alsina et alsun distinguent entre les deux sens de lisan, alsina

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

Ce n’est pas Mugaddasi, lui-méme, qui est «éloquent», «défectueux » ou « grossier» selon qu’il
parle du Machrek, de I'Egypte et du Maghreb ou des Marais. C’est I’arabe de (ou dans) ces provinces
qu’il qualifie de tel. Ces qualifications seraient purement impressionnistes si Muqaddasi ne prenait
soin de les justifier.

Commencgons par rappeler que Muqaddasi écrit a une époque ou Bagdad est le centre du monde
musulman. Par suite, Orient (Sarq) et Occident (Garb) y désignent, par rapport & Bagdad, les parties
orientale et occidentale de ce monde. Et, par suite encore, le Machrek est inclus dans le garq, ouil
désigne précisément I’Etat iranien des Samanides (capitale Nisapiir) (p. 7, 1. 20-21), de méme que le
Maghreb (qui inclut I’ Andalousie) est inclus, avec la Syrie et I'Egypte, dans le Garb. La partie orientale
constitue les six «provinces des non-Arabes» (agalim al-‘agam ou al-a‘agim ou al-‘agamiyya) du
mamlakat al-islam ; la Basse et la Haute Mésopotamie et la partie occidentale du monde musulman
en constituent les huit « provinces des Arabes » (agalim al-‘Arab ou al-‘arabiyya) 3.

La balaga du « Machrek » (au sens ci-dessus rappel€) est vue comme une conséquence de I’ «extréme
correction, en matiere d’arabe » (asahh al-nas ‘arabiyyatan) de ses utilisateurs, elle-méme vue
comme la conséquence d’un apprentissage, tout a la fois soigné et détaillé (takallafitha takallufan wa-
ta‘allamitha talaffufan) 4. A 1’inverse, la défectuosité (rakaka) de I’arabe en Egypte et au Maghreb et
sa grossiereté (qubh) dans la région des Marais y est présentée comme une conséquence de ce qu’il
est «la langue du peuple » (lisan al-gawm).

L’emploi explicite de cette expression remarquable 5, a propos de ces provinces, implique qu’au
«Machrek » 1’arabe n’est pas «la langue du peuple». Rappelons que gawm désigne étymologiquement,
comme nom li€ au verbe gama («se dresser»), les guerriers de la tribu (cf. francais goum), puis, par une
premiére extension, les hommes de la tribu (par opposition aux femmes) ° et, par une seconde extension,
I’entiereté du groupe tribal. Dans la mesure ou gawm est un ensemble d’individus ayant un ancétre en
commun, on comprend qu’a I’époque moderne, méme si le terme de umma lui a été préféré pour dési-
gner la nation, les dérivés gawmi et gawmiyya n’en ont pas moins été employés pour dire «national » et
«nationalisme ». Par contraste, I’arabe au « Machrek » est donc présenté implicitement comme une langue
étrangere (et non pas «nationale »), de quelques-uns (et non pas de tous ou d’un groupe important).

Ainsi, des le départ, Muqaddasi oppose, en fait, deux statuts de 1’arabe. D’une part, celui d’une
langue véhiculaire, langue apprise d’une minorité lettrée en milieu non arabophone 7, se caractérisant
par sa correction grammaticale (sihha) et I’élévation du style (balaga). Et d’autre part, celui d’une
langue vernaculaire, se caractérisant, & I’inverse, par sa «défectuosité» (rakaka), en Egypte et au

3 Cf. p.7etaussip.9,p. 10, 16, 37, 63..., pour cette division langue de son peuple pour leur rendre (les choses) claires ». C’est
et ’apparition des différents termes. ce verset qui sert de fondement scripturaire a I’identification
4 Lecture donnée par la version B(erlin) et préférable a de la langue du Coran avec la lugat Qurays.
talagqufan, donnée par C(onstantinople), retenue par De  © Cor. 49, 11 donne un exemple de cette opposition, cf.
Goeje. L’idée de promptitude de ce dernier terme nous également art. QWM de Lisan al-‘Arab de Ibn Manzr (m.
parait contradictoire avec takallafa, avec lequel talaffuf 711/1311).
(qui renvoie au fait de s’envelopper dans un manteau) est 7 Cf. p. 334, ou sont décrites les différentes variétés de persan
au contraire cohérent. du Hurasan. Celui de Nisabir est le premier mentionné :
5 L’association des deux termes est coranique, apparaissant Mugaddasi le décrit comme «chatié » ( fasih) et «intelligible »
en 14, 4: ma 'arsalna min rasulin ’illa bi-lisani gawmihi li- (mafhiim), quoique présentant certaines particularités qu’il
yubayyina lahum « Nous n’avons envoy¢ d’envoyé que dans la énumere.

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

Maghreb, voire sa « grossiereté » (qubh), dans la région des Marais. Dans le contexte, on peut considérer
que rakaka s’oppose a sihha comme 1’incorrection a la correction grammaticale. Nous verrons un
peu plus loin le sens exact de qubh.

On retrouve quelques-unes des notations faites ici dans les chapitres que Mugaddasi consacre
a chacune des provinces, et, plus particulierement, dans 1’appendice a chacune intitulé haml! Su’in
hada al-iglim («Létat de cette province »).

Ainsi, a propos de 'Egypte (p. 203, . 5) est-il dit que «leur langue est arabe, mais elle est défec-
tueuse et relachée, et leurs “protégés™ conversent en copte» (lugatuhum ‘arabiyya gayra annaha
rakika rihwa wa-dimmatuhum yatahaddatina bi-I-qibtiyya) ®. Le nom-adjectif rakik fait écho au
nom-substantif rakaka, méme si Mugaddasi ajoute ici une autre notation: I’existence d’un double
clivage linguistique et confessionnel. Le méme adjectif riiw se retrouve un peu plus loin, dans 1’alinéa
consacré aux «défauts» (‘uyib) de la province et, notamment, ceux attribués aux Egyptiens par les
Syriens, mais qualifiant cette fois kalam : «1ls parlent ya sidi mollement, comme les femmes. Dieu te
garde d’étre ainsi ! » (kalamuhum ya sidi rihw mitl al-nisa’ a‘azzaka llahu ma laka kada) ©.

En revanche, a propos du Maghreb (p. 243, L. 6), il va plus loin, notant que «leur langue est arabe,
mais est fermée [a la compréhension, i. e. difficile a comprendre] '°, différente de ce que nous avons
mentionné a propos des [autres] provinces » (lugatuhum ‘arabiyya gayra annahd mungaliga muhalifa
lima dakarna li-lI-agalim). En outre, I’arabe, au Maghreb, y coexiste au moins avec deux autres langues :
«ils ont une autre langue, proche de celle des Romains » (wa-lahum lisan ahar yugarib al-rimi), d’une
part ; et d’autre part, « la majorité des habitants, dans les campagnes de cette province, sont des Berberes
(...) dont Ialangue est incompréhensible » (wa-I-galib ‘ald bawadi hada l-iglim al-Barbar (...) la yufham
lisanuhum). Si al-Rim, pour des raisons historiques (le fait que la conquéte islamique, au Levant et en
Afrique du Nord, se soit faite au détriment de Byzance), désigne généralement les Romains d’Orient,
les meilleurs auteurs de langue arabe n’ignorent pas que la romanité, linguistiquement, est duelle,
grecque, bien siir, mais aussi latine. Ainsi Ibn Haldin (m. 808/1406), traitant des différentes écritures
dans la Mugaddima (p. 1025) €crit-il: «on y compte I’écriture latine, I’écriture de ceux des Riim qui
sont Latins, et qui ont aussi une langue qui leur est propre » (wa-minhd al-hatt al-latini hatt al-latiniyyin
min al-Riam wa-lahum aydan lisan muhtass bi-him). Sil’on observe que Muqaddasi nous dit lui-méme
(p. 219, 1. 7-8) qu’il n’a pas visité I’ Andalousie et qu’il mentionne en méme temps le berbere, il s’ agit
donc probablement ici des parlers romans d’ Afrique du Nord, alors encore vivants (cf. Lewicki 1953).
En outre, le berbere étant explicitement présenté comme rural, le roman est implicitement présenté

8 Sur I’interprétation qu’un linguiste peut faire de dimma, voir, (c’est le terme toujours employé en Syrie dans une situation
en dernier lieu, Zaborski (2004). de ce genre), comme s’adresse a lui le souhait conjuratoire

9 Collins (cf. Muqaddasi 2001, p. 174) ) interprete ya sidi dans qui suit. Si notre interprétation est correcte, on peut alors
le champ de kalam comme une citation (normalement, elle dire qu’a cet endroit Muqaddasi parle en quelque maniere
devrait étre introduite par gawl «dire ») et par suite comprend «la langue de la Syrie». Notre interprétation n’exclut pas
«their speech when they say ‘ya sidi’ is languid like that que ya sidi puisse étre en méme temps mimétique.
of women ». Dans la mesure ol il s agit des Egyptiens vus  '© Nous suivons I’ interprétation de De Goeje dans son Glossaire,
par les Syriens, il vaut mieux imaginer un dialogue entre p- 311, pour la forme VII, également retenue par Fiick (1955,
Syriens: par suite, ya sidi s’adresse a I’interlocuteur fictif p- 165).

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

comme urbain. Bien s{ir, le Maghreb incluant la Sicile et I’ Andalousie, I’expression «langue proche
de celle des Romains » peut s’appliquer également a ceux de 'ile et de I’Espagne musulmane **.
Quant aux Marais, il y revient en conclusion du développement qu’il consacre aux langues du ‘Iraq
(Basse Mésopotamie) (p. 128, 1. 7-9):
«leurs manieres de parler different : la plus correcte est celle de Koufa, du fait de leur proximité de la
steppe et de leur éloignement des Nabatéens ; au-dela, elles sont belles, mais corrompues, spéciale-
ment (a) Bagdad. Quant aux Marais, ce sont des Nabatéens, sans langue ni raison » (wa-lugatuhum
muhtalifa asahhuha al-kiifiyya li-qurbihim min al-badiya wa-bu‘dihim mina [-Nabat tumma hiya ba‘da

dalika hasana fasida bi-hassatin Bagdad wa-amma [-Bata’ih fa-Nabat la lisan wa-la ‘aql) ™.

Le fait que les lugat peuvent étre qualifiées a la fois de hasana fasida montre que hasan doit étre
tiré du coté du «beau» et non du «bon». Du méme coup, qubh, qui est I’antonyme habituel de husn,
doit étre compris comme «laideur» et 1’on peut supposer que les deux termes qualifient, non le degré
de correction grammaticale (auquel renvoient les termes de sihha, rakdaka, fasad), mais I’impression
(agréable ou désagréable) que fait le parler a I’oreille. En ce sens ces qualifications concernent ce que
Mugaddasi appelait p. 1 aswat.

Du Aqiir (Haute Mésopotamie), il dit (p. 146, 1. 2-3) que «leur langue est une belle langue, plus
correcte que celle du Sam, parce qu’ils sont Arabes, la plus belle étant celle de Mossoul » (wa-
lugatuhum luga hasana asahh min lugat al-Sam li-annahum ‘Arab ahsanuha al-mawsiliyya). Par
«Arabes », il faut entendre des populations, sinon bédouines, du moins d’origine bédouine, Muqaddasi
indiquant (p. 137) qu’il a divisé le Aqir, selon les groupements arabes, en trois : Diyar Rabi‘a, Diyar
Mudar et Diyar Bakr. En fait, la population était plus hétérogene, mais Muqaddasi n’en souffle mot,
a I’exception des Sabéens (en réalité se prétendant tels) de Harran.

De la mé&me facon qu’il a traité par anticipation de la Syrie, a propos de la Mésopotamie, il revient
sur celle-ci, quand il traite de la Syrie (p. 183, 1. 3-6), notant:

«Trés rarement on y voit un jurisconsulte, faisant montre d’innovation [hérétique], ou un musulman

occupant un emploi de fonctionnaire, sauf a Tibériade, car cette ville n’a cessé de fournir des fonction-

naires. En fait, les fonctionnaires, en Syrie et en Egypte, sont des chrétiens : on s’en est remis a leur
langue, car on ne s’est pas donné la peine de se cultiver, au contraire des non-Arabes. J avais honte,
quand j’assistais a I’assemblée du grand cadi de Bagdad, de ses nombreuses fautes de flexion, sans
que les gens y voient un défaut» (aqalla ma tara bihi fagihan lahu bid‘a aw musliman lahu kitaba
illa bi-Tabariyya fa-innaha ma zalat tuhrig al-kuttab wa-innama al-kataba bihi wa-bi-Misr nasara

' Lewicki renvoie a une occurrence de Rim chez Muqaddast flatulents que les habitants des Marais » (wa-la "ahsan lisanan
(1953, p. 216) pour désigner I’Europe méridionale. A cet min ’ahl Bagdad (...) wa-1a ’a‘fat min ahl al-Batd’ih). Sur
endroit, Muqaddasi parle de «1’ Andalousie, au-dela de la la «flatulence » verbale, synesthésie pour grossiereté, voir
mer, sur la terre des Romains » (wa-I-Andalus wara’ al-bahr Miquel (cf. Muqaddasi 1963), p. 78, n. 15, 1988, p. 340,
‘ala "ard al-ram). n. 59, 2003, p. 500, qui renvoie au Lisan al-‘Arab (art ‘FT)

12 Certaines de ces appréciations avaient déja été données, Celui-ci définit ‘afata fi kalamihi comme takallama bi-
p- 34, L. 14-16, dans la section consacrée aux « particularités [-‘arabiyya wa-la yufsih («parler 1’arabe de maniere non
des provinces », notamment linguistiques : «pas de langue chatiée») ou takallama bi-kalam la yufham («parler de
plus belle que celle des habitants de Bagdad (...) ni plus maniere incompréhensible »).

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

li-annahum ittakali ‘ala lisanihim fa-lam yatakallafii al-adab ka-l-a‘agim wa-kuntu ida hadartu

maglis qadi al-qudat bi-Bagdad ahgalu min katrat ma yalhunu wa-la yarawna dalika ‘ayban).

SiI’arabe du Aqir est «plus correct que celui de Syrie, du fait que les habitants sont Arabes », cela
implique, al’inverse, que celui de la Syrie est moins correct, du fait que les habitants ne sont pas Arabes !
Pourtant, Mugaddasi ne souffle mot des populations de la Syrie, ni de leurs langues contemporaines, ou
originelles, dont il parait ne rien savoir. Juste avant le passage ci-dessus cité, il mentionne correctement
et dans I’ordre les mois du calendrier syriaque, mais en les qualifiant de rimiyya. C’est seulement a
propos de la Basse Mésopotamie qu’on a vu une allusion au substrat/adstrat araméen, a travers I’appel-
lation, tout a la fois métonymique, anachronique et géographiquement inadéquate, de « Nabatéens ».

S’agissant de la Syrie, Muqgaddasi change en fait de paradigme, qui n’est plus ethnique, ni
linguistique, mais confessionnel. P. 179, 1. 15, il note que la Syrie est galil al-‘ilm katir al-dimma
«de peu de science et aux “protégés” nombreux ». Il y a évidemment une corrélation entre les deux
notations: les «sciences» (islamiques) sont d’autant moins représentées que le christianisme y est
un fait massif. L’importance du fait chrétien est reconnue par Muqaddasi, quand il signale que les
musulmans ont adopté 1’'usage des fétes chrétiennes pour marquer les saisons (No€l, Paques, Pentecote,
sainte Barbara). Dans ce contexte, on ne s’étonne donc pas que les fonctionnaires soient chrétiens
(de méme qu’en Egypte).

On n’en sent pas moins une réticence a 1’égard de cette situation, doublée d’une critique a I’égard
des musulmans. Certes, le passage est difficile a interpréter, dans la mesure ou Muqaddasi emploie
partout les marques de 3° personne du masculin pluriel. Mais, dans le contexte, il se comprend bien
comme: «ils (= les musulmans) s’en sont remis a leur langue (= celle des fonctionnaires chrétiens),
car ils (= les musulmans) ne se sont pas donné la peine de se cultiver, a I’inverse des non-Arabes » :
la critique ne s’arréte pas aux frontieres de la Syrie, mais s’étend a I'Irak, ou les fautes de flexion du
grand cadi de Bagdad viennent en quelque sorte I’appuyer.

Visiblement, Muqaddasi s’irrite de ce que des non-Arabes, voire des non-musulmans, semblent
mieux maitriser I’arabe formel que des musulmans arabophones ! Dans le second cas, cependant, je
ne pense pas que a‘agim désigne autrement les fonctionnaires chrétiens. Certes, ‘agam et a‘agim
désignent les non-Arabes en général et peuvent, selon les lieux et les temps, s’ appliquer a telle ou telle
population en particulier: s’il est vrai qu’en Orient, ils désignent ordinairement les Persans, Lewicki
(1953) rappelle que dans I’Occident musulman, ils peuvent désigner les populations chrétiennes et de
langue romane. Certes, a‘agim est formellement le pluriel de a‘gami, qui, plus que ‘agami, renvoie a la
caractérisation linguistique, mais sémantiquement il n’en fonctionne pas moins comme le synonyme
de ‘agam, comme cela ressort de I’article ‘GM du Lisan al-‘Arab:

hada ragul a‘gami ida kana la yufsih kana min al-‘Agam aw min al-‘Arab wa-ragul ‘agami ida kana

min al-A‘agim fasihan kana aw gayr fasih «c’est un individu a‘g¢ami, s’il ne parle pas de maniere

chatiée, qu’il appartienne aux Arabes ou aux non-Arabes et un individu ‘agami, s’il appartient aux
non-Arabes, qu’il parle de maniére chatiée ou non ».

Mugaddasi employant ‘agam et a‘agim de cette maniere (cf. note 3), ce dernier terme désigne

plus stirement ici les Persans, dont Muqgaddasi a vanté précédemment le zele linguistique : on a noté

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

que Mugaddasi employait ici le méme verbe fakallafa «s’imposer quelque chose» qu’il employait
a propos du « Machrek ». Mais alors que pour celui-ci il mettait dans son champ le pronom affixe et
anaphorique -hd ayant pour antécédent ‘arabiyya, il met ici le nom adab : mais on ne peut évidemment
oublier que le adab désigne, historiquement, au premier chef, le adab al-katib et est une création per-
sane (Ibn al-Mugqaffa‘ et al.). Force par ailleurs est de constater qu’il n’apporte pas, pour les chrétiens
de Syrie, la précision qu’il apporte pour ceux d’Egypte, 4 savoir «qu’ils conversent en copte », le
verbe employé (yatahaddatiina) désignant le copte comme la langue vernaculaire de ces chrétiens et,
par conséquent, I’arabe comme une langue véhiculaire. Muqaddasi ne dit rien, et sans doute ne sait
rien, de I’utilisation du copte comme langue liturgique et littéraire, pas plus qu’il ne dit quoi que ce
soit des différents statuts de I’araméen en général et du syriaque en particulier.

Nous ne suivons donc pas Miquel (cf. Muqaddasi 1963, p. 225) dans I’interprétation qu’il fait
de ce passage: «(...) le Sam et I'Egypte ont des fonctionnaires chrétiens. Car les musulmans leur
font confiance pour [la correction du] langage...». Qu’on se fie a leur langue n’implique pas, pour
Mugaddasi, qu’elle soit fiable, ce qui cadrerait mal avec ses préventions anti-chrétiennes, qui se
manifestent a plusieurs reprises dans la description du Sam. Ainsi la notation ci-dessus relevée que
la Syrie est galil al-‘ilm katir ad-dimma s’accompagne t-elle d’un zeugma bien peu amene : wa-[-
mugaddamin: «de peu de science et aux nombreux “protégés” et lépreux '3» ! La méme notation
se retrouve, a propos de Jérusalem (p. 167), dans un développement consacré aux «défauts» de la
ville et, la encore accompagnée d’une appréciation peu flatteuse : galilat al-‘ulama’ katirat al-nasara
wa-fihim gafa’ ‘ala l-rahba «peu de savants, mais beaucoup de chrétiens et fort brutaux » (Miquel,
cf. Muqaddasi 1963, p. 188); «Few are the learned there, many are the Christians, and these make
themselves distateful in the public places» (Collins, cf. Mugaddasi 2001, p. 141) '4. Et encore, en
conclusion de ce développement :

«L”homme victime d’une injustice n’y a pas de secours ; le vertueux est a la peine, le riche envié, le

jurisconsulte délaissé, le lettré sans public. Point d’assemblée ot I’on spécule ni d’enseignement. Les

chrétiens et les juifs y sont majoritaires. La mosquée est vide de rassemblements et de séances... »

(wa-laysa li-l-mazliam ansar wa-I-mastir mahmiam wa-1-gani mahsiud wa-I-faqih mahgir wa-I-

adib gayr mashid la maglis nazar wa-la tadris qad galaba ‘alayhad al-nasdara wa-1-yahiid wa-hala

al-masgid min al-gama‘at wa-l-magalis).

N’ oublions pas que Mugaddasi décrit sa province et sa ville. Il ne faut donc pas prendre au pied de
la lettre ce qu’il dit, mais y voir plut6t I’effet d’un syndrome fort répandu dans ce type de sociétés, ou
I’« autre » le plus proche est le plus lointain... Mais, dans ce contexte, il parait difficile, pour ne pas
dire tout a fait impossible, de voir dans la notation de Mugaddasi un éloge des fonctionnaires chrétiens
(Miquel 1988, p. 340 ; 2003, p. 500). En revanche, la critique des musulmans est bien réelle. Comme
est réel le fait que 1’activité des fonctionnaires, ainsi que leur nom méme en arabe 1’indique (kuttab

'3 Le gudam désigne bien la lepre et, non comme on le voit '4 L’interprétation de ‘ala [-rahba n’est pas assurée.
parfois écrit, I’éléphantiasis filarien, appelé da’ al-fil par
les médecins arabes médiévaux, ainsi qu’a bien voulu me
le confirmer mon collegue Fl. Sanagustin.

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

ou kataba), concerne la langue écrite d’une part, ne concerne pas leurs seuls coreligionnaires d’autre
part. Ensemble, les deux faits doivent, une fois de plus, nous inciter a la plus grande prudence, dans le
maniement du critére confessionnel en matiere linguistique. Notamment, on ne peut suivre Heinrich
Leberecht Fleischer (1801-1888), I’inventeur tout a la fois du « moyen arabe » (au sens historique) et
de sa «confessionalisation» (arabe chrétien, judéo-arabe), quand il supposait (Fleischer 1847) que,
comme langue écrite, il avait touché «en particulier les non-mahométans, lesquels se passaient plus
ou moins de la formation scolaire philologique musulmane...» (besonders bei Nicht-Muhammadanern,
welche der muslimlischen philologischen Schulbildung mehr oder weniger entbehrten...).

C’est, finalement, a propos de la péninsule Arabique que Muqaddasi donne le plus de renseignements.
Nous trouvons, p. 96-97, un développement d’une dizaine de lignes. Selon sa description, la péninsule
Arabique n’est homogene, ni ethniquement, ni linguistiquement et il n’y a pas nécessairement de corré-
lation entre les deux parametres. Ainsi est-il noté que «les habitants de cette province ont pour langue
I’arabe, sauf a Suhar [‘Uman], car on interpelle et on parle en persan» (wa-ahl hada l-iglim lugatuhum
al-‘arabiyya illa bi-Suhar fa-innahum nidahum wa-kalamuhum bi-1-farisiyya). Le fait que le manuscrit
C ajoute, apres nida, fi l-aswaq («sur les marchés ») suggeére que par nida, il faut bien entendre ici les
cris des marchands et que c’est d’abord le persan comme langue commerciale qui a frapp€ le visiteur.

En revanche, bien que «la majorité des habitants d’ Aden et de Djeddah soient Persans, la langue
n’en est pas moins arabe » (wa-aktar ahl ‘Adan wa-Gadda Furs illa anna al-luga ‘arabiyya). Dommage,
cependant, que Muqgaddasi ne précise pas si ces Persans parlent, par ailleurs, persan: s’il le faisait,
on pourrait alors dire que 1’arabe est ici langue véhiculaire, non plus a la facon du « Machrek », mais
a celle dont aujourd’hui le wolof, par exemple, I’est sur les marchés du Sénégal, ce que Fiick (1955,
p. 164) appelle une «langue de relation ».

De méme Mugaddasi note-il qu’«a I’extrémité du [pays de] Himyar, il y a une tribu d’ Arabes, dont
le parler est incompréhensible » (wa-bi-taraf al-Himyari gabila min al-‘Arab la yutham kalamuhum).
Ledit pays est défini p. 87, l. 4-5: «et [le pays] de Himyar est celui de Qahtan, entre Zabid et San‘a’ »
(wa-l-Himyari huwa balad Qahtan bayna Zabid wa-San‘a’). La triple caractérisation géographique,
ethnique et linguistique autorise a y voir une allusion a la «langue de Himyar », qui, selon I’interpré-
tation de Christian Robin 5, est «un parler intermédiaire entre le sabéen et I’arabe ».

Le parler arabe d’Aden est le seul pour lequel Muqgaddasi cite deux traits, un morphologique et
un phonologique:

«les gens d’ Aden disent pour riglayhi riglaynihi et pour yadayhi yadaynihi et ainsi de suite et ils

font du gim un kaf et disent pour ragab rakab et pour ragul rakul» (wa-ahl ‘Adan yagqiilina li-

riglayhi riglaynihi wa-li-yadayhi yadaynihi wa-qis ‘alayhi wa-yag‘aliina al-gim kafan fa-yaqiliina

li-ragab rakab wa-li-ragul rakul).

En arabe classique, duel et masculin pluriel sont des déclinaisons diptotes (a/ay pour le premier,
it/1 pour le second), connaissant en outre une variation contextuelle: la suffixation d’un nin a I’état
absolu, vocalisé i pour le duel et @ pour le masculin pluriel, et qui disparait a I’état construit. L’ intérét

'5 Qui me I’a confirmée récemment, cf., pour une vue d’ensemble, Robin, « Himyaritic» (2 paraitre).

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

de la notation, présentée comme un phénomene régulier, est cependant tres limité, du fait méme de
son unicité: on n’a pas d’élément de comparaison en synchronie. Je n’en ai pas trouvé en diachro-
nie, du moins en amont, car en aval les dialectes arabes modernes qui ont un duel ont ce nin a 1’état
construit, cf., par exemple, Damas: Sagaftén lahme «deux morceaux de viande », no‘én gabne «deux
especes de fromage » (Kassab 1970, p. 43).

Quant au trait phonologique, il s’agit, trés certainement, d’une réalisation du /g/ en [g] (cf. éga-
lement Rabin, 1951, p. 31). Cette prononciation est connue de Sibawayhi (m. 177/793), qui la range
(IV, p. 432) parmi «les articulations qu’on ne tient pas pour bonnes et qui ne sont pas fréquentes dans
le langage de ceux dont I’arabe est agréé et qu’on ne tient pas pour bonnes dans la récitation du Coran,
ni en poésie » (huriif gayr mustahsana wa-1a katira fi lugat man turtada ‘arabiyyatuhu wa-1a tustahsan
fi gira’at al-Qur’an wa-la fi I-5i‘r). La formulation de Sibawayhi est intéressante, en ce qu’elle met
un bémol a la vision «continuiste » et « variationniste » de 1’arabe, aujourd’hui a la mode, et qu’on
projette sans précaution sur les anciens grammairiens. Sibawayhi oppose ici le Coran et la poésie,
a I’orthoépie desquels cette réalisation n’appartient pas, et le «parler des Arabes », ou elle n’est pas
exclue, méme si elle n’y est pas fréquente, de la prononciation des locuteurs les plus fiables ...

Sibawayhi ne donne pas de localisation régionale ou tribale, mais parle du «kaf qui est entre le
gim et le kaf» et, selon certains manuscrits, du « gim qui est comme le kaf>», avant de parler du « gim
qui est comme le $in» (al-kdaf allati bayna [-gim wa-I-kaf wa-1-gim allati [ka-1-kaf wa-1-gim allati]
ka-1-sin). Fleisch (1961, p. 217), renvoyant a Ibn Ya“i§ (m. 643/1245), dit que «les deux reviennent au
méme ». Contextuellement, il doit bien, en effet, s’agir de deux descriptions d’une méme articulation,
car si I’on y voyait deux articulations différentes, on atteindrait non pas 42, mais 43 articulations.
Le chiffre de 42, donné par le Kitab, représente 1’addition des 29 articulations « primaires » (asliyya) et
de 13 secondaires (far‘iyya): six considérées comme bonnes dans la récitation coranique et la poésie,
contre sept, dont celle qui nous intéresse ici, qui ne le sont pas.

Ibn Ya‘i§ commente le Mufassal (p. 394) de Zamahsari (m. 538/1144) qui ne reprend pas la formu-
lation de Sibawayhi, mais compte huit articulations « considérées comme mauvaises» (mustahgana),
atteignant 43, les trois premicres étant al-kaf allati ka-1-gim wa-1-gim allati ka-1-kaf wa-1-gim allati ka-
[-sin «le kaf qui est comme le gim, le gim qui est comme le kdf et le gim qui est comme le sin». C’est
sur la base de ZamahSari qui fait trois articulations des deux de Sibawayhi, que Cantineau (1960) voit
non seulement un gim prononcé comme un kaf (qu’il interpréte bien comme g, p. 57-58) mais encore
un kaf prononcé comme un gim (qu’il interpréte comme une variante 5 inconditionnée, p. 64-65).

Bien que commentant Zamah3ari, Ibn Yais (X, p. 127 de notre édition du Sarh al-Mufassal) n’en
revient pas moins a la formulation de Sibawayhi:

«Quant au kaf, qui est entre le gim et le kaf, écrit-il, c’est, selon Ibn Durayd ', une variante dialec-
tale du Yémen, ou I’on dit, pour gamal, kamal, et, pour ragul, rakul. Elle existe aussi chez le commun
des habitants de Bagdad, ou elle est répandue et semblable a la lutga » (fa-amma al-kaf allati bayna
al-gim wa-I-kdf fa-qala Ibn Durayd hiya luga fi [-Yaman yagqiliina fi gamal kamal wa-fi ragul rakul
wa-hiya fi ‘awamm Bagdad fasiya Sabiha bi-I-lutga).

16 Célebre lexicographe, m. en 321/933, auteur de la Gamhara.
Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher

Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

On aura noté que cette réalisation est présentée une fois comme une variante régionale et, une
autre fois, comme une variante «sociale », s’apparentant (§abiha) a un défaut de langue. La lutga est
définie par Lisan al-‘Arab (art. LTG) comme «le fait de dévier une articulation en direction d’une
autre» (‘an ta‘dil al-harfila harf gayrihi), par exemple, I’incapacité a prononcer le /r/, alors réalisé [g]
ou [1], ou encore le /s/ prononcé [f] ou le /s/ [t] '7. La comparaison avec la lutga, qui est par définition
un fait individuel '8, est évidemment contradictoire avec sa caractérisation comme une réalisation
répandue dans le peuple de Bagdad. Elle confirme le soupgon qu’on a d’une prévention de lettré, qui
se pense comme appartenant a une «élite » miraculeusement préservée d’un «défaut» n’atteignant
que le vulgum pecus *°.

La réalisation [g] du /g/ est un phénomene bien attesté dans les dialectes arabes modernes

et, notamment, en Egypte. Contrairement a ce que croit Fiick (1955, p. 164), la tradition que cite
Mugaddasi ne constitue certainement pas un «parallele », interprétation par trop linguistique. En
fait, c’est un moyen d’attester 1’ancienneté et, par suite, 1’authenticité du trait. Voici cette tradition,
telle que citée par Muqaddasi: wa-qad ruwiya anna l-nabiyya salla llahu ‘alayhi wa-sallam utiya
bi-rawta ‘inda l-istigmar fa-algaha wa-qala hiya riks. La méme tradition est transmise, indique en
note I’édition De Goeje en renvoyant au Fa’ig de Zamahsari, avec istinga’ a la place de istigmar.
Fiick ne la traduit pas, se contentant de renvoyer au paragraphe 21 de la section Wudii’ de Buhari et
a la Concordance de Wensinck, s. v. riks. Collins (cf. Mugaddasi 2001, p. 82) traduit ainsi: «In fact
it is related concerning the Prophet —God’s peace and blessings be upon him— that a piece of dung
was brought him in connection with a ceremony of purification, and this he threw from him saying,
“it is ‘riks’” [instead of “rigs”] (filth)». On ne saurait pas cependant ce qu’est cette « cérémonie de
purification », si les grands dictionnaires arabes traditionnels, comme le Lisan al-‘Arab, ou arabisants
comme le Kazimirski, n’étaient heureusement plus concrets ! Istinga’ désigne étymologiquement
la défécation et, par métonymie, le geste suivant, appelé istigmar, qui est dérivé de gimar, mot qui
désigne les petits cailloux qu’on utilise pour s’essuyer (tamasahha bi-1-gimar). (art. GMR de Lisan
al-‘Arab). Aucun geste, fiit-ce le plus quotidien, n’échappe au figh.

La concordance de Wensinck (II, p. 220, 298) donne comme majoritaire la transmission avec riks
(outre le wudii’ de Buhari, la section fahara d’al-Tirmidi et celle d’al-Nasa’i, ainsi que le Musnad
d’Ahmad Ibn Hanbal). En revanche la transmission avec rigs est dans Ibn Maga (section fahdra).
Dans ces conditions, on doit se demander, ce qui de rigs ou riks, est primaire. Si I’on opte pour rigs
comme le fait implicitement Muqaddasi 2°, riks est-il, comme il le pense (cf. infra), une variante
régionale, ou n’est-il pas plutdt une variante combinatoire, due a la présence d’une sifflante (i. e. rigs
> riks), phénomene bien connu dans les dialectes arabes modernes (pour des exemples cf. Cantineau,
1960, p. 61, ¢)?

7 C’est le défaut connu en espagnol sous le nom de ceceo, le signe distinctif d’un groupe. On se souvient par exemple des
défaut contraire s’appelant seseo. Incroyables (et Merveilleuses) du Directoire qui « devaient
18 C’est ce qui ressort du long développement que lui consacre leur surnom a leur habitude de répéter a tout propos: c’est
al—éﬁhiz (Bayan, 1, p. 34 sq). Cf. également. Fiick, 1955, inc(r)oyable [€kojabl] » (Petit Robert).
P- 99. 20 Sans doute a cause des dix occurrences coraniques du terme,
19 11 peut cependant arriver qu’en un lieu et un temps déterminés, qui apparait comme un doublet de rijz.

ce qui serait un défaut de prononciation soit adopté comme

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

Enfin, un linguiste relévera ce que Mugaddasi dit du Huzistan (p. 418), zone de contact entre
persan et arabe :

«Souvent, ils mélangent leur persan a 1’arabe et disent in kitab wasla kon et in kar qgatda kon;
mieux : les voit-on parler persan, qu’ils passent a 1’arabe et, quand ils parlent une des deux langues,
on pense qu’ils ne maitrisent pas I’autre » (wa-katiran ma yamzugiina farisiyyatahum bi-l-‘ara-
biyya wa-yaqiiliina in kitab wasla kon et in kar qat‘a kon wa-ahsan ma tarahum yatakallamiina
bi-l-farisiyya hatta yantagqiliina ila al-‘arabiyya wa-ida takallamii bi-ahad al-lisanayn zananta
annahum la yuhsiniina al-ahar).

La seconde phrase décrit assez bien ce qu’on appelle code-switching (ou «alternance codique »).
La premiere donne deux exemples de phrases persanes, mais ou apparaissent bien des formes de
«mixité»: dans le premier, il y a un emprunt a ’arabe (kitab «livre») ; dans les deux, la formation
d’un verbe dénominatif, avec le verbe persan kardan («faire»), ici a I'impératif kon («fais »), mais une
base nominale arabe, waslan et gat‘an: «relie ce livre » (litt. ce livre reliure fais) et «cesse ce travail »
(litt. ce travail cessation fais). On peut risquer ici le terme de code-mixing *'. Sur ce point, Mugaddasi
est tres supérieur a un auteur tel qu’Ibn Haldiin, qui notant (1967, p. 1079) qu’au Maghreb I’arabe,
au contact du berbere, a évolué en «une autre langue mélangée » (luga uhra mumtaziga), ne donne
cependant aucun exemple, rendant par la-méme impossible toute interprétation dudit « mélange ».

Interprétation

Ce double statut de I’arabe peut évidemment s’interpréter comme I’existence de deux variétés.
Bien que Mugaddasi emploie ‘arabiyya comme nom générique de 1’arabe, 1’expression lisan al-gawm
introduit sans nul doute une discontinuité, et, dans le contexte, ¢’est bien 1’arabe comme lisan al-gawm,
et non |’arabe total, qui est vu comme constitué de lugar muhtalifa. Nous ne sommes donc plus dans
la conception ancienne, ou ces [ugat étaient vues comme de simples variantes, bonnes ou mauvaises,
d’une seule et méme langue: (al-luga) al-‘arabiyya. En ce sens, la situation linguistique décrite par
Mugqaddasi ne reléve en rien du « moyen arabe », en un sens historique de ce terme. Elle releve, en
fait, soit d’une situation de diglossie, soit d’une situation de bi- (ou plurilinguisme), selon qu’on a
affaire a des arabophones ou non-arabophones, avec possibilité d’ailleurs que les deux phénomenes
se combinent.

Mugqaddasi ne parle pas des lugat ou variétés locales d’arabe en termes linguistiques. En tout
et pour tout, sont mentionnés un trait phonologique et un trait morphologique, pour un seul parler
arabe, celui d’Aden! Aucun trait syntaxique n’est mentionné, hormis, bien sir, celui qu’implique le
terme de fasid, participe correspondant au nom d’action fasad, c’est-a-dire une «altération» ou une

2

Ma collegue de persan, Homa Lessan-Pezechki, consultée,
a attiré mon attention sur le fait qu’actuellement en persan
pour avoir I'interprétation «relie» et «cesse», il faudrait
que waslan et gat‘an soient écrits sans alif (i.e. wsl et gt,
prononcés approximativement comme vas! et rat‘). Dans
le second cas, avec un alif, le mot serait prononcé gat‘an
(ratan) et interprété comme un adverbe de sens « slirement »

et la phrase comme « fais-le, stirement». Sil’on observe que
le manuscrit C a justement gat sans alif, on soupgonne une
faute d’interférence: wasl et gat“ ayant été reconnus comme
des bases arabes et, en quelque sorte, les compléments
d’objet direct du verbe kardan, ont été munis du ranwinan
qui apparaitrait dans ce cas en arabe classique.

63

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

«disparition » des désinences casuelles et modales: nous verrons cependant ci-dessous ce qu’il faut
en penser. Quant au lexique, méme Fiick (1955, p. 166) est obligé d’admettre qu’ «il n’y indique pas
la région dans laquelle le terme est employé » et, par suite, qu’il n’est exploitable que recoupé avec
d’autres sources...

Ces lugat sont vues en fait de maniere épilinguistique, comme le montre le fait qu’elles font
I’objet d’une hiérarchie. Cette hiérarchie est fonction de deux parametres, I’'un géographique et 1’autre
humain : leur distance par rapport au « centre » (on a donc, dans I’ordre, Hedjaz et Najd qui constituent
ce «centre» (cf. infra), puis la Mésopotamie et la Syrie, enfin 1'Egypte et le Maghreb) ; 1’arabité ou
la non-arabité des locuteurs. Les deux criteres peuvent se combiner : 1’arabe de Haute-Mésopotamie
est meilleur que celui de Syrie parce que les habitants sont des Arabes ; le meilleur arabe de Basse
Meésopotamie est celui de Kiifa, compte tenu de la proximité géographique de cette ville avec la badiya
et de son €loignement des « Nabatéens ».

Auteur du 1v¢/x€ siecle, Muqaddasi se fait en réalité 1’écho, dans ses représentations, des différentes
theses en présence sur la langue arabe, ce qui entraine, plus qu’anachronisme, un écrasement de la
diachronie. Ainsi, au chapitre des «particularités des provinces », il cite al-Gahiz (m. 255/868) qui,
interrogé€ par le neveu d’al-Asma‘T (m. 213/828) sur les métropoles, indique, pour Kiifa, la fasaha **;
Mugaddasi, tout en lui donnant raison, n’en ajoute pas moins (p. 33, l. 15) bi-Makka fasaha : comment
ne pas voir dans cette rectification (illa anna) un écho direct de la these théologique, qui identifie, sur
une base scripturaire (Cor. 14, 4), la langue du Coran avec la lugat Qurays, et y voit, dogmatiquement
(i. e. comme langue du Coran), la luga al-fusha?

De méme quand il rapporte la variante riks du hadit, le commentaire qu’il fait montre que Mugaddasi
connait la et méme les theéses philologiques:

«les jurisconsultes se sont préoccupés de cela: ce qu’ils ont dit est possible, comme est possible qu’il

(Mahomet) ait employé€ cette maniere de parler et toutes les manieres de parler des Arabes, existant

dans les déserts de cette péninsule, mais ce qui y est plus correct, c’est la manicre de parler des

Hudayl, puis des deux Najd, puis du reste du Hedjaz, hormis les Ahqgaf, car leur langue est sauvage »

(wa-qad ta‘anna al-fuqahda’ hada fa-yagiizu ma qalishu wa-yagiizu an yakiina ista‘mala hadihi

[-luga wa-gami‘a lugat al-‘Arab mawgida fi bawadi hadihi al-gazira illa anna asahh biha lugat

Hudayl tumma al-Nagdayn, tumma bagiyyat al-Higaz illa I-Ahqaf fa-inna lisanuhum wahs) 3.

Ce texte est connu de Rabin (1951, p. 20), qui I'interpréte mal :
«The dialect of Hudayl is the most correct among all Arabs. After this comes the language of the
two (?) Nejd, then that of the remainder (sic) of Hijaz, except that of the Ahqaf, for their speech is

savage.»

22 Ce qui d’ailleurs ne va pas de soi, Gahiz comme al-Asma‘i du Hedjaz. Fiick releve comme fréquent I’emploi de wahs
étant connus pour leur relation avec Basra... chez Mugaddasi. Ce dernier I’a déja employé pour qualifier

23 Al-Ahqgaf ne sont pas les cotes (Fiick, 1955, p. 164), mais (p- 34, 1. 15) «la langue de Sayda». Sauf erreur, le terme
les «Dunes », région (nahiya) que Muqaddasi (p. 94) voit renvoie a ce que Muqaddasi appelle p. I aswat.

située dans ce qu’il appelle Nagd al-Yaman, donc au SE

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

Rabin 24 ne préte pas attention au fait que le texte a, non pas al-asahh, mais seulement asahh. Par
suite, le dialecte de Hudayl n’est nullement désigné comme « le plus correct», mais seulement comme
«plus correct», lui et ce qui est énuméré a sa suite, que les autres dialectes de la péninsule arabique.
Par suite encore, I’expression «le reste du Hedjaz », dont s’étonne Rabin, s’explique par la référence
implicite a la lugat Qurays comme al-luga al-fusha (cf. supra). Enfin, I’expression «les deux Najd »
s’explique par le fait que Muqaddasi distingue (p. 94) un «Nagd al-Higaz » et un «Nagd al-Yaman »,
distinction qui a pu étre favorisée par I’expression coranique al-nagdayn (Cor. 9o, 10).

Visiblement, Mugaddasi fait sienne la position dominante qui, tout en proclamant (pour des raisons
théologiques) la lugat Qurays al-luga al-fusha, n’en définit pas moins un domaine de I’arabe fasih plus
large, puisqu’il comprend, avec une partie du Hedjaz, I’ Arabie centrale (lugat Tamim de la tradition
arabe). Cet €largissement est rendu nécessaire par le fait que la luga al-fusha a des traits qui sont ceux
rapportés de la lugat Tamim mais non de la luga al-higaziyya (a laquelle appartient la lugat Qurays)
et vice-versa. L’exemple le plus célebre est le fameux rahfif al-hamza («allégement de la hamza»),
pratiqué, nous dit-on, par les gens du Hedjaz, a I’encontre du tahgiq al-hamza («réalisation effective
de la hamza »), pratiqué par les autres Arabes et qui est aussi le trait retenu par 1’arabe classique. La
délimitation du domaine de 1’arabe fasih a laquelle fait allusion Muqaddasi est exactement celle don-
née par un texte célebre, souvent cité, de Abii Nasr al-Farabi (m. 339/950) : du moins par la version
de ce texte, transmise par Suyiiti (m. 911/1505) dans le Muzhir (I, p. 211-212), mais aussi I’ Igtirah (p.
19-20) 25, et qui s’est imposée (car, dans le Kitab al-hurif, d’ou sort ce texte, tel qu’édité par Muhsin
Mahdi en 1969, on trouve en fait une autre version du méme texte, ce qui n’est pas sans poser quelques
problémes qu’on ne peut aborder ici) 2°. Mais dans les deux versions du texte est développée une méme
these que 1’on peut qualifier de « philosophique » : pour une «nation» (umma) donnée, la langue est
d’autant plus pure que ceux qui la parlent sont plus €éloignés des autres nations (et quand une nation
connait les deux éléments nomade et sédentaire, chez les nomades plus que chez les sédentaires, du fait
de leur plus grand isolement). Cette thése sera reprise par des grammairiens du 1v¥/Xx¢ siecle comme
Zaggagi, m. 337/949 (p. 89), et, abondamment, par Ibn Khaldin (notamment IV, chap. 22 et VI, chap.
46). C’est bien cette these que Muqaddasi adopte, éventuellement en 1’adaptant, comme dans le cas de
Kufa (cf. supra).

Mais Mugaddast fait aussi allusion a une autre position, a laquelle peut introduire le chapitre du
Sahibi d’Ibn Faris (m. 395/1004), intitulé bab al-gawl fi al-luga allati nuzzila bihd al-Qur’an («De la
langue, dans laquelle a été révélé le Coran») (p. 57-62), et symbolisée par la fameuse tradition, qui
a fait couler beaucoup d’encre : nuzzila al-Qur’an ‘ald sab‘at ahruf (variante : lugat) «le Coran a été
révélé selon sept articulations (ou manieres de parler)». Cette position, ou ahruf = lugat, n’est pas

24 Non plus que Fiick d’ailleurs, cf. p. 164. Dar al-Qalam (1997-2000). C. Gilliot nous a informé, depuis
25 Le texte du Igtirah est généralement meilleur que celui du Le Caire, qu’un 5° en était paru, toujours a Damas, en 2002,
Muzhir, sans doute parce que moins souvent copié. En outre, etun 6°a Riyadh en 2005. Ces 6 vols ne représentent environ
Suyiti y indique sa source immédiate : le commentaire fait qu’un tiers du commentaire.
par Abi Hayyan al-Garnati (m. 745/1344) sur le Tashil de 2 Sur les deux versions de ce texte, cf. Langhade (1994,
Ibn Malik (m. 672/1274). Ce commentaire est en cours p- 248-258). Pour une autre interprétation, cf. Larcher,
d’édition, par Hasan Hindawi, sous le titre al-Tadyil wa-I- (a paraitre).

Takmil fi Kitab al-Tashil. 4 vols en sont parus a Damas, a

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

gratuite. Elle a été élaborée pour rendre compte de certaines «bizarreries », grammaticales ou lexicales,
de la langue coranique. Ainsi Cor. 20, 63 inna hadani la-sahirani («ce sont deux magiciens»), ol
apparait dans le champ de inna un nominatif (au lieu du «classique » accusatif) n’est-il plus expliqué
comme une «faute» (hata’), elle-méme reflet d’un /lahn, dlie a un copiste (katib), explication appuyée
sur une tradition attribuée a ‘A’i%a: il est expliqué comme une variante (luga) de I’arabe, appartenant
aux al-Harit b. Ka‘b (groupe Madhig du Yémen occidental). Nous résumons ici ce que dit al-Farra’
(m. 207/822) dans les Ma‘ani (11, p. 183-184), a propos de ce verset. Pour concilier la these théologique,
qui identifie, sur une base scripturaire, la langue du Coran a la lugat Qurays et I’hypothese philologique
de I’occurrence dans le Coran de lugat autres que celle de Qurays, les philologues donnent I’argument
suivant, qui remonte au moins a al-Farra’ 27: La Mecque étant un centre de pelerinage intertribal, les
Qurays ont pu ainsi connaitre toutes les /ugar. Le méme argument est utilisé par al-Farra’ lui-méme
et, a sa suite, Ibn Faris (p. 52-53) pour justifier que la lugat Qurays soit la luga al-fusha: connaissant
toutes les lugat, les Qurays ont pu choisir le meilleur de chaque parler arabe. La double fonction du
méme argument est parfaitement résumée dans un texte postérieur, mais reprenant évidemment des
sources antérieures, le Gara’ib al-Qur’an (I, p. 21) de Nisabari (m. 730/1329):
«C’est que les Qurays sont les voisins [protégés] du sanctuaire. Les différentes tribus arabes venaient
chez eux pour le pelerinage. Ils entendaient leurs manieres de parler et choisissaient ce qu’il y a de
meilleur dans chacune. Ainsi leur parler est-il devenu pur et s’est-il ajoutée, pour eux, avec cela,
la connaissance de la maniere de parler des autres » (wa-dalika anna Qurays tugawiru al-bayt wa-
kanat ahya’ al-‘Arab ta’ti ilayhim li-1-hag ¢ wa-yastami‘ana lugatihim wa-yahtarina min kulli luga
ahsanaha fa-safa kalamuhum wa-gtama‘a lahum ma‘a dalika al-ilm bi-lugat gayrihim).

C’est bien a cette these que fait allusion Muqaddasi en considérant le riks du hadit comme un
«yéménisme ».

CONCLUSION

Un linguiste arabisant d’aujourd’hui ne saurait donc partager 1’enthousiasme que Muqaddasi a
parfois suscité en matiere linguistique. Mais si:

1. L’on fait la part de ce qui revient a la théologie, a laquelle nul ne peut échapper dans un univers
dogmatique ;

2. Sil’on pointe la cohérence de Muqaddasi, qui se souvient p. 183 ou p. 203 de ce qu’il a écrit p. 32
(exemples de rakik /rakaka, takallafa) et que I’ on tire les conséquences, implicites, mais logiques, de
ce qu’il dit explicitement, on arrive a la conclusion, plus sociolinguistique qu’historique, que I’arabe
est a la fois langue véhiculaire et langue vernaculaire et, surtout, que, comme langue véhiculaire, il est
d’autant mieux maitrisé qu’il n’est pas en méme temps langue vernaculaire de ceux qui I’emploient.

27 Dans un texte exhumé par Paul Kahle (1875-1964) (Kahle,
1959 [1947], p. 345-346). Sur ce texte, cf. Larcher 2005.

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

Tel est le sens des notations faites a propos du « Machrek » d’une part, du grand cadi de Bagdad
d’autre part, méme s’il faut sans doute faire la part de la flatterie ® ici, de la polémique 1a. Si I’on
observe que la seule mention explicite de lahn, terme qui présuppose i‘rab, est faite a propos de ce haut
dignitaire religieux dans son maglis, et qu’elle prend place apres et dans le prolongement méme de la
mention des fonctionnaires (litt. « scribes »), on posera que le couple lahn/i‘rab concerne le seul arabe
véhiculaire, et, plus précisément, un usage oralisé de la langue écrite 9. En outre I’observation que
I’assistance n’y trouve rien a redire montre qu’il ne s’agit pas d’un cas d’espece, concernant un individu
en particulier, mais en fait toute une caste (méme si Muqgaddasi lui-méme se voit épargné!).

En ce sens, nous sommes tres loin, au 1v¥/x® siecle, du fasad al-luga des 1°"-11°/vii®-vi® siecles,
caractérisé par ces mémes lahn, mais donné comme une conséquence de la sédentarisation et du
mélange de populations consécutives a la conquéte islamique et concernant (réalité ou fiction, ce n’est
pas le lieu d’en débattre) la langue parlée 3°. Par suite, le fasad al-luga des 1°-11/vii®-vine© siecles a
été régulierement interprété (a tort ou a raison) depuis le X1x® siecle par la linguistique historique,
essentiellement allemande, comme du « moyen arabe », ¢’est-a-dire une évolution en cours d’un type
ancien arabe (caractérisé par la flexion désinentielle et donc plus synthétique et a ordre des mots plus
libre) vers un type néo-arabe (caractérisé par la disparition de cette flexion et donc plus analytique et a
ordre des mots moins libre). Celui du 1v¢/Xx€ siecle ne peut plus 1’étre que comme de I’ «arabe moyen »,
c’est-a-dire le reflet de la tension dialectique existant entre deux variétés d’arabe. Si notre interprétation
est correcte, cela veut dire que Muqaddasi constitue un maillon important dans la reconnaissance,
suggérée par I’emploi de I’expression lisan al-qawm, d’une situation linguistique qui sera pleinement
reconnue par Ibn Haldiin : dans la Mugaddima (VI, chap. 47 et 48, p. 1073-1080), celui-ci pose trois
lugat (lugat Mudar «langue de Mudar » i. e. notre arabe «classique», lugat al-‘Arab li-hada [-‘ahd
«langue des Bédouins de ce temps » et lugat ahl al-hadar «langue des sédentaires », i. e. nos dialectes
nomades et sédentaires) explicitement présentées comme des variétés séparées les unes des autres.

8 Cf. Miquel, 1963, p. 72, n. 4. si le caractere «spontané» de 1’arabe sans i‘rab restreint

29 Un grammairien comme Zaggagi reconnait explicitement I’arabe avec i‘rab a un usage «surveillé » (ce que nous avons
(p- 95) que «la plupart des gens parlent spontanément sans appelé ci-dessus, par imitation de I’anglais formal, formel).
i‘rab, qu’ils ne connaissent pas, comprenant ainsi les autres Cette conception subsiste dans la terminologie arabe de la
et se faisant comprendre d’eux » (aktar al-nas yatakallamiina diglossie: al-luga al-‘ammiyya (vs al-luga al-fusha). On
‘ala sagiyyatihim bi-gayr i‘rab wa-la ma‘rifa minhum bi-hi voit combien 1’expression de Muqaddasi, lisan al-gawm,
fa-yafhamiina wa-yufhimina gayrahum mitl dalika). Dans la dépasse cette fiction.

mesure ol «la plupart des gens » devient a la page suivante  3° Cf. notamment Zaggagi, p. 89.
la ‘@Gmma, I’ arabe avec i‘rab est1’apanage de la sassa, méme

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I’'arabe au IV e/Xe siécle?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

PIERRE LARCHER

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Etudes

Cantineau, Jean (1960),
Cours de phonétique arabe (édition originale
réimprimée) suivi de Notions générales de
phonétique et de phonologie. Klincksieck,
Paris [également repris dans Cantineau, Jean,
Etudes de linguistique arabe. Mémorial Jean
Cantineau, Klincksieck, Paris, 1960].

De Goeje, M. J. (1967),
Indices, Glossarium et Addenda et Emendanda
ad-Part I-111, Brill, Leyde.

Fleisch, Henri (1961),
Traité de philologie arabe 1. Préliminaires,
phonétique, morphologie nominale, Imprimerie
catholique, Beyrouth.

Fleischer, Heinrich (1847),

“Ueber einen griechisch-arabischen Codex
rescriptus der Leipziger Universitits-Bibliothek”,
Zeitschrift der Deutsche Morgenlindische
Gesellschaft 1, Leipzig, p. 148-160 [repris dans
Kleinere Schriften 111, chap. xxu1, Leipzig, 1885-
1888, p. 378-388].

Fiick, Johann (1955),
‘Arabiya. Recherches sur I’histoire de la langue
et du style arabe, Didier, Paris [tr. fr. de Arabiya.
Untersuchungen zur arabischen Sprach- und
Stilgeschichte, Abhandlungen der sidchsischen
Akademie der Wissenschaften zu Leipzig,
Philologisch-historische Klasse. Band 45, Heft 1,
Akademie Verlag, Berlin, 1950].

Kahle, Paul (1947', 1959%),
The Cairo Geniza, Basil Blackwell, Oxford.

Kassab, Jean (1970),
Manuel du parler arabe moderne au Moyen-
Orient 1, Imprimerie nationale et Geuthner, Paris.

Langhade, Jacques (1994),
Du Coran a la philosophie. La langue arabe et
la formation du vocabulaire philosophique de
Farabi, préface de Jean Jolivet, Ifead, Damas.

Larcher, Pierre (2005),
«D’Ibn Faris a al-Farra’ ou un retour aux sources
sur la luga al-fusha», Asiatische Studien/Etudes
asiatiques LIX/3, Peter Frank, Berne, p. 797-814.

— (a paraitre),
« Un texte d’al-Farabi sur la ‘langue arabe’
réécrit ? ».

Lewicki, Tadeusz (1953),
“Une langue romane oubliée de I’ Afrique du
Nord. Observations d’un arabisant”, Rocznick
Orientalistyczny XVII, Varsovie, p. 415-480.

Miquel, André (1967", 1973?),
La géographie humaine du monde musulman
Jjusqu’au milieu du R¥ siecle. Géographie et
géographie humaine dans la littérature arabe des
origines a 1050, Mouton, Paris et La Haye.

—(1988),
La géographie humaine du monde musulman
Jusqu’au milieu du R¥ siécle. Les travaux et les
Jours, Editions de I’Ehess, Paris.

— (2003),
«Langues et langage,
Le cas de Muqaddasi», dans Jérdme Lentin et
Antoine Lonnet (éd.), Mélanges David Cohen.
Etudes sur le langage, les langues, les dialectes,
les littératures, offertes par ses éleves, ses
collegues, ses amis présentées a l’occasion de son
quatre-vingtieme anniversaire, Maisonneuve et
Larose, Paris, p. 497-501.

Rabin, Chaim (1951),
Ancient West-Arabian, Taylor’s Foreign Press,
Londres.

Robin, Christian (a paraitre),
« Himyaritic », Encyclopaedia of Arabic
Language and Linguistics. Brill, Leyde.

Versteegh, Kees (1997', 2001?),
The Arabic Language, University Press,
Edinburgh.

Zaborski, Andrzej (2004),
« Etymology, Etymological Fallacy and the
Pitfalls of Litteral Translation of some Arabic and
Islamic Terms», dans R. Arnzen & J. Thielmann
(eds) Words, Texts and Concepts Cruising the
Mediterranean Sea, Studies on the Sources,
Contents and Influences of Islamic Civilization
and Arabic Philosophy and Science Dedicated
to Gerhard Endress on his Sixty-Fifth Birthday,
Peeters, Louvain, p. 143-147.

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I'arabe au IV e/Xe siecle?

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

QUE NOUS APPREND VRAIMENT MUQADDASI DE LA SITUATION DE LUARABE AU Ive/Xe SIECLE ?

Sources

Farabi, Abu Nasr al- (1969),
Kitab al-hurif (Alfarabi’s Book of Letters), éd.
Muhsin Mahdi, Dar el-Machreq, Beyrouth.

Farra’, Abu Zakariyya Yahya b. Ziyad (1404/1983),
Ma‘ani al-Qur’an, 3¢ éd., 3 vol., ‘Alam al-kutub,
Beyrouth.

Gahiz, Abi ‘Utman ‘Amr b. Bahr al- (1367/1948),
Kitab al-bayan wa-I-tabyin, éd. ‘Abd al-Salam
Muhammad Hartn, 4 parties en 2 vols, Le Caire.

Ibn Faris, Abii I-Husayn Ahmad (1383/1964),
al-Sahibi fi figh al-luga wa-sunan al-‘arab fi

kalamiha 1, éd. Moustafa el-Chouémi, A. Badran

& Co, Beyrouth.

Ibn Haldtin, Wali I-din “‘Abd al-Rahman b. Muhammad
(1967),
Al-Mugaddima 1. du Kitab al-‘ibar, Maktabat al-
madrasa et Dar al-kitab al-lubnani, Beyrouth.

Ibn Ya‘is, Muwaffaq al-din Ya“i§ b. ‘Ali (s.d.),
Sarh al-Mufassal, 10 vols, Idarat al-tiba‘a al-
muniriyya, Le Caire.

Mugaddasi, Sams al-din Abii ‘Abd Allah Muhammad
b. Ahmad b. Abi Bakr al-Banna al-Sami (1877,
19062),
Descriptio Imperii Moslemici auctore Sams ad-

din Abdallah Mohammed ibn Ahmed Ibn Abt Bekr

al-Banna al-Bassari al-Muqgaddast, edidit M. J.
De Goeje, editio tertia (photomechanice iterata),
Lugduni Batavorum apud E.J. Brill, 1967.

— (2001),
The Best Divisions for Knowledge of the Regions
[texte imprimé] = Ahsan al-Taqgasim fi Ma‘rifat
al-Aqalim / Al-Mugaddast ; translated by Prof.
Basil Collins ; reviewed by D" Muhammad

Hamid Alta’1, (sous la dir. du) Center for Muslim

Contribution to Civilization, Royaume Uni.

— (1963),
Ahsan al-tagasim fi ma‘rifat al-aqalim
(La meilleure répartition pour la connaissance
des provinces), traduction partielle,
annotée par André Miquel, Ifead, Damas.

Nisabiri, Nizam al-din al-Hasan b. Muhammad b. Husayn
al-Qummli,
Gara’ib al-Qur’an wa-Raga’ib al-Furgan
(cf. Tabar).

Sibawayhi, Abt Bisr ‘Amr b. ‘Utman b. Qanbar (1966-
1977),
Al-Kitab, éd. par ‘Abd al-Salam Muhammad
Hariin, 5 vols, Le Caire [réimp., ‘Alam al-kutub,
Beyrouth, s.d.].

Suydti, Galal al-din ‘Abd al-Rahman Abi Bakr al-Suyuti
(1359 H.),
Kitab al-lqtirah fi ‘ilm usil al-nahw, Haydarabad
[reimp. Dar al-Ma“arif, Alep, s.d.].

— (s.d.),
Al-Muzhir fi ‘ulim al-luga wa-anwda‘iha,
éd. Muhammad Ahmad Gar al-Mawla, ‘Ali
Muhammad al-Bagawi et Muhammad Abi 1-Fadl
Ibrahim, 2 vols, Tsa al-Babi al-Halabi, Le Caire.

Tabari, Aba Ga‘far Muhammad b. Garir (1323-1329/
1905-1911),
Gami® al-Bayan fi tafsir al-Qur’an 1-XXX, Biilaq,
al-Matba‘a al-kubra al-amiriyya,
réimp. Dar al-ma‘rifa, Beyrouth, 1392/1972.

Kitab al-Idah fi ‘ilal al-nahw, éd. Mazin Mubarak,
2¢ éd., Dar al-Nafa’is, Beyrouth.

Dictionnaires et instruments de travail

Ibn Manziir, Muhammad b. Mukarram b. ‘Ali b. Ahmad al-

Ansari al-Ifriqi al-Misri Gamal al-din Abi 1-Fadl
Ibn Manzar (s.d.),

Lisan al-‘Arab al-muhit, éd. par Yusuf Hayyat,
4 vols, Dar Lisan al-‘Arab, Beyrouth.

Anlsl 40 (2006), p. 53-69 Pierre Larcher

Wensinck, Arent Jan (1936-1969),
Concordance et indices de la Tradition
musulmane, les six livres, le Musnad d’al-Darimi,
le Muwatta’ de Malik, le Musnad d’Ahmad Ibn
Hanbal 1- V111, Brill, Leyde.

Que nous apprend vraiment Mugaddasi de la situation de I'arabe au IV e/Xe siecle?

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

69


http://www.tcpdf.org

