
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 40 (2006), p. 53-69

Pierre Larcher

Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


53

Annales islamologiques 40—2006

	 1	Versteegh (1997), auteur toujours très bien informé, cite 
Muqaddasī (1997, p. 130-131), sans donner aucune référence : 

le jugement élogieux qu’il porte sur lui nous semble devoir 
tout à Fück. 

Que nous apprend vraiment Muqaddasî  
de la situation de l’arabe au IVe/Xe siècle ? 

Il y a plus de cinquante ans, Johann Fück (1894-1974) consacrait un chapitre entier de ˁArabīya 
à « l’exposé par Muqaddasī de la situation linguistique du domaine islamique au ive/xe siècle » 
(Fück 1955, chap. xii, p. 163-175). De fait, l’ouvrage de ce géographe, Kitāb aḥsan al-taqāsīm fī 

maˁrifat al-aqālīm, achevé en (ou autour de) 375/985, « contient un grand nombre de renseignements 
sur les questions de langue » (Fück 1955, p. 163). André Miquel, dans le tome I (1967, p. 358-362) 
de son grand œuvre, a proposé une évaluation critique de certains de ces renseignements. À la fin 
du tome IV (1988, p. 333-344), il consacre un développement aux « langues », dont une des sources 
principales est Muqaddasī. Il reviendra plus précisément sur ce dernier à date ultérieure (Miquel 2003). 
Nous voudrions reprendre le dossier là où Miquel l’a laissé et, où, sauf erreur de notre part, personne 
n’est intervenu depuis 1, en nous posant la question : qu’est-ce qu’un linguiste arabisant d’aujourd’hui 
peut vraiment tirer de ce que dit Muqaddasī ? Nous limiterons notre enquête à l’arabe (alors même 
que Muqaddasī s’intéresse au moins autant, sinon plus, au persan), ne traitant d’autres langues que 
quand celles-ci sont au contact de l’arabe (ou l’arabe à leur contact).

	 Description

Dès la page 1 de son ouvrage, Aḥsan al-taqāsīm fī maˁrifat al-aqālīm, Muqaddasī indique qu’il se 
propose une science, consistant, entre autres choses, « en la mention de la différenciation des habitants 
des pays, en ce qui concerne leur parler, leurs sons et leurs langues, ainsi que leurs couleurs » (wa-huwa 
ḏikr (…) iḫtilāf ahl al-buldān fī kalāmihim wa-aṣwātihim wa-alsinatihim wa-alwānihim). Des trois 
termes employés, kalām, aṣwāt (pl. de ṣawt) et alsina (pl. de lisān), le plus global est le premier, qui 
dénote la parole, le discours. Le troisième désigne la langue, comme organe, et, par métonymie, le 
langage articulé au moyen de cet organe. Enfin le deuxième renvoie, sans conteste, à l’aspect phonique 
de la langue. À la page suivante, il précise « qu’il n’a parachevé la collecte de cette science qu’après 
(…) avoir considéré les langues et les couleurs afin de les classer » (wa-mā tamma lī ǧamˁuhu illā 

Pierre Larcher 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

54

baˁda (…) tafaṭṭunī fī l-alsun wa-l-alwān ḥattā rattabnāhā). On retrouve le couplage de la langue 
et de la « race 2 ».
De la page 24 à la page 30, Muqaddasī a un long développement intitulé ḏikr al-asāmī wa-ḫtilāfihā 

(litt. « Mention des noms et de leur différenciation »), où il traite d’abord des homonymes, en matière 
de toponymie (tattafiq asmā’uhā wa-tatabāyan mawāḍiˁuhā), i. e. de lieux différents portant le même 
nom (par exemple Tripoli de Syrie et Tripoli de Barbarie) (p. 24-30) ou le même surnom ou encore 
de lieux qui ont plus d’un nom ou encore sont appelés de manière métonymique. Et c’est à la suite de 
ce développement qu’il traite « des choses, où divergent les habitants des provinces » (al-ašyā’ allatī 
yaḫtalif fīhā ahl al-aqālīm), c’est-à-dire des différents noms qui sont donnés, selon les lieux, à une 
même chose, par exemple (premier exemple de la liste), pour le boucher, laḥḥām, ǧazzār et qaṣṣāb. 
Et c’est en conclusion de ces deux pages de synonymes (p. 30-32) que Muqaddasī écrit (p. 32, 

l. 3-7) :
« de tels exemples sont nombreux : si l’on embrassait le tout, l’ouvrage s’allongerait. Nous parlerons 
de chaque province dans la langue de ses habitants, nous disputerons selon leur méthode et nous 
citerons de leurs proverbes, pour faire connaître leur manière de parler et les usages reçus de leurs 
jurisconsultes, mais si nous sommes ailleurs que dans les provinces, comme dans ces chapitres-ci, 
nous parlerons la langue de la Syrie : c’est la langue de ma province, celle où j’ai grandi et où 
j’ai disputé selon la méthode du cadi Abū l-Ḥusayn al-Qazwīnī, le premier maître auprès duquel 
j’ai étudié » (wa-in istawˁabnāhu ṭāla al-kitāb wa-sanatakallamu fī kull al-aqālīm bi-lisānihim 
wa-nunāẓiru ˁ alā ṭarīqatihim wa-naḍribu min amṯālihim li-tuˁrafa luġatuhum wa-rusūm fuqahā’ihim 
fa-in kunnā fī ġayr al-aqālīm miṯl hāḏihi al-abwāb takallamnā bi-luġat al-Šām li-annahā iqlīmī 
allaḏī bihi naša’tu wa-nāẓartu ˁalā ṭarīqat al-qāḍī Abī l-Ḥusayn al-Qazwīnī li-annahu awwal 
imām ˁalayhi darastu).

Pris à la lettre, le propos de Muqaddasī est excessif : il ne s’assimile évidemment pas l’usage 
linguistique de chaque province décrite, arabophone et moins encore non arabophone. Tout au plus, 
donne-t-il une idée sommaire de la situation linguistique de chacune. Une fois la part faite du procédé 
rhétorique, on peut alors tirer certains enseignements de ce qu’il dit. Ainsi, quand il poursuit (p. 32, 
l. 7-10) : 
« ne vois-tu pas notre éloquence, s’agissant de la province du Machrek, parce qu’ils sont les plus 
corrects des gens, en matière de [langue] arabe, parce qu’ils se la sont imposée vraiment et l’ont 
apprise de fond en comble, puis la défectuosité de notre discours, s’agissant de l’Égypte et du 
Maghreb, et sa grossièreté, s’agissant de la région des Marais, parce que c’est la langue du peuple ? » 
(a-lā tarā ilā balāġatinā fī iqlīm al-Mašriq li-annahum aṣaḥḥ al-nās ˁarabiyyatan li-annahum 
takallafūhā takallufan wa-taˁallamūhā talaffufan ṯumma ilā rakākat kalāminā fī Miṣr wa-l-Maġrib 
wa-qubḥihi fī nāḥiyat l-Baṭā’iḥ li-annahu lisān al-qawm).

	 2	Muqaddasī emploie ici l’autre pluriel de lisān. En arabe 
coranique n’apparaît que le pluriel alsina. En arabe moderne, 
alsina et alsun distinguent entre les deux sens de lisān, alsina 

renvoyant à lisān comme organe et alsun à lisān comme 
langue articulée au moyen de cet organe.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

55

Ce n’est pas Muqaddasī, lui-même, qui est « éloquent », « défectueux » ou « grossier » selon qu’il 
parle du Machrek, de l’Égypte et du Maghreb ou des Marais. C’est l’arabe de (ou dans) ces provinces 
qu’il qualifie de tel. Ces qualifications seraient purement impressionnistes si Muqaddasī ne prenait 
soin de les justifier. 
Commençons par rappeler que Muqaddasī écrit à une époque où Bagdad est le centre du monde 

musulman. Par suite, Orient (Šarq) et Occident (Ġarb) y désignent, par rapport à Bagdad, les parties 
orientale et occidentale de ce monde. Et, par suite encore, le Machrek est inclus dans le Šarq, où il 
désigne précisément l’État iranien des Sāmanides (capitale Nīšāpūr) (p. 7, l. 20-21), de même que le 
Maghreb (qui inclut l’Andalousie) est inclus, avec la Syrie et l’Égypte, dans le Ġarb. La partie orientale 
constitue les six « provinces des non-Arabes » (aqālīm al-ˁaǧam ou al-aˁāǧim ou al-ˁaǧamiyya) du 
mamlakat al-islām ; la Basse et la Haute Mésopotamie et la partie occidentale du monde musulman 
en constituent les huit « provinces des Arabes » (aqālīm al-ˁArab ou al-ˁarabiyya) 3.
La balāġa du « Machrek » (au sens ci-dessus rappelé) est vue comme une conséquence de l’« extrême 

correction, en matière d’arabe » (asaḥḥ al-nās ˁarabiyyatan) de ses utilisateurs, elle-même vue 
comme la conséquence d’un apprentissage, tout à la fois soigné et détaillé (takallafūhā takallufan wa-
taˁallamūhā talaffufan) 4. À l’inverse, la défectuosité (rakāka) de l’arabe en Égypte et au Maghreb et 
sa grossièreté (qubḥ) dans la région des Marais y est présentée comme une conséquence de ce qu’il 
est « la langue du peuple » (lisān al-qawm). 
L’emploi explicite de cette expression remarquable 5, à propos de ces provinces, implique qu’au 

« Machrek » l’arabe n’est pas « la langue du peuple ». Rappelons que qawm désigne étymologiquement, 
comme nom lié au verbe qāma (« se dresser »), les guerriers de la tribu (cf. français goum), puis, par une 
première extension, les hommes de la tribu (par opposition aux femmes) 6 et, par une seconde extension, 
l’entièreté du groupe tribal. Dans la mesure où qawm est un ensemble d’individus ayant un ancêtre en 
commun, on comprend qu’à l’époque moderne, même si le terme de umma lui a été préféré pour désig-
gner la nation, les dérivés qawmī et qawmiyya n’en ont pas moins été employés pour dire « national » et 
« nationalisme ». Par contraste, l’arabe au « Machrek » est donc présenté implicitement comme une langue 
étrangère (et non pas « nationale »), de quelques-uns (et non pas de tous ou d’un groupe important).
Ainsi, dès le départ, Muqaddasī oppose, en fait, deux statuts de l’arabe. D’une part, celui d’une 

langue véhiculaire, langue apprise d’une minorité lettrée en milieu non arabophone 7, se caractérisant 
par sa correction grammaticale (ṣiḥḥa) et l’élévation du style (balāġa). Et d’autre part, celui d’une 
langue vernaculaire, se caractérisant, à l’inverse, par sa « défectuosité » (rakāka), en Égypte et au 

	 3	Cf. p. 7 et aussi p. 9, p. 10, 16, 37, 63…, pour cette division 
et l’apparition des différents termes.

	 4	Lecture donnée par la version B(erlin) et préférable à 
talaqqufan, donnée par C(onstantinople), retenue par De 
Goeje. L’idée de promptitude de ce dernier terme nous 
paraît contradictoire avec takallafa, avec lequel talaffuf 
(qui renvoie au fait de s’envelopper dans un manteau) est 
au contraire cohérent.

	 5	L’association des deux termes est coranique, apparaissant 
en 14, 4 : mā ’arsalnā min rasūlin ’illā bi-lisāni qawmihi li-
yubayyina lahum « Nous n’avons envoyé d’envoyé que dans la 

langue de son peuple pour leur rendre (les choses) claires ». C’est 
ce verset qui sert de fondement scripturaire à l’identification 
de la langue du Coran avec la luġat Qurayš.

	 6	Cor. 49, 11 donne un exemple de cette opposition, cf. 
également art. QWM de Lisān al-ˁArab de Ibn Manẓūr (m. 
711/1311).

	 7	Cf. p. 334, où sont décrites les différentes variétés de persan 
du Ḫurāsān. Celui de Nīsābūr est le premier mentionné : 
Muqaddasī le décrit comme « châtié » ( faṣīḥ) et « intelligible » 
(mafhūm), quoique présentant certaines particularités qu’il 
énumère.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

56

Maghreb, voire sa « grossièreté » (qubḥ), dans la région des Marais. Dans le contexte, on peut considérer 
que rakāka s’oppose à ṣiḥḥa comme l’incorrection à la correction grammaticale. Nous verrons un 
peu plus loin le sens exact de qubḥ.
On retrouve quelques-unes des notations faites ici dans les chapitres que Muqaddasī consacre 

à chacune des provinces, et, plus particulièrement, dans l’appendice à chacune intitulé ḥaml šu’ūn 
hāḏā al-iqlīm (« L’état de cette province »).
Ainsi, à propos de l’Égypte (p. 203, l. 5) est-il dit que « leur langue est arabe, mais elle est défect-

tueuse et relâchée, et leurs “protégés” conversent en copte » (luġatuhum ˁarabiyya ġayra annahā 
rakīka riḫwa wa-ḏimmatuhum yataḥaddaṯūna bi-l-qibṭiyya) 8. Le nom-adjectif rakīk fait écho au 
nom-substantif rakāka, même si Muqaddasī ajoute ici une autre notation : l’existence d’un double 
clivage linguistique et confessionnel. Le même adjectif riḫw se retrouve un peu plus loin, dans l’alinéa 
consacré aux « défauts » (ˁuyūb) de la province et, notamment, ceux attribués aux Égyptiens par les 
Syriens, mais qualifiant cette fois kalām : « Ils parlent yā sīdī mollement, comme les femmes. Dieu te 
garde d’être ainsi ! » (kalāmuhum yā sīdī riḫw miṯl al-nisā’ aˁazzaka llāhu mā laka kaḏā) 9. 
En revanche, à propos du Maghreb (p. 243, l. 6), il va plus loin, notant que « leur langue est arabe, 

mais est fermée [à la compréhension, i. e. difficile à comprendre] 10, différente de ce que nous avons 
mentionné à propos des [autres] provinces » (luġatuhum ˁ arabiyya ġayra annahā munġaliqa muḫālifa 
limā ḏakarnā li-l-aqālīm). En outre, l’arabe, au Maghreb, y coexiste au moins avec deux autres langues : 
« ils ont une autre langue, proche de celle des Romains » (wa-lahum lisān āḫar yuqārib al-rūmī), d’une 
part ; et d’autre part, « la majorité des habitants, dans les campagnes de cette province, sont des Berbères 
(…) dont la langue est incompréhensible » (wa-l-ġālib ˁ alā bawādī hāḏā l-iqlīm al-Barbar (…) lā yufham 
lisānuhum). Si al-Rūm, pour des raisons historiques (le fait que la conquête islamique, au Levant et en 
Afrique du Nord, se soit faite au détriment de Byzance), désigne généralement les Romains d’Orient, 
les meilleurs auteurs de langue arabe n’ignorent pas que la romanité, linguistiquement, est duelle, 
grecque, bien sûr, mais aussi latine. Ainsi Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406), traitant des différentes écritures 
dans la Muqaddima (p. 1025) écrit-il : «on y compte l’écriture latine, l’écriture de ceux des Rūm qui 
sont Latins, et qui ont aussi une langue qui leur est propre » (wa-minhā al-ḫaṭṭ al-laṭīnī ḫaṭṭ al-laṭīniyyīn 
min al-Rūm wa-lahum ayḍan lisān muḫtaṣṣ bi-him). Si l’on observe que Muqaddasī nous dit lui-même 
(p. 219, l. 7-8) qu’il n’a pas visité l’Andalousie et qu’il mentionne en même temps le berbère, il s’agit 
donc probablement ici des parlers romans d’Afrique du Nord, alors encore vivants (cf. Lewicki 1953). 
En outre, le berbère étant explicitement présenté comme rural, le roman est implicitement présenté 

	 8	Sur l’interprétation qu’un linguiste peut faire de ḏimma, voir, 
en dernier lieu, Zaborski (2004).

	 9	Collins (cf. Muqaddasī 2001, p. 174) ) interprète yā sīdī dans 
le champ de kalām comme une citation (normalement, elle 
devrait être introduite par qawl « dire ») et par suite comprend 
« their speech when they say ‘yā sīdī’ is languid like that 
of women ». Dans la mesure où il s’agit des Égyptiens vus 
par les Syriens, il vaut mieux imaginer un dialogue entre 
Syriens : par suite, yā sīdī s’adresse à l’interlocuteur fictif 

(c’est le terme toujours employé en Syrie dans une situation 
de ce genre), comme s’adresse à lui le souhait conjuratoire 
qui suit. Si notre interprétation est correcte, on peut alors 
dire qu’à cet endroit Muqaddasī parle en quelque manière 
« la langue de la Syrie ». Notre interprétation n’exclut pas 
que yā sīdī puisse être en même temps mimétique.

	 10	Nous suivons l’interprétation de De Goeje dans son Glossaire, 
p. 311, pour la forme VII, également retenue par Fück (1955, 
p. 165). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

57

comme urbain. Bien sûr, le Maghreb incluant la Sicile et l’Andalousie, l’expression « langue proche 
de celle des Romains » peut s’appliquer également à ceux de l’île et de l’Espagne musulmane 11.
Quant aux Marais, il y revient en conclusion du développement qu’il consacre aux langues du ˁ Irāq 

(Basse Mésopotamie) (p. 128, l. 7-9) : 
« leurs manières de parler diffèrent : la plus correcte est celle de Koufa, du fait de leur proximité de la 
steppe et de leur éloignement des Nabatéens ; au-delà, elles sont belles, mais corrompues, spécialem-
ment (à) Bagdad. Quant aux Marais, ce sont des Nabatéens, sans langue ni raison » (wa-luġātuhum 
muḫtalifa aṣaḥḥuhā al-kūfiyya li-qurbihim min al-bādiya wa-buˁdihim mina l-Nabaṭ ṯumma hiya baˁda 
ḏālika ḥasana fāsida bi-ḫāṣṣatin Baġdād wa-ammā l-Baṭā’iḥ fa-Nabaṭ lā lisān wa-lā ˁaql) 12.

Le fait que les luġāt peuvent être qualifiées à la fois de ḥasana fāsida montre que ḥasan doit être 
tiré du côté du « beau » et non du « bon ». Du même coup, qubḥ, qui est l’antonyme habituel de ḥusn, 
doit être compris comme « laideur » et l’on peut supposer que les deux termes qualifient, non le degré 
de correction grammaticale (auquel renvoient les termes de ṣiḥḥa, rakāka, fasād), mais l’impression 
(agréable ou désagréable) que fait le parler à l’oreille. En ce sens ces qualifications concernent ce que 
Muqaddasī appelait p. 1 aṣwāt.
Du Aqūr (Haute Mésopotamie), il dit (p. 146, l. 2-3) que « leur langue est une belle langue, plus 

correcte que celle du Šām, parce qu’ils sont Arabes, la plus belle étant celle de Mossoul » (wa-
luġatuhum luġa ḥasana aṣaḥḥ min luġat al-Šām li-annahum ˁArab aḥsanuhā al-mawṣiliyya). Par 
« Arabes », il faut entendre des populations, sinon bédouines, du moins d’origine bédouine, Muqaddasī 
indiquant (p. 137) qu’il a divisé le Aqūr, selon les groupements arabes, en trois : Diyār Rabīˁa, Diyār 
Muḍar et Diyār Bakr. En fait, la population était plus hétérogène, mais Muqaddasī n’en souffle mot, 
à l’exception des Sabéens (en réalité se prétendant tels) de Ḥarrān.
De la même façon qu’il a traité par anticipation de la Syrie, à propos de la Mésopotamie, il revient 

sur celle-ci, quand il traite de la Syrie (p. 183, l. 3-6), notant : 
« Très rarement on y voit un jurisconsulte, faisant montre d’innovation [hérétique], ou un musulman 
occupant un emploi de fonctionnaire, sauf à Tibériade, car cette ville n’a cessé de fournir des fonctionn-
naires. En fait, les fonctionnaires, en Syrie et en Égypte, sont des chrétiens : on s’en est remis à leur 
langue, car on ne s’est pas donné la peine de se cultiver, au contraire des non-Arabes. J’avais honte, 
quand j’assistais à l’assemblée du grand cadi de Bagdad, de ses nombreuses fautes de flexion, sans 
que les gens y voient un défaut » (aqalla mā tarā bihi faqīhan lahu bidˁa aw musliman lahu kitāba 
illā bi-Ṭabariyya fa-innahā mā zālat tuḫriǧ al-kuttāb wa-innamā al-kataba bihi wa-bi-Miṣr naṣārā 

	 11	Lewicki renvoie à une occurrence de Rūm chez Muqaddasī 
(1953, p. 216) pour désigner l’Europe méridionale. À cet 
endroit, Muqaddasī parle de « l’Andalousie, au-delà de la 
mer, sur la terre des Romains » (wa-l-Andalus warā’ al-baḥr 

ˁalā ’arḍ al-rūm).
	 12	Certaines de ces appréciations avaient déjà été données, 

p. 34, l. 14-16, dans la section consacrée aux « particularités 
des provinces », notamment linguistiques : « pas de langue 
plus belle que celle des habitants de Bagdad (…) ni plus 

flatulents que les habitants des Marais » (wa-lā ’aḥsan lisānan 
min ’ahl Baġdād (…) wa-lā ’aˁfaṭ min ahl al-Baṭā’iḥ). Sur 
la « flatulence » verbale, synesthésie pour grossièreté, voir 
Miquel (cf. Muqaddasī 1963), p. 78, n. 15, 1988, p. 340, 
n. 59, 2003, p. 500, qui renvoie au Lisān al-ˁArab (art ˁFṬ) 
Celui-ci définit ˁafaṭa fī kalāmihi comme takallama bi-
l-ˁarabiyya wa-lā yufṣiḥ (« parler l’arabe de manière non 
châtiée ») ou takallama bi-kalām lā yufham (« parler de 
manière incompréhensible »).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

58

li-annahum ittakalū ˁalā lisānihim fa-lam yatakallafū al-adab ka-l-aˁāǧim wa-kuntu iḏā ḥaḍartu 
maǧlis qāḍī al-quḍāt bi-Baġdād aḫǧalu min kaṯrat mā yalḥunu wa-lā yarawna ḏālika ˁayban).
Si l’arabe du Aqūr est « plus correct que celui de Syrie, du fait que les habitants sont Arabes », cela 

implique, à l’inverse, que celui de la Syrie est moins correct, du fait que les habitants ne sont pas Arabes ! 
Pourtant, Muqaddasī ne souffle mot des populations de la Syrie, ni de leurs langues contemporaines, ou 
originelles, dont il paraît ne rien savoir. Juste avant le passage ci-dessus cité, il mentionne correctement 
et dans l’ordre les mois du calendrier syriaque, mais en les qualifiant de rūmiyya. C’est seulement à 
propos de la Basse Mésopotamie qu’on a vu une allusion au substrat/adstrat araméen, à travers l’appell-
lation, tout à la fois métonymique, anachronique et géographiquement inadéquate, de « Nabatéens ». 
S’agissant de la Syrie, Muqaddasī change en fait de paradigme, qui n’est plus ethnique, ni 

linguistique, mais confessionnel. P. 179, l. 15, il note que la Syrie est qalīl al-ˁilm kaṯīr al-ḏimma 
« de peu de science et aux “protégés” nombreux ». Il y a évidemment une corrélation entre les deux 
notations : les « sciences » (islamiques) sont d’autant moins représentées que le christianisme y est 
un fait massif. L’importance du fait chrétien est reconnue par Muqaddasī, quand il signale que les 
musulmans ont adopté l’usage des fêtes chrétiennes pour marquer les saisons (Noël, Pâques, Pentecôte, 
sainte Barbara). Dans ce contexte, on ne s’étonne donc pas que les fonctionnaires soient chrétiens 
(de même qu’en Égypte). 
On n’en sent pas moins une réticence à l’égard de cette situation, doublée d’une critique à l’égard 

des musulmans. Certes, le passage est difficile à interpréter, dans la mesure où Muqaddasī emploie 
partout les marques de 3e personne du masculin pluriel. Mais, dans le contexte, il se comprend bien 
comme : « ils (= les musulmans) s’en sont remis à leur langue (= celle des fonctionnaires chrétiens), 
car ils (= les musulmans) ne se sont pas donné la peine de se cultiver, à l’inverse des non-Arabes » : 
la critique ne s’arrête pas aux frontières de la Syrie, mais s’étend à l’Irak, où les fautes de flexion du 
grand cadi de Bagdad viennent en quelque sorte l’appuyer. 
Visiblement, Muqaddasī s’irrite de ce que des non-Arabes, voire des non-musulmans, semblent 

mieux maîtriser l’arabe formel que des musulmans arabophones ! Dans le second cas, cependant, je 
ne pense pas que aˁāǧim désigne autrement les fonctionnaires chrétiens. Certes, ˁaǧam et aˁāǧim 
désignent les non-Arabes en général et peuvent, selon les lieux et les temps, s’appliquer à telle ou telle 
population en particulier : s’il est vrai qu’en Orient, ils désignent ordinairement les Persans, Lewicki 
(1953) rappelle que dans l’Occident musulman, ils peuvent désigner les populations chrétiennes et de 
langue romane. Certes, aˁāǧim est formellement le pluriel de aˁǧamī, qui, plus que ˁ aǧamī, renvoie à la 
caractérisation linguistique, mais sémantiquement il n’en fonctionne pas moins comme le synonyme 
de ˁaǧam, comme cela ressort de l’article ˁǦM du Lisān al-ˁArab : 

hāḏā raǧul aˁǧamī iḏā kāna lā yufṣiḥ kāna min al-ˁAǧam aw min al-ˁArab wa-raǧul ˁ aǧamī iḏā kāna 
min al-Aˁāǧim faṣīḥan kāna aw ġayr faṣīḥ « c’est un individu aˁǧamī, s’il ne parle pas de manière 
châtiée, qu’il appartienne aux Arabes ou aux non-Arabes et un individu ˁ aǧamī, s’il appartient aux 
non-Arabes, qu’il parle de manière châtiée ou non ». 

Muqaddasī employant ˁaǧam et aˁāǧim de cette manière (cf. note 3), ce dernier terme désigne 
plus sûrement ici les Persans, dont Muqaddasī a vanté précédemment le zèle linguistique : on a noté 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

59

que Muqaddasī employait ici le même verbe takallafa « s’imposer quelque chose » qu’il employait 
à propos du « Machrek ». Mais alors que pour celui-ci il mettait dans son champ le pronom affixe et 
anaphorique -hā ayant pour antécédent ˁ arabiyya, il met ici le nom adab : mais on ne peut évidemment 
oublier que le adab désigne, historiquement, au premier chef, le adab al-kātib et est une création pers-
sane (Ibn al-Muqaffaˁ et al.). Force par ailleurs est de constater qu’il n’apporte pas, pour les chrétiens 
de Syrie, la précision qu’il apporte pour ceux d’Égypte, à savoir « qu’ils conversent en copte », le 
verbe employé (yataḥaddaṯūna) désignant le copte comme la langue vernaculaire de ces chrétiens et, 
par conséquent, l’arabe comme une langue véhiculaire. Muqaddasī ne dit rien, et sans doute ne sait 
rien, de l’utilisation du copte comme langue liturgique et littéraire, pas plus qu’il ne dit quoi que ce 
soit des différents statuts de l’araméen en général et du syriaque en particulier. 
Nous ne suivons donc pas Miquel (cf. Muqaddasī 1963, p. 225) dans l’interprétation qu’il fait 

de ce passage : « (…) le Šām et l’Égypte ont des fonctionnaires chrétiens. Car les musulmans leur 
font confiance pour [la correction du] langage… ». Qu’on se fie à leur langue n’implique pas, pour 
Muqaddasī, qu’elle soit fiable, ce qui cadrerait mal avec ses préventions anti-chrétiennes, qui se 
manifestent à plusieurs reprises dans la description du Šām. Ainsi la notation ci-dessus relevée que 
la Syrie est qalīl al-ˁilm kaṯīr ad-ḏimma s’accompagne t-elle d’un zeugma bien peu amène : wa-l-
muǧaḏḏamīn : « de peu de science et aux nombreux “protégés” et lépreux 13 » ! La même notation 
se retrouve, à propos de Jérusalem (p. 167), dans un développement consacré aux « défauts » de la 
ville et, là encore accompagnée d’une appréciation peu flatteuse : qalīlat al-ˁulamā’ kaṯīrat al-naṣārā 
wa-fīhim ǧafā’ ˁalā l-raḥba « peu de savants, mais beaucoup de chrétiens et fort brutaux » (Miquel, 
cf. Muqaddasī 1963, p. 188); « Few are the learned there, many are the Christians, and these make 
themselves distateful in the public places » (Collins, cf. Muqaddasī 2001, p. 141) 14. Et encore, en 
conclusion de ce développement : 
«L’homme victime d’une injustice n’y a pas de secours ; le vertueux est à la peine, le riche envié, le 
jurisconsulte délaissé, le lettré sans public. Point d’assemblée où l’on spécule ni d’enseignement. Les 
chrétiens et les juifs y sont majoritaires. La mosquée est vide de rassemblements et de séances… » 
(wa-laysa li-l-maẓlūm anṣār wa-l-mastūr mahmūm wa-l-ġanī maḥsūd wa-l-faqīh mahǧūr wa-l-
adīb ġayr mašhūd lā maǧlis naẓar wa-lā tadrīs qad ġalaba ˁ alayhā al-naṣārā wa-l-yahūd wa-ḫalā 
al-masǧid min al-ǧamāˁāt wa-l-maǧālis).

N’oublions pas que Muqaddasī décrit sa province et sa ville. Il ne faut donc pas prendre au pied de 
la lettre ce qu’il dit, mais y voir plutôt l’effet d’un syndrome fort répandu dans ce type de sociétés, où 
l’« autre » le plus proche est le plus lointain… Mais, dans ce contexte, il paraît difficile, pour ne pas 
dire tout à fait impossible, de voir dans la notation de Muqaddasī un éloge des fonctionnaires chrétiens 
(Miquel 1988, p. 340 ; 2003, p. 500). En revanche, la critique des musulmans est bien réelle. Comme 
est réel le fait que l’activité des fonctionnaires, ainsi que leur nom même en arabe l’indique (kuttāb 

	 13	Le ǧuḏām désigne bien la lèpre et, non comme on le voit 
parfois écrit, l’éléphantiasis filarien, appelé dā’ al-fīl par 
les médecins arabes médiévaux, ainsi qu’a bien voulu me 
le confirmer mon collègue Fl. Sanagustin.

	 14	L’interprétation de ˁalā l-raḥba n’est pas assurée.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

60

ou kataba), concerne la langue écrite d’une part, ne concerne pas leurs seuls coreligionnaires d’autre 
part. Ensemble, les deux faits doivent, une fois de plus, nous inciter à la plus grande prudence, dans le 
maniement du critère confessionnel en matière linguistique. Notamment, on ne peut suivre Heinrich 
Leberecht Fleischer (1801-1888), l’inventeur tout à la fois du « moyen arabe » (au sens historique) et 
de sa « confessionalisation » (arabe chrétien, judéo-arabe), quand il supposait (Fleischer 1847) que, 
comme langue écrite, il avait touché « en particulier les non-mahométans, lesquels se passaient plus 
ou moins de la formation scolaire philologique musulmane…» (besonders bei Nicht-Muhammadanern, 
welche der muslimlischen philologischen Schulbildung mehr oder weniger entbehrten…).
C’est, finalement, à propos de la péninsule Arabique que Muqaddasī donne le plus de renseignements. 

Nous trouvons, p. 96-97, un développement d’une dizaine de lignes. Selon sa description, la péninsule 
Arabique n’est homogène, ni ethniquement, ni linguistiquement et il n’y a pas nécessairement de corrél-
lation entre les deux paramètres. Ainsi est-il noté que « les habitants de cette province ont pour langue 
l’arabe, sauf à Ṣuḥār [ˁUmān], car on interpelle et on parle en persan » (wa-ahl hāḏā l-iqlīm luġatuhum 
al-ˁarabiyya illā bi-Ṣuḥār fa-innahum nidāhum wa-kalāmuhum bi-l-fārisiyya). Le fait que le manuscrit 
C ajoute, après nidā, fī l-aswāq (« sur les marchés ») suggère que par nidā, il faut bien entendre ici les 
cris des marchands et que c’est d’abord le persan comme langue commerciale qui a frappé le visiteur. 
En revanche, bien que « la majorité des habitants d’Aden et de Djeddah soient Persans, la langue 

n’en est pas moins arabe » (wa-akṯar ahl ˁ Adan wa-Ǧadda Furs illā anna al-luġa ˁ arabiyya). Dommage, 
cependant, que Muqaddasī ne précise pas si ces Persans parlent, par ailleurs, persan : s’il le faisait, 
on pourrait alors dire que l’arabe est ici langue véhiculaire, non plus à la façon du « Machrek », mais 
à celle dont aujourd’hui le wolof, par exemple, l’est sur les marchés du Sénégal, ce que Fück (1955, 
p. 164) appelle une « langue de relation ». 
De même Muqaddasī note-il qu’« à l’extrémité du [pays de] Ḥimyar, il y a une tribu d’Arabes, dont 

le parler est incompréhensible » (wa-bi-ṭaraf al-Ḥimyarī qabīla min al-ˁArab lā yufham kalāmuhum). 
Ledit pays est défini p. 87, l. 4-5 : « et [le pays] de Ḥimyar est celui de Qaḥṭān, entre Zabīd et Ṣanˁā’ » 
(wa-l-Ḥimyarī huwa balad Qaḥtān bayna Zabīd wa-Ṣanˁā’). La triple caractérisation géographique, 
ethnique et linguistique autorise à y voir une allusion à la « langue de Ḥimyar », qui, selon l’interprét-
tation de Christian Robin 15, est « un parler intermédiaire entre le sabéen et l’arabe ». 
Le parler arabe d’Aden est le seul pour lequel Muqaddasī cite deux traits, un morphologique et 

un phonologique : 
« les gens d’Aden disent pour riǧlayhi riǧlaynihi et pour yadayhi yadaynihi et ainsi de suite et ils 
font du ǧīm un kāf et disent pour raǧab rakab et pour raǧul rakul » (wa-ahl ˁAdan yaqūlūna li-
riǧlayhi riǧlaynihi wa-li-yadayhi yadaynihi wa-qis ˁ alayhi wa-yaǧˁalūna al-ǧīm kāfan fa-yaqūlūna 
li-raǧab rakab wa-li-raǧul rakul).

En arabe classique, duel et masculin pluriel sont des déclinaisons diptotes (ā/ay pour le premier, 
ū/ī pour le second), connaissant en outre une variation contextuelle : la suffixation d’un nūn à l’état 
absolu, vocalisé i pour le duel et a pour le masculin pluriel, et qui disparaît à l’état construit. L’intérêt 

	 15	Qui me l’a confirmée récemment, cf., pour une vue d’ensemble, Robin, « Himyaritic » (à paraître).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

61

de la notation, présentée comme un phénomène régulier, est cependant très limité, du fait même de 
son unicité : on n’a pas d’élément de comparaison en synchronie. Je n’en ai pas trouvé en diachron-
nie, du moins en amont, car en aval les dialectes arabes modernes qui ont un duel ont ce nūn à l’état 
construit, cf., par exemple, Damas: šaqǝftēn laḥme « deux morceaux de viande », nōˁēn ǧǝbne « deux 
espèces de fromage » (Kassab 1970, p. 43). 
Quant au trait phonologique, il s’agit, très certainement, d’une réalisation du /ǧ/ en [g] (cf. égal-

lement Rabin, 1951, p. 31). Cette prononciation est connue de Sībawayhi (m. 177/793), qui la range 
(IV, p. 432) parmi « les articulations qu’on ne tient pas pour bonnes et qui ne sont pas fréquentes dans 
le langage de ceux dont l’arabe est agréé et qu’on ne tient pas pour bonnes dans la récitation du Coran, 
ni en poésie » (ḥurūf ġayr mustaḥsana wa-lā kaṯīra fī luġat man turtaḍā ˁ arabiyyatuhu wa-lā tustaḥsan 
fī qirā’at al-Qur’ān wa-lā fī l-šiˁr). La formulation de Sībawayhi est intéressante, en ce qu’elle met 
un bémol à la vision « continuiste » et « variationniste » de l’arabe, aujourd’hui à la mode, et qu’on 
projette sans précaution sur les anciens grammairiens. Sībawayhi oppose ici le Coran et la poésie, 
à l’orthoépie desquels cette réalisation n’appartient pas, et le « parler des Arabes », où elle n’est pas 
exclue, même si elle n’y est pas fréquente, de la prononciation des locuteurs les plus fiables …
Sībawayhi ne donne pas de localisation régionale ou tribale, mais parle du « kāf qui est entre le 

ǧīm et le kāf » et, selon certains manuscrits, du « ǧim qui est comme le kāf », avant de parler du « ǧīm 
qui est comme le šīn » (al-kāf allatī bayna l-ǧīm wa-l-kāf wa-l-ǧīm allatī [ka-l-kāf wa-l-ǧīm allatī] 
ka-l-šīn). Fleisch (1961, p. 217), renvoyant à Ibn Yaˁīš (m. 643/1245), dit que « les deux reviennent au 
même ». Contextuellement, il doit bien, en effet, s’agir de deux descriptions d’une même articulation, 
car si l’on y voyait deux articulations différentes, on atteindrait non pas 42, mais 43 articulations. 
Le chiffre de 42, donné par le Kitāb, représente l’addition des 29 articulations « primaires » (aṣliyya) et 
de 13 secondaires (farˁiyya) : six considérées comme bonnes dans la récitation coranique et la poésie, 
contre sept, dont celle qui nous intéresse ici, qui ne le sont pas.
Ibn Yaˁīš commente le Mufaṣṣal (p. 394) de Zamaḫšarī (m. 538/1144) qui ne reprend pas la formul-

lation de Sībawayhi, mais compte huit articulations « considérées comme mauvaises » (mustahǧana), 
atteignant 43, les trois premières étant al-kāf allatī ka-l-ǧīm wa-l-ǧīm allatī ka-l-kāf wa-l-ǧīm allatī ka-
l-šīn « le kāf qui est comme le ǧīm, le ǧīm qui est comme le kāf et le ǧīm qui est comme le šīn ». C’est 
sur la base de Zamaḫšarī qui fait trois articulations des deux de Sībawayhi, que Cantineau (1960) voit 
non seulement un ǧim prononcé comme un kāf (qu’il interprète bien comme g, p. 57-58) mais encore 
un kāf prononcé comme un ǧīm (qu’il interprète comme une variante tš inconditionnée, p. 64-65).
Bien que commentant Zamaḫšarī, Ibn Yaˁīš (X, p. 127 de notre édition du Šarḥ al-Mufaṣṣal) n’en 

revient pas moins à la formulation de Sībawayhi : 
« Quant au kāf, qui est entre le ǧīm et le kāf, écrit-il, c’est, selon Ibn Durayd 16, une variante dialect-

tale du Yémen, où l’on dit, pour ǧamal, kamal, et, pour raǧul, rakul. Elle existe aussi chez le commun 
des habitants de Bagdad, où elle est répandue et semblable à la luṯġa » (fa-ammā al-kāf allatī bayna 
al-ǧīm wa-l-kāf fa-qāla Ibn Durayd hiya luġa fī l-Yaman yaqūlūna fī ǧamal kamal wa-fī raǧul rakul 
wa-hiya fī ˁawamm Bagdād fāšiya šabīha bi-l-luṯġa).

	 16	Célèbre lexicographe, m. en 321/933, auteur de la Ǧamhara.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

62

On aura noté que cette réalisation est présentée une fois comme une variante régionale et, une 
autre fois, comme une variante « sociale », s’apparentant (šabīha) à un défaut de langue. La luṯġa est 
définie par Lisān al-ˁArab (art. LṮĠ) comme « le fait de dévier une articulation en direction d’une 
autre » (ˁan taˁdil al-ḥarf ilā ḥarf ġayrihi), par exemple, l’incapacité à prononcer le /r/, alors réalisé [ġ] 
ou [l], ou encore le /ṣ/ prononcé [f] ou le /s/ [ṯ] 17. La comparaison avec la luṯġa, qui est par définition 
un fait individuel 18, est évidemment contradictoire avec sa caractérisation comme une réalisation 
répandue dans le peuple de Bagdad. Elle confirme le soupçon qu’on a d’une prévention de lettré, qui 
se pense comme appartenant à une « élite » miraculeusement préservée d’un « défaut » n’atteignant 
que le vulgum pecus 19.
La réalisation [g] du /ǧ/ est un phénomène bien attesté dans les dialectes arabes modernes 

et, notamment, en Égypte. Contrairement à ce que croit Fück (1955, p. 164), la tradition que cite 
Muqaddasī ne constitue certainement pas un « parallèle », interprétation par trop linguistique. En 
fait, c’est un moyen d’attester l’ancienneté et, par suite, l’authenticité du trait. Voici cette tradition, 
telle que citée par Muqaddasī : wa-qad ruwiya anna l-nabiyya ṣallā llāhu ˁalayhi wa-sallam utiya 
bi-rawṯa ˁinda l-istiǧmār fa-alqāhā wa-qāla hiya riks. La même tradition est transmise, indique en 
note l’édition De Goeje en renvoyant au Fā’iq de Zamaḫšarī, avec istinǧā’ à la place de istiǧmār. 
Fück ne la traduit pas, se contentant de renvoyer au paragraphe 21 de la section Wuḍū’ de Buḫārī et 
à la Concordance de Wensinck, s. v. riks. Collins (cf. Muqaddasī 2001, p. 82) traduit ainsi : « In fact 
it is related concerning the Prophet –God’s peace and blessings be upon him– that a piece of dung 
was brought him in connection with a ceremony of purification, and this he threw from him saying, 
“ it is ‘riks’ ” [instead of “ riǧs ”] (filth)». On ne saurait pas cependant ce qu’est cette « cérémonie de 
purification », si les grands dictionnaires arabes traditionnels, comme le Lisān al-ˁArab, ou arabisants 
comme le Kazimirski, n’étaient heureusement plus concrets ! Istinǧā’ désigne étymologiquement 
la défécation et, par métonymie, le geste suivant, appelé istiǧmār, qui est dérivé de ǧimār, mot qui 
désigne les petits cailloux qu’on utilise pour s’essuyer (tamasaḥḥa bi-l-ǧimār). (art. ǦMR de Lisān 
al-ˁArab). Aucun geste, fût-ce le plus quotidien, n’échappe au fiqh.
La concordance de Wensinck (II, p. 220, 298) donne comme majoritaire la transmission avec riks 

(outre le wuḍū’ de Buḫārī, la section ṭahāra d’al-Tirmiḏī et celle d’al-Nasā’ī, ainsi que le Musnad 
d’Aḥmad Ibn Ḥanbal). En revanche la transmission avec riǧs est dans Ibn Māǧa (section ṭahāra). 
Dans ces conditions, on doit se demander, ce qui de riǧs ou riks, est primaire. Si l’on opte pour riǧs 
comme le fait implicitement Muqaddasī 20, riks est-il, comme il le pense (cf. infra), une variante 
régionale, ou n’est-il pas plutôt une variante combinatoire, due à la présence d’une sifflante (i. e. riǧs 
> riks), phénomène bien connu dans les dialectes arabes modernes (pour des exemples cf. Cantineau, 
1960, p. 61, c) ?

	 17	C’est le défaut connu en espagnol sous le nom de ceceo, le 
défaut contraire s’appelant seseo.

	 18	C’est ce qui ressort du long développement que lui consacre 
al-Ǧāḥiẓ (Bayān, I, p. 34 sq). Cf. également. Fück, 1955, 
p. 99.

	 19 	Il peut cependant arriver qu’en un lieu et un temps déterminés, 
ce qui serait un défaut de prononciation soit adopté comme 

signe distinctif d’un groupe. On se souvient par exemple des 
Incroyables (et Merveilleuses) du Directoire qui « devaient 
leur surnom à leur habitude de répéter à tout propos : c’est 
inc(r)oyable [ ̃ekǝjabl] » (Petit Robert).

	 20	Sans doute à cause des dix occurrences coraniques du terme, 
qui apparaît comme un doublet de rijz.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

63

Enfin, un linguiste relèvera ce que Muqaddasī dit du Ḫūzistān (p. 418), zone de contact entre 
persan et arabe : 
« Souvent, ils mélangent leur persan à l’arabe et disent īn kitāb waslā kon et īn kār qaṭā kon ; 
mieux : les voit-on parler persan, qu’ils passent à l’arabe et, quand ils parlent une des deux langues, 
on pense qu’ils ne maîtrisent pas l’autre » (wa-kaṯīran mā yamzuǧūna fārisiyyatahum bi-l-ˁarab-
biyya wa-yaqūlūna īn kitāb waṣlā kon et īn kār qaṭˁā kon wa-aḥsan mā tarāhum yatakallamūna 
bi-l-fārisiyya ḥattā yantaqilūna ilā al-ˁarabiyya wa-iḏā takallamū bi-aḥad al-lisānayn ẓananta 
annahum lā yuḥsinūna al-āḫar).

La seconde phrase décrit assez bien ce qu’on appelle code-switching (ou « alternance codique »). 
La première donne deux exemples de phrases persanes, mais où apparaissent bien des formes de 
« mixité » : dans le premier, il y a un emprunt à l’arabe (kitāb « livre ») ; dans les deux, la formation 
d’un verbe dénominatif, avec le verbe persan kardan (« faire »), ici à l’impératif kon (« fais »), mais une 
base nominale arabe, waṣlan et qaṭˁan : « relie ce livre » (litt. ce livre reliure fais) et « cesse ce travail » 
(litt. ce travail cessation fais). On peut risquer ici le terme de code-mixing 21. Sur ce point, Muqaddasī 
est très supérieur à un auteur tel qu’Ibn Ḫaldūn, qui notant (1967, p. 1079) qu’au Maghreb l’arabe, 
au contact du berbère, a évolué en « une autre langue mélangée » (luġa uḫrā mumtaziǧa), ne donne 
cependant aucun exemple, rendant par là-même impossible toute interprétation dudit « mélange ».

	 Interprétation

Ce double statut de l’arabe peut évidemment s’interpréter comme l’existence de deux variétés. 
Bien que Muqaddasī emploie ˁ arabiyya comme nom générique de l’arabe, l’expression lisān al-qawm 
introduit sans nul doute une discontinuité, et, dans le contexte, c’est bien l’arabe comme lisān al-qawm, 
et non l’arabe total, qui est vu comme constitué de luġāt muḫtalifa. Nous ne sommes donc plus dans 
la conception ancienne, où ces luġāt étaient vues comme de simples variantes, bonnes ou mauvaises, 
d’une seule et même langue : (al-luġa) al-ˁarabiyya. En ce sens, la situation linguistique décrite par 
Muqaddasī ne relève en rien du « moyen arabe », en un sens historique de ce terme. Elle relève, en 
fait, soit d’une situation de diglossie, soit d’une situation de bi- (ou plurilinguisme), selon qu’on a 
affaire à des arabophones ou non-arabophones, avec possibilité d’ailleurs que les deux phénomènes 
se combinent. 
Muqaddasī ne parle pas des luġāt ou variétés locales d’arabe en termes linguistiques. En tout 

et pour tout, sont mentionnés un trait phonologique et un trait morphologique, pour un seul parler 
arabe, celui d’Aden ! Aucun trait syntaxique n’est mentionné, hormis, bien sûr, celui qu’implique le 
terme de fāsid, participe correspondant au nom d’action fasād, c’est-à-dire une « altération » ou une 

	 21	Ma collègue de persan, Homa Lessan-Pezechki, consultée, 
a attiré mon attention sur le fait qu’actuellement en persan 
pour avoir l’interprétation « relie » et « cesse », il faudrait 
que waṣlan et qaṭˁan soient écrits sans alif (i.e. wṣl et qṭˁ, 
prononcés approximativement comme vasl et ratˁ). Dans 
le second cas, avec un alif, le mot serait prononcé qaṭʿan 
(ratan) et interprété comme un adverbe de sens « sûrement » 

et la phrase comme « fais-le, sûrement ». Si l’on observe que 
le manuscrit C a justement qaṭˁ sans alif, on soupçonne une 
faute d’interférence: waṣl et qaṭˁ ayant été reconnus comme 
des bases arabes et, en quelque sorte, les compléments 
d’objet direct du verbe kardan, ont été munis du tanwīnan 
qui apparaîtrait dans ce cas en arabe classique.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

64

« disparition » des désinences casuelles et modales : nous verrons cependant ci-dessous ce qu’il faut 
en penser. Quant au lexique, même Fück (1955, p. 166) est obligé d’admettre qu’ « il n’y indique pas 
la région dans laquelle le terme est employé » et, par suite, qu’il n’est exploitable que recoupé avec 
d’autres sources… 

Ces luġāt sont vues en fait de manière épilinguistique, comme le montre le fait qu’elles font 
l’objet d’une hiérarchie. Cette hiérarchie est fonction de deux paramètres, l’un géographique et l’autre 
humain : leur distance par rapport au « centre » (on a donc, dans l’ordre, Hedjaz et Najd qui constituent 
ce « centre » (cf. infra), puis la Mésopotamie et la Syrie, enfin l’Égypte et le Maghreb) ; l’arabité ou 
la non-arabité des locuteurs. Les deux critères peuvent se combiner : l’arabe de Haute-Mésopotamie 
est meilleur que celui de Syrie parce que les habitants sont des Arabes ; le meilleur arabe de Basse 
Mésopotamie est celui de Kūfa, compte tenu de la proximité géographique de cette ville avec la bādiya 
et de son éloignement des « Nabatéens ». 
Auteur du ive/xe siècle, Muqaddasī se fait en réalité l’écho, dans ses représentations, des différentes 

thèses en présence sur la langue arabe, ce qui entraîne, plus qu’anachronisme, un écrasement de la 
diachronie. Ainsi, au chapitre des « particularités des provinces », il cite al-Ǧāḥiẓ (m. 255/868) qui, 
interrogé par le neveu d’al-Aṣmaˁī (m. 213/828) sur les métropoles, indique, pour Kūfa, la faṣāḥa 22 ; 
Muqaddasī, tout en lui donnant raison, n’en ajoute pas moins (p. 33, l. 15) bi-Makka faṣāḥa : comment 
ne pas voir dans cette rectification (illā anna) un écho direct de la thèse théologique, qui identifie, sur 
une base scripturaire (Cor. 14, 4), la langue du Coran avec la luġat Qurayš, et y voit, dogmatiquement 
(i. e. comme langue du Coran), la luġa al-fuṣḥā ? 
De même quand il rapporte la variante riks du ḥadīṯ, le commentaire qu’il fait montre que Muqaddasī 

connaît la et même les thèses philologiques : 
« les jurisconsultes se sont préoccupés de cela : ce qu’ils ont dit est possible, comme est possible qu’il 
(Mahomet) ait employé cette manière de parler et toutes les manières de parler des Arabes, existant 
dans les déserts de cette péninsule, mais ce qui y est plus correct, c’est la manière de parler des 
Huḏayl, puis des deux Najd, puis du reste du Hedjaz, hormis les Aḥqāf, car leur langue est sauvage » 
(wa-qad taˁannā al-fuqahā’ hāḏā fa-yaǧūzu mā qālūhu wa-yaǧūzu an yakūna istaˁmala hāḏihi 
l-luġa wa-ǧamīˁa luġāt al-ˁArab mawǧūda fī bawādī hāḏihi al-ǧazīra illā anna aṣaḥḥ bihā luġat 
Huḏayl ṯumma al-Naǧdayn, ṯumma baqiyyat al-Ḥiǧāz illā l-Aḥqāf fa-inna lisānuhum waḥš) 23.

 Ce texte est connu de Rabin (1951, p. 20), qui l’interprète mal : 
« The dialect of Huḏayl is the most correct among all Arabs. After this comes the language of the 
two ( ?) Nejd, then that of the remainder (sic) of Hijaz, except that of the Aḥqāf, for their speech is 
savage.»

	 22	Ce qui d’ailleurs ne va pas de soi, Ǧāḥiẓ comme al-Aṣmāˁi 
étant connus pour leur relation avec Baṣra…

	 23	Al-Aḥqāf ne sont pas les côtes (Fück, 1955, p. 164), mais 
les « Dunes », région (nāḥiya) que Muqaddasī (p. 94) voit 
située dans ce qu’il appelle Naǧd al-Yaman, donc au SE 

du Hedjaz. Fück relève comme fréquent l’emploi de waḥš 
chez Muqaddasī. Ce dernier l’a déjà employé pour qualifier 
(p. 34, l. 15) « la langue de Ṣaydā ». Sauf erreur, le terme 
renvoie à ce que Muqaddasī appelle p. 1 aṣwāt.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

65

Rabin 24 ne prête pas attention au fait que le texte a, non pas al-aṣaḥḥ, mais seulement aṣaḥḥ. Par 
suite, le dialecte de Huḏayl n’est nullement désigné comme « le plus correct », mais seulement comme 
« plus correct », lui et ce qui est énuméré à sa suite, que les autres dialectes de la péninsule arabique. 
Par suite encore, l’expression « le reste du Hedjaz », dont s’étonne Rabin, s’explique par la référence 
implicite à la luġat Qurayš comme al-luġa al-fuṣḥā (cf. supra). Enfin, l’expression « les deux Najd » 
s’explique par le fait que Muqaddasī distingue (p. 94) un « Naǧd al-Hiǧāz » et un « Naǧd al-Yaman », 
distinction qui a pu être favorisée par l’expression coranique al-naǧdayn (Cor. 90, 10). 
Visiblement, Muqaddasī fait sienne la position dominante qui, tout en proclamant (pour des raisons 

théologiques) la luġat Qurayš al-luġa al-fuṣḥā, n’en définit pas moins un domaine de l’arabe fasīḥ plus 
large, puisqu’il comprend, avec une partie du Hedjaz, l’Arabie centrale (luġat Tamīm de la tradition 
arabe). Cet élargissement est rendu nécessaire par le fait que la luġa al-fuṣḥā a des traits qui sont ceux 
rapportés de la luġat Tamīm mais non de la luġa al-hiǧāziyya (à laquelle appartient la luġat Qurayš) 
et vice-versa. L’exemple le plus célèbre est le fameux taḫfīf al-hamza (« allégement de la hamza »), 
pratiqué, nous dit-on, par les gens du Hedjaz, à l’encontre du taḥqīq al-hamza (« réalisation effective 
de la hamza »), pratiqué par les autres Arabes et qui est aussi le trait retenu par l’arabe classique. La 
délimitation du domaine de l’arabe faṣīḥ à laquelle fait allusion Muqaddasī est exactement celle donn-
née par un texte célèbre, souvent cité, de Abū Naṣr al-Fārābī (m. 339/950) : du moins par la version 
de ce texte, transmise par Suyūṭī (m. 911/1505) dans le Muzhir (I, p. 211-212), mais aussi l’Iqtirāḥ (p. 
19-20) 25, et qui s’est imposée (car, dans le Kitāb al-ḥurūf, d’où sort ce texte, tel qu’édité par Muḥsin 
Mahdī en 1969, on trouve en fait une autre version du même texte, ce qui n’est pas sans poser quelques 
problèmes qu’on ne peut aborder ici) 26. Mais dans les deux versions du texte est développée une même 
thèse que l’on peut qualifier de « philosophique » : pour une « nation » (umma) donnée, la langue est 
d’autant plus pure que ceux qui la parlent sont plus éloignés des autres nations (et quand une nation 
connaît les deux éléments nomade et sédentaire, chez les nomades plus que chez les sédentaires, du fait 
de leur plus grand isolement). Cette thèse sera reprise par des grammairiens du ive/xe siècle comme 
Zaǧǧāǧī, m. 337/949 (p. 89), et, abondamment, par Ibn Khaldūn (notamment IV, chap. 22 et VI, chap. 
46). C’est bien cette thèse que Muqaddasī adopte, éventuellement en l’adaptant, comme dans le cas de 
Kūfa (cf. supra).
Mais Muqaddasī fait aussi allusion à une autre position, à laquelle peut introduire le chapitre du 

Sāḥibī d’Ibn Fāris (m. 395/1004), intitulé bāb al-qawl fī al-luġa allatī nuzzila bihā al-Qur’ān (« De la 
langue, dans laquelle a été révélé le Coran ») (p. 57-62), et symbolisée par la fameuse tradition, qui 
a fait couler beaucoup d’encre : nuzzila al-Qur’ān ˁalā sabˁat aḥruf (variante : luġāt) « le Coran a été 
révélé selon sept articulations (ou manières de parler) ». Cette position, où aḥruf = luġāt, n’est pas 

	 24	Non plus que Fück d’ailleurs, cf. p. 164.
	 25	Le texte du Iqtirāḥ est généralement meilleur que celui du 

Muzhir, sans doute parce que moins souvent copié. En outre, 
Suyūṭī y indique sa source immédiate : le commentaire fait 
par Abū Ḥayyān al-Ġarnaṭī (m. 745/1344) sur le Tashīl de 
Ibn Mālik (m. 672/1274). Ce commentaire est en cours 
d’édition, par Ḥasan Hindawī, sous le titre al-Taḏyīl wa-l-
Takmīl fî Kitāb al-Tashīl. 4 vols en sont parus à Damas, à 

Dār al-Qalam (1997-2000). C. Gilliot nous a informé, depuis 
Le Caire, qu’un 5e en était paru, toujours à Damas, en 2002, 
et un 6e à Riyadh en 2005. Ces 6 vols ne représentent environ 
qu’un tiers du commentaire.

	 26	Sur les deux versions de ce texte, cf. Langhade (1994, 
p. 248-258). Pour une autre interprétation, cf. Larcher, 
(à paraître).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

66

gratuite. Elle a été élaborée pour rendre compte de certaines « bizarreries », grammaticales ou lexicales, 
de la langue coranique. Ainsi Cor. 20, 63 inna hāḏāni la-sāḥirāni (« ce sont deux magiciens »), où 
apparaît dans le champ de inna un nominatif (au lieu du « classique » accusatif) n’est-il plus expliqué 
comme une « faute » (ḫaṭa’), elle-même reflet d’un laḥn, dûe à un copiste (kātib), explication appuyée 
sur une tradition attribuée à ˁĀ’iša : il est expliqué comme une variante (luġa) de l’arabe, appartenant 
aux al-Ḥāriṯ b. Kaˁb (groupe Maḏhiǧ du Yémen occidental). Nous résumons ici ce que dit al-Farrā’ 
(m. 207/822) dans les Maˁānī (II, p. 183-184), à propos de ce verset. Pour concilier la thèse théologique, 
qui identifie, sur une base scripturaire, la langue du Coran à la luġat Qurayš et l’hypothèse philologique 
de l’occurrence dans le Coran de luġāt autres que celle de Qurayš, les philologues donnent l’argument 
suivant, qui remonte au moins à al-Farrā’ 27 : La Mecque étant un centre de pèlerinage intertribal, les 
Qurayš ont pu ainsi connaître toutes les luġāt. Le même argument est utilisé par al-Farrā’ lui-même 
et, à sa suite, Ibn Fāris (p. 52-53) pour justifier que la luġat Qurayš soit la luġa al-fuṣḥā : connaissant 
toutes les luġāt, les Qurayš ont pu choisir le meilleur de chaque parler arabe. La double fonction du 
même argument est parfaitement résumée dans un texte postérieur, mais reprenant évidemment des 
sources antérieures, le Ġarā’ib al-Qur’ān (I, p. 21) de Nīsābūrī (m. 730/1329) :
« C’est que les Qurayš sont les voisins [protégés] du sanctuaire. Les différentes tribus arabes venaient 
chez eux pour le pèlerinage. Ils entendaient leurs manières de parler et choisissaient ce qu’il y a de 
meilleur dans chacune. Ainsi leur parler est-il devenu pur et s’est-il ajoutée, pour eux, avec cela, 
la connaissance de la manière de parler des autres » (wa-ḏālika anna Qurayš tuǧāwiru al-bayt wa-
kānat aḥyā’ al-ˁArab ta’tī ilayhim li-l-ḥaǧǧ wa-yastamiˁūna luġātihim wa-yaḫtārūna min kulli luġa 
aḥsanahā fa-ṣafā kalāmuhum wa-ǧtamaˁa lahum maˁa ḏālika al-ˁilm bi-luġat ġayrihim).

C’est bien à cette thèse que fait allusion Muqaddasī en considérant le riks du ḥadīṯ comme un 
« yéménisme ».

	 Conclusion

Un linguiste arabisant d’aujourd’hui ne saurait donc partager l’enthousiasme que Muqaddasī a 
parfois suscité en matière linguistique. Mais si : 
1.  L’on fait la part de ce qui revient à la théologie, à laquelle nul ne peut échapper dans un univers 

dogmatique ; 
2.  Si l’on pointe la cohérence de Muqaddasī, qui se souvient p. 183 ou p. 203 de ce qu’il a écrit p. 32 

(exemples de rakīk /rakāka, takallafa) et que l’on tire les conséquences, implicites, mais logiques, de 
ce qu’il dit explicitement, on arrive à la conclusion, plus sociolinguistique qu’historique, que l’arabe 
est à la fois langue véhiculaire et langue vernaculaire et, surtout, que, comme langue véhiculaire, il est 
d’autant mieux maîtrisé qu’il n’est pas en même temps langue vernaculaire de ceux qui l’emploient. 

	 27	Dans un texte exhumé par Paul Kahle (1875-1964) (Kahle, 
1959 [1947], p. 345-346). Sur ce texte, cf. Larcher 2005. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

67

Tel est le sens des notations faites à propos du « Machrek » d’une part, du grand cadi de Bagdad 
d’autre part, même s’il faut sans doute faire la part de la flatterie 28 ici, de la polémique là. Si l’on 
observe que la seule mention explicite de laḥn, terme qui présuppose iˁrāb, est faite à propos de ce haut 
dignitaire religieux dans son maǧlis, et qu’elle prend place après et dans le prolongement même de la 
mention des fonctionnaires (litt. « scribes »), on posera que le couple laḥn/iˁrāb concerne le seul arabe 
véhiculaire, et, plus précisément, un usage oralisé de la langue écrite 29. En outre l’observation que 
l’assistance n’y trouve rien à redire montre qu’il ne s’agit pas d’un cas d’espèce, concernant un individu 
en particulier, mais en fait toute une caste (même si Muqaddasī lui-même se voit épargné !). 
En ce sens, nous sommes très loin, au ive/xe siècle, du fasād al-luġa des ier-iie/viie-viiie siècles, 

caractérisé par ces mêmes laḥn, mais donné comme une conséquence de la sédentarisation et du 
mélange de populations consécutives à la conquête islamique et concernant (réalité ou fiction, ce n’est 
pas le lieu d’en débattre) la langue parlée 30. Par suite, le fasād al-luġa des ier-iie/viie-viiie siècles a 
été régulièrement interprété (à tort ou à raison) depuis le xixe siècle par la linguistique historique, 
essentiellement allemande, comme du « moyen arabe », c’est-à-dire une évolution en cours d’un type 
ancien arabe (caractérisé par la flexion désinentielle et donc plus synthétique et à ordre des mots plus 
libre) vers un type néo-arabe (caractérisé par la disparition de cette flexion et donc plus analytique et à 
ordre des mots moins libre). Celui du ive/xe siècle ne peut plus l’être que comme de l’« arabe moyen », 
c’est-à-dire le reflet de la tension dialectique existant entre deux variétés d’arabe. Si notre interprétation 
est correcte, cela veut dire que Muqaddasī constitue un maillon important dans la reconnaissance, 
suggérée par l’emploi de l’expression lisān al-qawm, d’une situation linguistique qui sera pleinement 
reconnue par Ibn Ḫaldūn : dans la Muqaddima (VI, chap. 47 et 48, p. 1073-1080), celui-ci pose trois 
luġāt (luġat Muḍar « langue de Muḍar » i. e. notre arabe « classique », luġat al-ˁArab li-hāḏā l-ˁahd 
« langue des Bédouins de ce temps » et luġat ahl al-ḥaḍar « langue des sédentaires », i. e. nos dialectes 
nomades et sédentaires) explicitement présentées comme des variétés séparées les unes des autres.

	 28	Cf. Miquel, 1963, p. 72, n. 4.
	 29	Un grammairien comme Zaǧǧāǧī reconnaît explicitement 

(p. 95) que « la plupart des gens parlent spontanément sans 
iˁrāb, qu’ils ne connaissent pas, comprenant ainsi les autres 
et se faisant comprendre d’eux » (akṯar al-nās yatakallamūna 

ˁalā saǧiyyatihim bi-ġayr iˁrāb wa-lā maˁrifa minhum bi-hi 
fa-yafhamūna wa-yufhimūna ġayrahum miṯl dālika). Dans la 
mesure où « la plupart des gens » devient à la page suivante 
la ˁ āmma, l’arabe avec iˁrāb est l’apanage de la ḫāṣṣa, même 

si le caractère « spontané » de l’arabe sans iˁrāb restreint 
l’arabe avec iˁrāb à un usage « surveillé » (ce que nous avons 
appelé ci-dessus, par imitation de l’anglais formal, formel). 
Cette conception subsiste dans la terminologie arabe de la 
diglossie : al-luġa al-ˁāmmiyya (vs al-luġa al-fuṣḥā). On 
voit combien l’expression de Muqaddasī, lisān al-qawm, 
dépasse cette fiction.

	 30	Cf. notamment Zaǧǧāǧī, p. 89.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pierre Larcher

68

	 Références bibliographiques

	 Études

Cantineau, Jean (1960), 
Cours de phonétique arabe (édition originale 
réimprimée) suivi de Notions générales de 
phonétique et de phonologie. Klincksieck, 
Paris [également repris dans Cantineau, Jean, 
Études de linguistique arabe. Mémorial Jean 
Cantineau, Klincksieck, Paris, 1960]. 

De Goeje, M. J. (1967), 
Indices, Glossarium et Addenda et Emendanda 
ad-Part I-III, Brill, Leyde.

Fleisch, Henri (1961) , 
Traité de philologie arabe I. Préliminaires, 
phonétique, morphologie nominale, Imprimerie 
catholique, Beyrouth.

Fleischer, Heinrich (1847), 
“Ueber einen griechisch-arabischen Codex 
rescriptus der Leipziger Universitäts-Bibliothek”, 
Zeitschrift der Deutsche Morgenländische 
Gesellschaft I, Leipzig, p. 148-160 [repris dans 
Kleinere Schriften III, chap. xxii, Leipzig, 1885-
1888, p. 378-388].

Fück, Johann (1955) , 
ˁArabīya. Recherches sur l’histoire de la langue 
et du style arabe, Didier, Paris [tr. fr. de Arabīya. 
Untersuchungen zur arabischen Sprach- und 
Stilgeschichte, Abhandlungen der sächsischen 
Akademie der Wissenschaften zu Leipzig, 
Philologisch-historische Klasse. Band 45, Heft 1, 
Akademie Verlag, Berlin, 1950]. 

Kahle, Paul (19471, 19592) , 
The Cairo Geniza, Basil Blackwell, Oxford. 

Kassab, Jean (1970) , 
Manuel du parler arabe moderne au Moyen-
Orient I, Imprimerie nationale et Geuthner, Paris.

Langhade, Jacques (1994) , 
Du Coran à la philosophie. La langue arabe et 
la formation du vocabulaire philosophique de 
Farabi, préface de Jean Jolivet, Ifead, Damas.

Larcher, Pierre (2005) , 
« D’Ibn Fāris à al-Farrā’ ou un retour aux sources 
sur la luġa al-fuṣḥā », Asiatische Studien/Études 
asiatiques LIX/3, Peter Frank, Berne, p. 797-814.

— (à paraître) , 
« Un texte d’al-Fārābī sur la ‘langue arabe’ 
réécrit ? ».

Lewicki, Tadeusz (1953) , 
“Une langue romane oubliée de l’Afrique du 
Nord. Observations d’un arabisant”, Rocznick 
Orientalistyczny XVII, Varsovie, p. 415-480.

Miquel, André (19671, 19732) , 
La géographie humaine du monde musulman 
jusqu’au milieu du xie siècle. Géographie et 
géographie humaine dans la littérature arabe des 
origines à 1050, Mouton, Paris et La Haye. 

— (1988) , 
La géographie humaine du monde musulman 
jusqu’au milieu du xie siècle. Les travaux et les 
jours, Éditions de l’Ehess, Paris. 

— (2003) , 
« Langues et langage , 
Le cas de Muqaddasī », dans Jérôme Lentin et 
Antoine Lonnet (éd.), Mélanges David Cohen. 
Études sur le langage, les langues, les dialectes, 
les littératures, offertes par ses élèves, ses 
collègues, ses amis présentées à l’occasion de son 
quatre-vingtième anniversaire, Maisonneuve et 
Larose, Paris, p. 497-501. 

Rabin, Chaïm (1951), 
Ancient West-Arabian, Taylor’s Foreign Press, 
Londres. 

Robin, Christian (à paraître), 
« Himyaritic », Encyclopaedia of Arabic 
Language and Linguistics. Brill, Leyde.

Versteegh, Kees (19971, 20012), 
The Arabic Language, University Press, 
Edinburgh. 

Zaborski, Andrzej (2004), 
« Etymology, Etymological Fallacy and the 
Pitfalls of Litteral Translation of some Arabic and 
Islamic Terms», dans R. Arnzen & J. Thielmann 
(eds) Words, Texts and Concepts Cruising the 
Mediterranean Sea, Studies on the Sources, 
Contents and Influences of Islamic Civilization 
and Arabic Philosophy and Science Dedicated 
to Gerhard Endress on his Sixty-Fifth Birthday, 
Peeters, Louvain, p. 143-147.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Que nous apprend vraiment muqaddasï de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? 

69

	 Sources

Fārābī, Abū Naṣr al- (1969), 
Kitāb al-ḥurūf (Alfarabi’s Book of Letters), éd. 
Muhsin Mahdi, Dar el-Machreq, Beyrouth. 

Farrā’, Abū Zakariyyā Yaḥyā b. Ziyād (1404/1983) , 
Maˁānī al-Qur’ān, 3e éd., 3 vol., ˁĀlam al-kutub, 
Beyrouth. 

Ǧāḥiẓ, Abū ˁUṯmān ˁAmr b. Baḥr al- (1367/1948) , 
Kitāb al-bayān wa-l-tabyīn, éd. ˁAbd al-Salām 
Muḥammad Ḥarūn, 4 parties en 2 vols, Le Caire.

Ibn Fāris, Abū l-Ḥusayn Aḥmad (1383/1964) , 
al-Ṣāḥibī fī fiqh al-luġa wa-sunan al-ˁarab fī 
kalāmihā 1, éd. Moustafa el-Chouémi, A. Badran 
& Co, Beyrouth. 

Ibn Ḫaldūn, Walī l-dīn ˁAbd al-Raḥmān b. Muḥammad 
(1967),  
Al-Muqaddima I. du Kitāb al-ˁibar, Maktabat al-
madrasa et Dār al-kitāb al-lubnānī, Beyrouth. 

Ibn Yaˁīš, Muwaffaq al-dīn Yaˁīš b. ˁAlī (s.d.) , 
Šarḥ al-Mufaṣṣal, 10 vols, Idārat al-ṭibāˁa al-
munīriyya, Le Caire. 

Muqaddasī, Šams al-dīn Abū ˁAbd Allah Muḥammad 
b. Ahmad b. Abī Bakr al-Bannā al-Šāmī (18771, 
19062), 
Descriptio Imperii Moslemici auctore Šams ad-
dīn Abdallah Mohammed ibn Ahmed Ibn Abī Bekr 
al-Bannā al-Baššārī al-Muqaddasī, edidit M. J. 
De Goeje, editio tertia (photomechanice iterata), 
Lugduni Batavorum apud E.J. Brill, 1967. 

— (2001) , 
The Best Divisions for Knowledge of the Regions 
[texte imprimé] = Aḥsan al-Taqāsīm fi Maˁrifat 
al-Aqālīm / Al-Muqaddasī ; translated by Prof. 
Basil Collins ; reviewed by Dr Muḥammad 
Ḥamid Alṭā’ī, (sous la dir. du) Center for Muslim 
Contribution to Civilization, Royaume Uni. 

— (1963), 
Aḥsan al-taqāsīm fī maˁrifat al-aqālīm 
(La meilleure répartition pour la connaissance 
des provinces), traduction partielle,  
annotée par André Miquel, Ifead, Damas. 

Nīsābūrī, Niẓām al-dīn al-Ḥasan b. Muḥammad b. Ḥusayn 
al-Qummī , 
Ġarā’ib al-Qur’ān wa-Raġā’ib al-Furqān 
(cf. Ṭabarī). 

Sībawayhi, Abū Bišr ˁAmr b. ˁUṯmān b. Qanbar (1966-
1977), 
Al-Kitāb, éd. par ˁAbd al-Salām Muḥammad 
Hārūn, 5 vols, Le Caire [réimp., ˁĀlam al-kutub, 
Beyrouth, s.d.]. 

Suyūṭī, Ǧalāl al-dīn ˁAbd al-Raḥmān Abū Bakr al-Suyūṭī 
(1359 H.), 
Kitāb al-Iqtirāḥ fī ˁilm uṣūl al-naḥw, Haydarābād 
[reimp. Dār al-Maˁārif, Alep, s.d.]. 

— (s.d.), 
Al-Muzhir fî ˁulūm al-luġa wa-anwāˁihā, 
éd. Muḥammad Aḥmad Ǧār al-Mawlā, ˁAlī 
Muḥammad al-Baǧāwī et Muḥammad Abū l-Faḍl 
Ibrāhīm, 2 vols, ˁĪsā al-Bābī al-Ḥalabī, Le Caire.

Ṭabarī, Abū Ǧaˁfar Muḥammad b. Ǧarīr (1323-1329/ 
1905-1911), 
Ǧāmiˁ al-Bayān fī tafsīr al-Qur’ān I-XXX, Būlāq, 
al-Maṭbaˁa al-kubrā al-amīriyya,  
réimp. Dār al-maˁrifa, Beyrouth, 1392/1972. 

Zaǧǧāǧī, Abū l-Qāsim ˁAbd al-Raḥmān b. Isḥāq 
al-Zaǧǧāǧî (1393/1973),  
Kitāb al-Īḍāḥ fī ˁilal al-naḥw, éd. Māzin Mubārak, 
2e éd., Dār al-Nafā’is, Beyrouth.

	 Dictionnaires et instruments de travail

Ibn Manẓūr, Muḥammad b. Mukarram b. ˁAlī b. Aḥmad al-
Anṣārī al-Ifrīqī al-Miṣrī Ǧamāl al-dīn Abū l-Faḍl 
Ibn Manẓūr (s.d.) , 
Lisān al-ˁArab al-muḥīṭ, éd. par Yūsuf Ḫayyāṭ, 
4 vols, Dār Lisān al-ˁArab, Beyrouth. 

Wensinck, Arent Jan (1936-1969) , 
Concordance et indices de la Tradition 
musulmane , les six livres, le Musnad d’al-Dārimī, 
le Muwaṭta’ de Mālik, le Musnad d’Aḥmad Ibn 
Ḥanbal I-VIII, Brill, Leyde. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 40 (2006), p. 53-69    Pierre Larcher
Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au IV e/Xe siècle?
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

