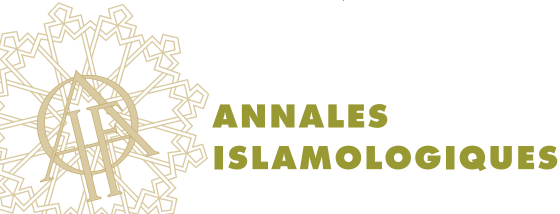
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE



en ligne en ligne

## AnIsl 40 (2006), p. 1-52

### Marie-Andrée Gouttenoire

Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d'Abū Ḥāmid al-Tirmidī (IIIe / IXe siècle). Une lecture de la circulation de quelques exemples qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe.

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

#### **Dernières publications**

| 9782724711233<br>orientales 40 | Mélanges de l'Institut dominicain d'études | Emmanuel Pisani (éd.)                                      |
|--------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 9782724711424                  | Le temple de Dendara XV                    | Sylvie Cauville, Gaël Pollin, Oussama Bassiouni, Youssreya |
|                                |                                            | Hamed                                                      |
| 9782724711417                  | Le temple de Dendara XIV                   | Sylvie Cauville, Gaël Pollin, Oussama Bassiouni            |
| 9782724711073                  | Annales islamologiques 59                  |                                                            |
| 9782724711097                  | La croisade                                | Abbès Zouache                                              |
| 9782724710977                  | ???? ??? ???????                           | Guillemette Andreu-Lanoë, Dominique Valbelle               |
| 9782724711066                  | BIFAO 125                                  |                                                            |
| 9782724711172                  | BCAI 39                                    |                                                            |

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

## Le plus ancien traité critique sur les grammairiens d'Abū Ḥāmid al-Tirmidī (III<sup>e</sup>/IX<sup>e</sup> siècle)

Une lecture de la circulation de quelques exemples qui illustrent les fondements de la tradition grammaticale arabe

### PRÉSENTATION DU TRAITÉ D'ABŪ ḤĀMID AL-TIRMIDĪ

Le traité d'Abū Ḥāmid al-Tirmidī a été édité, en langue arabe, en 1974 dans la revue irakienne, al-Mawrid par Hāšim al-Ṭa'ʿān. Sa publication tient au hasard des découvertes de manuscrits qui se produisent parfois encore aujourd'hui, au détour des efforts d'une autre recherche. L'éditeur explique, à ce propos, que présent à la bibliothèque Kāšif al-Ġiṭā' d'al-Naǧaf pour une recherche en cours, il fut amené à consulter par ailleurs, par simple curiosité, un exemplaire manuscrit du Kitāb al-Amālī d'al-Qālī. C'est alors qu'il découvrit à l'intérieur quelques feuillets collés à ses pages. Il s'agissait du traité d'Abū Hāmid.

L'édition de Hāšim al-Ṭa'ʿān comporte une introduction critique au traité (deux pages et demie) et le texte source arabe (cinq pages et demie). Le traité ne comporte pas de titre initial. Hāšim al-Ṭa'ʿān a intitulé sa publication: «Maḥṭūṭ farīd nafīs 'an marātib al-naḥwiyyīn » (Manuscrit unique et précieux sur les classes de grammairiens).

Nous pouvons dès lors visualiser les principaux acteurs à qui l'on doit ce traité, sous les noms avec lesquels ils figurent dans le texte source:

L'auteur du traité: Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān al-Tirmidī. Inconnu en dehors de ce traité <sup>1</sup>.

Le rapporteur du traité: Abū al-Ḥusayn 'Alī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣārī. Inconnu en dehors de ce traité.

Le scribe du traité: 'Alī b. al-Šayḫ Muḥammad Riḍā al-Šayḫ Ǧa'far al-Ġarwī al-Naǧafī. (m. 1311/1893) <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En considérant l'*isnād* introductif, Abū Ḥāmid al-Tirmidī y figure bien comme celui que nous nommons «l'auteur des dires», à savoir celui à qui revient la matière des *aḥbār* (dires; informations). Abū al-Ḥusayn est son rapporteur mais, en fin de traité, il est également l'auteur d'un *ḥabar* dans lequel il trace la biographie de son maître Abū Ḥāmid. Le *ḥabar* en

question débute par « *qāla* Abū al-Ḥusayn» (*Maḥṭūṭ*, p. 144). Nos références au traité se feront désormais sous *Maḥṭūṭ*, dans la pagination du texte arabe de la revue *al-Mawrid*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cette date est donnée par l'éditeur dans son introduction critique où le nom du scribe figure sous 'Alī b. Muḥammad Riḍā Kāšif al-Ġiţā'. Maḥṭūṭ, p. 139.

L'auteur du traité fait l'objet d'une notice dans la *Geschichte des Arabischen Scrifttums*, mais il s'agit d'une notice qui puise ses informations dans la matière même du traité. Elle se situe dans la partie consacrée aux grammairiens de Perse et, citant les références de publication dans *al-Mawrid*, donne les éléments suivants:

«Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān al-Yazīdī, grammairien et auteur du livre le plus ancien qui nous soit connu sur les grammairiens, appartenant au groupe de philologues appelés au Ḥurāsān par le gouverneur 'Abdallāh b.Ṭāhir. Nos sources ne le mentionnent pas. Nous avons quelques notes laissées par 'Alī b. Muḥammad al-Kātib, inconnu par ailleurs, qui a transmis son œuvre. D'après son rapport, c'était un élève d'Abū Sa'īd al-Þarīr et il aurait eu également audition d'Abū 'Amr al-Šaybānī, Abū 'Ubayda, al-Asma'ī et Ibn al-A'rābī. On estime qu'il est mort vers 250/864 ³.»

En ce qui concerne la datation du traité, elle pourrait être estimée en fonction des dates d'Abū Ḥāmid. Or, celles-ci ne nous sont pas connues. Les deux dates proposées par la *Geschichte des Arabischen Scrifttums* et par M. Bernards <sup>4</sup> (d'après lesquelles il serait mort respectivement vers 250/864 ou vers 280/893) semblent être des estimations, car, à notre connaissance nous ne possédons aucune information sur Abū Ḥāmid en dehors du traité. Nous nous contenterons, pour notre part, de situer le traité sur un IIIe/Ixe siècle élargi <sup>5</sup>.

La matière du traité, quant à elle, repose sur des données biographiques et des points de vue critiques émis sur une palette de savants, allant de l'anté-islam jusqu'aux dernières décennies du IIIe/IXe siècle, dont le dernier, parmi les personnages identifiés, est Abū Ḥātim al-Siǧistānī (m. 255/869). L'accent est mis sur les premiers grammairiens. Un noyau de personnages prend pied dans la mouvance des savants du Ḥurāsān, qui se trouvaient auprès du gouverneur 'Abdallāh b. Ṭāhir, mort en 230/844.

D'un point de vue de l'exploitation critique de ce traité, nous avons connaissance, hormis l'introduction au texte source par l'éditeur Hāšim al-Ṭaʿʿān, de deux autres approches données par K. Versteegh et M. Bernards <sup>6</sup>. K. Versteegh parle «d'un petit traité curieux» (p. 172) et «d'un traité de valeur» (p. 173). Il fait émerger les points les plus marquants du traité de par leurs différences avec ce que les biographies connues proposent. Il positionne l'auteur du traité Abū Ḥāmid «comme semblant être relié ou à tout le moins très attaché à la mémoire des grammairiens de Kūfa» (p. 172) ou encore «Il est évident que l'auteur s'identifie avec les grammairiens de Kūfa» (p. 173).

- <sup>3</sup> Sezgin, GAS IX, p. 188. Traduction personnelle. Nous relevons quelques points problématiques dans cette notice. Elle est censée prendre sa matière du texte source du traité d'Abū Ḥāmid, car il y est explicitement dit «Nos sources ne le mentionnent pas». Pourtant deux éléments divergent dans les noms du maître et du disciple en regard de ce qui figure dans le texte du traité édité:
  - pour le maître, la *nisba* d'Abū Ḥāmid, dans la notice de la *GAS*, est «al-Yazīdī», alors que, dans le texte source, nous avons «al-Tirmidī». En revanche, dans le texte source, une des *nisba*-s du disciple Abū al-Ḥusayn, est al-Yazīdī;
  - pour le disciple, le *ism* donné dans la notice de la *GAS* est 'Alī b. Muḥammad al-Kātib, alors que dans le texte source, il apparaît sous Abū al-Ḥusayn 'Alī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣarī. Il n'y a donc pas mention de

- Muḥammad, qui est par ailleurs un des éléments du *ism* de son maître. Le nom de 'Alī b. Muḥammad al-Kātib figure dans le traité mais il s'agit d'un informateur, mentionné une seule fois (p. 144), et non du rapporteur et disciple.
- <sup>4</sup> Bernards, Changing Traditions, p. 12.
- 5 Nous disposons des dates des maîtres d'Abū Ḥāmid, mentionnés au sein du traité:
  - Abū Sa'īd Aḥmad b. Ḥālid al-Ḍarīr: mort vers 282/895 à 104 ans donc Abū Ḥāmid a pu mourir avant lui;
  - Al-Aṣma'ī, 'Abd al-Malik b. Qurayb (m. 213/828);
  - Ibn al-A'rābī (m. vers 231/846);
  - Abū 'Ubayda, Ma'mar b. al-Muṭannā (m. vers 209/824).
- <sup>6</sup> Versteegh, *Arabic Grammar*, p. 172-174; Bernards, *Changing Traditions*, p. 4, n° 4, p. 12. Les extraits cités ici de ces deux auteurs sont traduits par nos soins.

Pour sa part, M. Bernards, écrit que «Al-Tirmidī (m. vers 280/893) semble être le seul biographe à avoir écrit sa *risāla* non pas comme une simple enquête des vies des grammairiens mais comme une proclamation de la suprématie kufiote sur les grammairiens de Baṣra» (p. 12). Elle positionne aussi le texte du traité en regard de la notion de *madhab*, notion qui figure parmi ses thèmes d'étude.

L'éditeur du traité, Hāšim al-Ṭa'ʿān penche également pour une appartenance d'Abū Ḥāmid, que l'on pourrait aller jusqu'à définir comme pro-kufiote, lorsqu'il écrit, notamment, dans sa présentation critique : «Il m'apparaît que cet Abū Ḥāmid est kufiote par son école (kūfī al-madhab) car il stigmatise les Basriens de façon explicite, ou par euphémisme ou encore par omission, comme il le fait en regard de Sībawayh 7.»

Nous proposons dans cet article la traduction du traité d'Abū Ḥāmid, édité par Hāšim al-Ṭa''ān, et deux glossaires commentés, l'un pour les termes techniques et l'autre pour les noms propres. Notre approche de ce traité se fera par le biais de l'analyse comparée de quelques exemples concernant la lignée des premiers grammairiens, qui sont à la fois présents dans les sources biographiques traditionnelles arabes et dans le texte d'Abū Ḥāmid. Nous tenterons, par ailleurs de déterminer la nature du regard critique d'Abū Ḥāmid.

Une des particularités de ce traité est d'afficher une volonté de composition critique manifeste. Elle doit être soulignée, dans le contexte du IIIe/IXe siècle, car elle nous met en présence d'un texte à la teneur inhabituelle dont la matière est extrêmement riche, presque inespérée. Il s'agit ici d'un condensé dont la ligne de mire est le jugement porté sur les grammairiens. Pièces de jugement qui se retrouvent, pour certaines dans la matière des notices biographiques des sources traditionnelles, mais qui sont alors disséminées au sein de multiples *aḫbār*, qui eux sont livrés bruts à la compréhension du lecteur, sans commentaire de la part de celui qui les rapporte. Le traité développe au contraire une unité d'information visant à cerner et à mettre en exergue les qualités et les défauts des premiers savants sans oublier la façon qu'ils ont d'envisager leur science.

#### INTRODUCTION

Notre approche a été déterminée par la présence d'une forte intertextualité entre certains éléments du traité d'Abū Ḥāmid et ceux lisibles dans d'autres sources arabes traitant également des fondements de la science grammaticale <sup>8</sup>. Cette intertextualité ne saurait surprendre, là où il est de mise pour les sources arabes, qui se fixent pour objectif de retracer l'histoire de la naissance de la grammaire, de faire œuvre de réemploi. Ainsi, les exemples habituellement développés par les sources arabes pour illustrer les premières impulsions vers la science grammaticale sont incontestablement récurrents. De fait, la tradition grammaticale arabe s'envisage sous couvert d'une unité. Unité qui semble encore

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Maḥṭūṭ, présentation critique p. 138 + citation texte source sur Sībawayh, p. 141. Nous reprendrons l'analyse de ce point de vue ci-après dans l'article dans l'exemple consacré à Sībawayh.

Nous avons focalisé notre approche sur un ensemble de sources arabes primaires, majoritairement des III<sup>e</sup>-IV<sup>e</sup> / IX<sup>e</sup>-X<sup>e</sup> siècles. Celles-ci sont à la base de toute l'information biographique postérieure relative aux premiers grammairiens irakiens.

être renforcée du fait que les sources utilisées pour définir cette tradition proviennent, dans leur écrasante majorité, de savants qui s'attachèrent à «l'école» dite d'al-Baṣra. Nous soulignons ici, par les guillemets, le concept, un peu obsolète aujourd'hui, qui veut qu'il y ait eu deux écoles de grammaire bien distinctes, celle d'al-Baṣra et celle d'al-Kūfa. La mise à plat de ce concept n'a cependant jamais remis en question l'existence de profondes différences dans les méthodes élaborées par les savants des deux villes, méthodes de travail qui furent ensuite reprises et diffusées par leurs lots respectifs de disciples. Ceci est vrai, en particulier, dans le domaine terminologique utilisé pour la nomination du fait grammatical lors de sa constitution en système théorique. La remise en question se situe au niveau de la notion d'une opposition franche qui fut longtemps stigmatisée alors que la situation présumée sur le terrain, et encore perceptible dans les sources, apparaît, en fait, beaucoup plus complexe que ne le serait une franche dichotomie.

Il en ressort qu'un des intérêts du traité d'Abū Ḥāmid est de donner un autre angle de vision sur les savants des deux cités irakiennes. Dans un premier temps, nous nous efforcerons de faire émerger les différences propres à la vision d'Abū Ḥāmid en regard des versions de la tradition. Nous découvrirons, par ailleurs que la matière traditionnelle constitue aussi un élément non négligeable dans la composition du traité d'Abū Ḥāmid. Comme si le terreau du traité prenait pied dans la tradition tout en portant en germe des éléments tout à fait atypiques.

C'est ainsi, qu'à la première lecture du traité d'Abū Ḥāmid, dès l'ouverture du premier *ḫabar*, alors que nous nous installions dans la familière récurrence de la mention d'Abū l-Aswad al-Du'alī comme fondateur de la tradition grammaticale, nous voilà, quelques mots plus avant, sujets au doute. L'exposition de la petite phrase-clef de l'exemple et de son jeu désinentiel est bien là, égale à elle-même, mais elle est prononcée par le grammairien au lieu de l'être par sa fille. Nous penserions presque à une erreur si ce n'était la suite du traité qui va encore donner maintes raisons à cet écrit de se singulariser en regard des autres sources qui nous sont connues.

Quant à la présence de l'inter-texte et de la circulation des mêmes exemples entre le traité d'Abū Ḥāmid et d'autres sources arabes, elle nous a semblé un gage de véracité dans le sens où la différence et les divergences n'y sont pas synonymes de rupture. En effet, nous nous attacherons à montrer que cet écrit est contextuel des problématiques affichées ou sous-jacentes des textes de la tradition grammaticale. Le traité propose, et c'est là sa grande différence, des lectures divergentes de celles des textes de l'orthodoxie grammaticale, mais il reste ancré dans le vraisemblable de l'univers de ces premiers savants qui se sont interrogés sur la langue arabe. Comme si l'opposition et la divergence ne pouvaient prendre pied qu'en rapport du semblable. La circulation des exemples et le poids de l'inter-texte nous apparaissent donc comme des marqueurs d'authenticité en regard d'un traité qui ne demande qu'à être taxé d'apocryphe là où il n'a d'existence que dans quelques feuillets édités.

## ÉTUDE COMPARÉE ENTRE LE TRAITÉ D'ABŪ ḤĀMID ET LES SOURCES TRADITIONNELLES : LE CAS DES EXEMPLES PRIS À LA LIGNÉE DES FONDATEURS DE LA GRAMMAIRE ARABE

## Schéma général des premiers fondateurs de la tradition grammaticale arabe

Il convient ici de mettre en exergue la filiation généralement proposée par la tradition arabe pour faire le lien entre les premiers fondateurs de la grammaire. Nous avons évoqué, ci-dessus, que la matière qui a permis d'établir les caractéristiques de cette tradition arabe, provenait majoritairement de sources attachées à la méthode basrienne. K. Versteegh <sup>9</sup>, en référence à l'étude de R. Talmon, parle d'un «canonical pedigree» qu'il décline, sous sa forme la plus simple, comme suit:

'Alī → Abū l-Aswad → Yahyā ibn Ya'mar → Abū 'Amr → 'Īsā ibn 'Umar → al-Ḥalīl → Sībawayhi

#### L'exemple nº 1 d'Abū l-Aswad et de sa fille

Le premier exemple, concernant Abū al-Aswād et sa fille, s'intègre tout à fait dans le cadre de ce qui est communément désigné par la littérature des *awā'il*, dont le souci est de remonter jusqu'à ceux des Anciens qui occupèrent la première place. Qui fut le premier à avoir...? Cette interrogation, récurrente dans les sources arabes, est commune à nombre de champs d'investigation des savants de la tradition arabe qu'il s'agisse d'exégèse coranique, de poésie ou du langage. Nous entendons ici par langage le vaste domaine qui recouvre les multiples préoccupations qui se posent en regard de la langue arabe, et qu'il est bien complexe de sectoriser en disciplines sur ces premières périodes de fondation et de formalisation des savoirs.

#### Abū l-Aswad vu comme fondateur de la grammaire arabe

Nous allons tout d'abord présenter quelques exemples qui mentionnent Abū l-Aswad en tant que fondateur de la grammaire arabe. Ceci pour nous permettre ensuite d'estimer, à sa juste valeur, la différence qui est propre au traité d'Abū Ḥāmid, lorsqu'il expose l'exemple d'Abū l-Aswad et de sa fille.

L'établissement du portrait d'Abū l-Aswad en sa qualité de fondateur de la grammaire (naḥw) va nous permettre, du même coup, d'apprécier la difficulté qui se pose lorsqu'il s'agit de cerner la teneur de la discipline grammaticale. Elle se scinde, en effet, en plusieurs compétences qu'ont les savants et par lesquelles d'ailleurs ils s'auto-définissent dans les notices biographiques. Une des illustrations de cette réflexivité dans les textes est l'emploi fréquent, en tête de notice biographique, de l'expression suivante: kāna ṣāḥib al-... il était possesseur de + le terme de sa compétence. La réflexivité du savant et de sa matière se lit dans le fait que celui-ci n'existe que par tel ou tel de ses savoirs. Et lorsque les savoirs sont, comme c'est presque toujours le cas, ardus à positionner, la spécialité du savant n'est définissable que par tâtonnements.

 $<sup>^9 \</sup> Versteegh, A rabic\ Grammar, p.\ 167.\ En\ r\'ef\'erence\ \grave{a}\ Talmon, \\ \text{``Who Was the First Arab Grammarian?''}, p.\ 128-145.$ 

Dans le traité d'Abū Hāmid, Abū l-Aswad est présenté comme:

«Awwal man takallafa min ahl al-Baṣra taṣḥīḥ al-kalām wa-i'rābi-hi 'alā mā ǧā'a 'an al-'Arab, Abū l-Aswad al-Du'alī <sup>10</sup>.»

«Le premier parmi les gens d'al-Baṣra qui se chargea de rétablir l'exactitude du langage et de ses flexions désinentielles d'après ce qui provenait des 'Arab fut Abū l-Aswad al-Du'alī.»

La mention d'Abū l-Aswad en tant que fondateur d'une organisation interne à la langue arabe, figure dans les *Ṭabaqāt fuḥūl al-šu'arā'* d'Ibn Sallām al-Ğumaḥī (138-232/756-846). Cette mention est vraisemblablement la plus ancienne que l'on connaisse dans les sources arabes, si l'on fait exception du traité d'Abū Ḥāmid.

Nous lisons chez Ibn Sallām al-Šumahī:

«Wa-kāna li-ahli-l-Baṣra fī al-ʿarabiyya qidmat, wa-bi-l-naḥw wa-luġātī-l-ʿArab wa-l-ġarīb ʿināya. Wa-kāna awwal man assasa al-ʿarabiyya, wa-fataḥa bāba-ha, wa-anhaǧa sabīla-ha, wa-waḍaʿa qiyāsa-ha: Abū l-Aswad al-Du'alī <sup>II</sup>.»

«Les gens d'al-Baṣra avaient les devants dans le domaine de la 'arabiyya et leur effort allait vers la grammaire, les idiomes des 'Arab et les mots rares.

Le premier à avoir posé les fondements de la '*arabiyya*, à avoir ouvert son chapitre, à avoir tracé distinctement son chemin et à avoir posé ses règles raisonnées fut Abū l-Aswad al-Du'alī.»

Nous lisons chez Abū al-Ṭayyīb al-Luġawī (m. en 351 / 962) dans Marātib al-naḥwiyyīn:

« Tumma kāna awwal man rasama li-l-nās al-naḥw Abū l-Aswad al-Du'alī (...) wa-kāna Abū l-Aswad aḥaḍa ḍālika 'an amīr al-mu'minīn 'Alī 'alay-hi al-salām li-anna-hu sami'a laḥn-an, fa-qāla li-Abī l-Aswad iǧ'al li-l-nās ḥurūf-an — wa-ašāra la-hu ilā al-raf' wa-al-naṣb wa-al-ǧarr 12. »

«Puis le premier à avoir fixé les grands traits <sup>13</sup> de la grammaire pour les gens était Abū l-Aswad al-Du'alī [...] Abū l-Aswad avait pris cela du Prince des Croyants 'Alī – Que la paix soit sur lui – parce qu'il avait entendu des barbarismes. Alors il avait dit à Abū l-Aswad: établis pour les gens les lettres [de déclinaison] – et il lui signifia le cas sujet, le cas direct et le cas indirect.»

Nous pouvons dégager plusieurs segments signifiants dans la caractérisation d'Abū l-Aswad al-Du'alī en tant que fondateur de la grammaire : le fait qu'il est en lien avec al-Baṣra ; qu'il est le premier à avoir...; que son action vient en réponse aux fautes relevées dans la langue arabe qui lui est contemporaine ; que le langage des 'Arab se pose comme modèle de rétablissement du juste parler arabe. Ces éléments

pour le terme (*rasama li*-). Un autre exemple où figure ce terme se lit chez al-Qifṭī, dans la notice biographique qu'il consacre à Abū l-Aswad. Après avoir tardé à mettre en application ce que lui demandait 'Alī, Ziyād b. Abī-hi revient à la charge et dit à Abū l-Aswad: «Il s'avère que nos fils font des erreurs dans le Coran, si tu leur prescrivais des marques (*law rasamta la-hum rasman*.) Alors il mit les signes diacritiques au Coran (*Fa naqaṭa al-muṣḥaf*)». Al-Qifṭī, *Inbāh al-ruwāt* I, p. 16.

<sup>10</sup> Mahtūt, p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Al-Ğumaḥī, *Tabaqāt fuḥūl al-šu'arā* I, p. 12 du texte source. Nous précisons ici qu'il existe différentes éditions critiques du texte d'al-Ğumaḥī, dans l'intention de signaler que l'éditeur M. M. Šākir, a proposé un titre qui diffère des éditions précédentes qui titraient l'ouvrage sous *Ṭabaqāt al-šu'arā*, dont la première qui fut celle de J. Hell en 1916.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Abū al-Ţayyīb al-Luġawī, *Marātib al-naḥwiyyīn*, p. 8.

 $<sup>^{\</sup>rm I3}$  Nous proposons ici la traduction de « fixer les grands traits »

sont tantôt pour les uns ou tantôt pour les autres régulièrement repris dans les notices biographiques d'Abū l-Aswad. Il en ressort donc que le portrait traditionnel d'Abū l-Aswad comporte tous les atours d'un grand savant. Il a tout d'abord une prééminence temporelle dans le positionnement de son savoir mais aussi une prééminence qualitative dans la nature même de son savoir qui lui vient des 'Arab ou du calife 'Alī, selon certaines versions. Dans le cas de la filiation à 'Alī, l'intrusion du pouvoir se fait en la personne du calife et celle du religieux en sa qualité de Prince des Croyants.

Venons en maintenant à l'étude des versions dont nous disposons, mettant en scène Abū l-Aswad et sa fille.

## Exposition des exemples de la tradition mettant en scène Abū l-Aswad et sa fille

En dehors du traité d'Abū Ḥāmid, les deux mentions les plus anciennes, que nous avons relevées, de l'exemple mettant en scène l'échange verbal entre Abū l-Aswad et sa fille, figurent dans *Aḫbār al-naḥwiyyīn al-baṣriyyīn* d'al-Sīrāfī (283-368/897-979) et *Ṭabaqāt al-naḥwiyyīn wa al-luġawiyyīn* d'al-Zubaydī (313-378/926-989). La présence de cet exemple est à distinguer des mentions d'Abū l-Aswad, notamment en qualité de fondateur de la grammaire au sens large que nous venons d'exposer ci-avant, car il peut y avoir mention de celui-ci sans que l'exemple qui nous occupe apparaisse. C'est le cas notamment dans l'ouvrage d'Ibn Sallām, *Ṭabaqāt fuḥūl al-šu'arā'*, qui comme nous venons déjà de le mentionner est la source la plus ancienne à poser l'acte fondateur d'Abū l-Aswad en regard de la science grammaticale.

Exposons maintenant les deux versions traditionnelles, dont nous disposons, de l'exemple mettant en scène l'échange verbal entre Abū l-Aswad et sa fille, afin de les comparer avec celle donnée par Abū Ḥāmid dans son traité.

La première version se trouve chez al-Sīrāfī (283-368 / 897-979) dans *Aḫbār al-naḥwiyyīn al-baṣriyyīn*, à l'endroit de la notice consacrée à Abū l-Aswad :

«Wa yuqāl inna ibnata-hu qālat la-hu: yā abatī mā ašaddu l-ḥarri, fī yawm šadīdi l-ḥarri, fa-qāla la-hā: idā kānat al-ṣaqʻā' min fawqi-ki, wa-al-ramḍā' min taḥti-ki, qālat: innamā aradtu anna al-ḥarr šadīd, qāla: fa-qūlī idān mā ašadda l-ḥarra! wa-al-ṣaqʻā': al-šams <sup>14</sup>.»

«Et l'on rapporte que sa fille lui dit : Ô mon père, quelle est la plus forte chaleur ? C'était par un jour d'intense chaleur. Il lui dit : c'est lorsque tu as le soleil au-dessus de toi et le sol embrasé au-dessous de toi. Elle dit : je voulais seulement dire que la chaleur était intense. Il dit : tu dois dire alors – comme la chaleur est intense ! Et al-saq' $\bar{a}$ ' c'est le soleil.»

Il s'agit d'un *habar* qui n'a pas de rapporteur défini car il est introduit par une forme passive. La matière se veut concise et ne fait l'objet d'aucun commentaire en rapport de la nature de l'erreur commise. Le fait que le savant va se mettre au travail pour formaliser la grammaire en réaction à cette faute n'est pas non plus développé. Seul un terme de la matière initiale du *habar* se voit doté d'un synonyme (*al-ṣaq'ā'-* le soleil). Cette explication lexicale peut être l'intervention d'al-Sīrāfī, ou celle d'un rapporteur antérieur à lui.

<sup>14</sup> Al-Sīrāfī, *Aḥbār*, p. 14.

La deuxième version se trouve chez al-Zubaydī (313-378 / 926-989) dans *Ṭabaqāt al-naḥwiyyīn* wa al-luġawiyyīn, à l'endroit de la notice consacrée à Abū l-Aswad:

«Wa-ruwiya anna al-ladī awǧaba ʻalay-hi al-waḍʻ fī al-naḥw anna ibnata-hu qaʻadat maʻa-hu fī yawm qāʾiz šadīdi l-ḥarri, fa-arādat al-taʻaǧǧub min šiddati l-ḥarri faqālat: mā ašaddu-l-ḥarri! fa-qāla abū-hā: al-qayz, wa-huwa mā naḥnu fī-hi yā bunayya; ǧawāb-an ʻan kalāmi-hā li-anna-hu istafhāma; fa-taḥayyarat wa-zahara la-hā ḥaṭaʾu-hā, fa-ʻalima Abū l-Aswad anna-hā arādat al-taʻaǧǧub fa-qāla la-hā: qūlī yā bunayya: mā ašadda l-ḥarra! fa-ʻamila bāb al-taʻaǧǧub, wa-bāb al-fāʻil wa-al-mafʻūl bi-hi wa-ġayra-hā min al-abwāb <sup>15</sup>.»

«Et l'on raconte que ce qui le mit dans l'obligation de mettre en place la grammaire, c'est que sa fille, qui était assise avec lui, un jour d'été où la chaleur était intense, voulut exprimer la notion d'étonnement face à l'intensité de la chaleur. Alors elle dit: «quelle est la plus intense chaleur?». Son père lui dit: «le cœur de l'été, et nous y sommes en plein Ô petite fille», en réponse à ses paroles car c'était une interrogation. Alors elle resta interdite et son erreur lui apparut et Abū l-Aswad sut qu'elle avait voulu s'exclamer. Alors il lui dit: dis-moi Ô petite fille: comme la chaleur est intense! De là il œuvra au chapitre de l'exclamation, au chapitre du sujet et du complément d'objet et à bien d'autres chapitres.»

Ce deuxième passage présente la même petite scène entre Abū l-Aswad et sa fille que le précédent relevé chez al-Sīrāfī, à cela près que celui-ci développe plus le cœur de la matière initiale. En effet, dans le premier exemple, hormis la mention «C'était par un jour d'intense chaleur » et celle du terme synonyme, le *habar* qui met en scène l'échange entre Abū l-Aswad et sa fille se réduit à sa plus simple expression à savoir un bref dialogue. Dans cette version minimale, l'enjeu de l'exposé doit être compris de façon implicite. C'est la forme dépouillée du habar qui est censé se suffire à lui-même et qui réserve un effet de surprise lors de son émission, tablant sur le fait que son récepteur sera apte à en saisir le sens. Dans ce deuxième habar, le dialogue n'est plus nu, bien qu'il constitue encore la base informative de la matière exposée. Il est l'objet de développements, qui double son volume initial et contextualisent la situation. D'une part, des éléments descriptifs sont ajoutés (la fille d'Abū l-Aswad est assise; il y a insistance sur l'état de canicule), mais surtout il y a un enrobage du dialogue initial dans une perspective grammaticale. Ce qui s'est passé entre Abū l-Aswad et sa fille prend la valeur d'un exemple catalyseur: c'est en réaction à l'erreur de langage qu'Abū l-Aswad va développer et formaliser la grammaire. D'ailleurs le *habar* est encadré, en ouverture et en fin, par cette perspective. À cela s'ajoute une explicitation de la nature de l'erreur entre les formes interrogatives et exclamatives. Le chemin du sens est tout tracé pour le récepteur du habar. Les termes grammaticaux viennent interpréter une situation, qui était purement descriptive dans le premier exemple, et ils semblent déjà être bien positionnés dans leur sens technique (istifhām; ta'ağğub; bāb al-fā'il; bāb al-maf'ūl).

Les deux exemples ont cependant en commun de partager l'introduction par une forme passive qui passe sous silence la chaîne des rapporteurs et de possibles indices notamment d'estimation de datation de la matière.

Il convient maintenant de considérer ces deux exemples, pris à la tradition, en regard de l'exemple du traité d'Abū Hāmid.

## Positionnement de la version d'Abū Ḥāmid en regard de celles de la tradition

#### Exposition de l'exemple

#### mettant en scène Abū l-Aswad et sa fille dans le traité d'Abū Ḥāmid

«Awwal man takallafa min ahl al-Baṣra taṣḥīḥ al-kalām wa-i'rābi-hi 'alā mā ǧā'a 'an al-'Arab, Abū l-Aswad al-Du'alī min Kināna wa-ismu-hu Zālim b. Sufyān, wa-dālika anna-hu qāla yawm-an, wa-qad ištadda al-ḥarr: mā ašaddu al-ḥarri?

Fa-qālat ibnatu-hu: tulū' al-ǧawzā'.

Fa-intabaha al-šayḥ wa-ʿalima anna-hu hafā wa-aḥṭaʾa wa-laḥana. Wa-innamā arāda al-šayḥ an yaqūla: mā ašadda al-ḥarra! ʿalā al-taʿǧǧub fa-aḥṭaʾa, fa-qāla mustafhim-an: mā ašaddu al-ḥarri? fa-aǧābat-hu ibnatu-hu ʿalā mā samiʿat min-hu, fa-ḥamala-hu ḍālika ʿalā taʾlīf al-naḥw wa-ḥaml al-ʿawāmm ʿalā sahīh kalām al-ʿArab ¹6.»

«Le premier parmi les gens d'al-Baṣra qui se chargea de rétablir l'exactitude du langage et de ses flexions désinentielles d'après ce qui provenait des 'Arab fut Abū l-Aswad al-Du'alī. Il était des Kināna et son nom était Zālim b. Sufyān. Ceci parce qu'il dit, un jour, alors que la chaleur était devenue intense : quelle est la plus intense chaleur?

Sa fille lui répondit: c'est au moment où s'élève Orion.

Le cheikh fut alerté et sut qu'une faute lui avait échappé et qu'il avait commis une erreur et un barbarisme. Car il avait seulement voulu dire : comme la chaleur est intense ! sur le mode exclamatif mais il s'était trompé. Alors il dit en questionnant : quelle est la plus intense chaleur ?

Alors sa fille lui répondit en fonction de ce qu'elle lui avait entendu dire. Cela le poussa à composer la grammaire et à inciter le commun [à utiliser] le langage correct des 'Arab. »

#### En quoi la version d'Abū Ḥāmid diffère-t-elle de celles de la tradition?

La différence se situe dans l'inversion des rôles de parole dans l'échange dialogué entre Abū l-Aswad et sa fille. Elle constitue la différence lisible en regard de celles de la tradition et elle n'est pas des moindres car elle positionne Abū l-Aswad dans l'acte de commettre une faute de langage. Le texte insiste fortement sur cette faute en utilisant stylistiquement une cascade de trois verbes qui de sens voisin (hafā; aḥṭa'a; laḥana), n'en envisagent pas moins tous les possibles qui conduisent à commettre une erreur. En quelques mots, le poids de la faute est posé, de son émission à la prise de conscience d'Abū l-Aswad lui-même qui s'alerte lorsqu'il intègre pleinement son erreur: «Le cheikh fut alerté et sut qu'une faute lui avait échappé et qu'il avait commis une erreur et un barbarisme. Car il avait seulement voulu dire: quelle intense chaleur! sur le mode exclamatif mais il s'était trompé.» Le constat de l'erreur et de celui qui l'a commise est incontournable. Dans les versions de la tradition, la faute commise par sa fille est moins stigmatisée comme si son droit à l'erreur était admis. Ceci vient peut-être du fait que sa fille, chez al-Zubaydī, est désignée par le diminutif (bunayya), ce qui induit, outre la note affective, qu'elle se positionne en situation d'apprentissage et d'écoute envers son père.

À l'inverse, son rôle chez Abū Ḥāmid ne doit pas être exagéré, car elle n'a de marge d'action que celle d'instrumentaliser la prise de conscience d'erreur chez son père.

Ce qui est à remarquer, en revanche, et ce qui constitue l'insolite de cette différence, c'est qu'Abū l-Aswad puisse commettre une erreur en s'exprimant. L'importance majeure de cette faute ne peut être estimée qu'en fonction de ce que la tradition véhicule sur le personnage d'Abū l-Aswad. C'est pour cette raison que nous avons tenu à exposer, précédemment, les grandes constantes des notices biographiques, toutes plus élogieuses les unes que les autres, à son égard. Car le décalage est d'autant plus grand entre la figure mythique de fondateur de la grammaire que l'on donne de lui et cet autre visage qu'il prend lorsqu'il commet une erreur de langage, au plus banal de son quotidien. L'erreur ne se produit même pas dans le cadre plus adéquat qu'aurait été une séance de discussion entre savants (mağlis), où l'erreur est en quelque sorte cautionnée par le niveau même des savants présents et par le fait qu'elle est le fruit de questions complexes voire controversées.

Dans le traité d'Abū Ḥāmid, le poids de la faute de langage d'Abū l-Aswad est donc véritablement entier.

#### Quel sens donner à l'erreur de langage d'Abū l-Aswad?

Pour l'éditeur critique, Hāšim al-Ṭa'ʿān, le fait qu'Abū l-Aswad soit mis dans la position de commettre un barbarisme est directement synonyme d'un indice pro-kufiote dans l'écriture d'Abū Ḥāmid. Il écrit, dans sa présentation critique: «Il m'apparaît que cet Abū Ḥāmid est kufiote par son école (kūfī al-maḍhab) [...] car il débute en stigmatisant Abū l-Aswad al-Du'alī – et il est le seul à le faire – et cela compte parmi ses singularités – en faisant que ce soit lui qui commette un barbarisme et que ce soit sa fille qui le corrige <sup>17</sup>.»

Nous venons de voir, premièrement, que le texte source ne permet pas d'attribuer le rôle de « correctrice » à la fille d'Abū l-Aswad. C'est le savant lui-même qui prend acte de sa faute et sa fille ne fait que répondre (*aǧābat-hu ʿalā mā samiʿat min-hu*) aux questions qu'il a formulées lui-même. Elle fait simple office de miroir à ses investigations grammaticales.

Deuxièmement, toujours à la lecture des éléments présents dans le texte source du traité, nous ne mettrions pas en avant un penchant pro-kufiote d'Abū Ḥāmid mais le fait qu'il tolère un droit à l'erreur et ce même chez les sayants.

Un passage, en particulier, nous fait pencher pour cette interprétation. Il se situe à l'endroit où Abū Ḥāmid fait l'éloge de Muḥammad b. Na'īm, originaire du Ḥurāsān, et passe en revue l'excellence de son savoir. Nous lisons à son sujet: «Il n'y avait d'erreur dans son savoir que le type d'erreur dont ne se départissent pas les savants, les hommes de loi, les hommes de lettre et les transmetteurs. Car il n'est aucun d'entre eux à qui ne s'est attachée une erreur car le savant est celui qui fait juste et qui fait erreur. Car celui qui fait juste en tout, celui-là ne peut être que Dieu Tout-Puissant. » Puis afin d'étayer son idée, Abū Ḥāmid poursuit au sujet d'Abū al-'Amayṭal: «Il m'est arrivé de trouver faute et erreur chez Abū al-'Amayṭal qui n'a pas son pareil parmi ceux issus de la *bādiya* 18. »

10

<sup>17</sup> *Maḥtūt*, présentation critique p. 138.

<sup>18</sup> Maḥṭūṭ, p. 143.

Il est bien lisible ici que l'erreur pour Abū Ḥāmid peut côtoyer l'excellence. La valeur de ce passage tient dans le fait qu'il éclaire une véritable démarche de théorisation des idées d'Abū Ḥāmid. L'auteur du traité y livre explicitement sa pensée.

Quelques lignes plus loin, nous pouvons lire encore une manifestation de l'erreur, de nature descriptive, cette fois-ci. Il s'agit d'une erreur faite sur un terme (*al-šaffār*) dans un vers déclamé. Au tournant de l'explication des vers, induite par Abū Sa'īd, il va réaliser qu'il s'est trompé puis remplacer le terme en question par (*al-šaqqār*). Lorsqu'Abū 'Aqīl réalise son erreur, il a exactement le même sursaut que celui que nous avions lu chez Abū l-Aswad. Les termes sont identiques: *fa-ntabaha al-šayḫ* (le cheikh fut alerté). De plus, le fait de nommer les deux savants «cheikh» ne concorde pas avec une perspective de critique ou de dérision.

La présence de tous ces éléments dans le traité nous engage donc à ne pas traiter l'erreur imputée à Abū l-Aswad, dans l'exemple où il dialogue avec sa fille, comme une conséquence d'une démarche critique d'Abū Ḥāmid envers ce savant, et a fortiori encore moins envers «l'école d'al-Baṣra». La présence de cette erreur met au contraire au jour quelque chose de bien plus complexe qu'une simple querelle de clocher. Il en va d'une reconnaissance de l'erreur dans les connaissances des savants. Le cheminement de l'erreur est positif dans l'acte de travail d'Abū l-Aswad car elle lui fait prendre conscience qu'il doit œuvrer à la réalisation de la grammaire. Abū Ḥāmid précise « le savant est celui qui fait juste et qui fait erreur ». La valeur véritable du traité d'Abū Ḥāmid est de ne pas masquer les rouages laborieux et fautifs vers la connaissance. L'erreur est le gage d'un savoir qui vit sa pleine évolution. Le texte d'Abū Ḥāmid diffère de ceux de la tradition dans le sens où les éléments concernant la description des savants ne sont pas figés dans le laudatif. Bien plus, la nature de l'erreur n'est ici pas forcément synonyme de négatif. Le traité d'Abū Ḥāmid fait figure d'exception là où il propose un espace intermédiaire entre le fautif et le juste, entre le savant qui ne saurait être à l'abri d'un faux pas et celui qui a force de mythe dans la tradition arabe.

# En quoi la version d'Abū Ḥāmid concernant l'exemple d'Abū l-Aswad et de sa fille concorde-t-elle avec la tradition?

En dépit de la différence majeure de l'exemple du savant pris en faute, que nous venons d'analyser, la partie consacrée à Abū l-Aswad nous semble rester par ailleurs très conventionnelle. Nous avions déjà remarqué, en exposant les exemples mentionnant Abū l-Aswad comme fondateur de la grammaire que le texte d'Abū Ḥāmid contenait plusieurs éléments de la trajectoire biographique traditionnelle : il est le premier grammairien; un constat de faute de langage va catalyser son action grammaticale ; il rétablit la correction de la langue arabe en puisant chez les 'Arab.

Nous voudrions même montrer que la matière que nous avons considérée comme traditionnelle, avec un auteur comme al-Sīrāfī, notamment, peut également présenter des variantes et rendre du même coup ce que présente Abū Ḥāmid beaucoup plus canonique qu'elle. Ceci est vrai, en particulier, lorsque nous considérons le fait qu'Abū Ḥāmid pose Abū l-Aswad, en entamant son traité, dans toute l'exclusivité de ce qu'être premier grammairien exige (*awwal man*). À l'inverse, al-Sīrāfī a plusieurs savants à proposer pour cette première place de fondateur. Il écrit:

«Ihtalafa al-nās fī awwal man rasama al-nahw: fa-qāla qā'ilūn Abū l-Aswad al-Du'alī, wa-qāla āḥarūn: Nasr b. 'Āsim al-Du'alī, wa-yuqāl al-Laytī, wa-qāla āḥarūn 'Abd al-Rahmān b. Hurmuz. Wa-aktaru-l-nās 'alā Abī l-Aswad al-Du'alī 19. »

«Les gens divergent en matière de qui fut le premier à fixer les grands traits de la grammaire: certains disent que ce fut Abū l-Aswad al-Du'alī d'autres que ce fut Nașr b. 'Așim al-Du'alī. On dit aussi que ce fut al-Laytī D'autres disent que ce fut 'Abd al-Rahmān b. Hurmuz. Mais la plupart des gens optent pour Abū l-Aswad al-Du'alī.»

Plusieurs possibles se côtoient ici alors même que le procédé sélectif des awā'il exigerait un seul nom. Comment combiner l'exigence méthodologique d'un « qui fut le premier » avec les réalités du terrain? C'est justement face à cette absence de glose que les notices de la tradition arabe sont souvent stigmatisées. Cela dit, face à cette contrainte compositionnelle quasiment impossible, pourrait jouer le fait qu'al-Sīrāfī ait été tout simplement objectif dans son tour d'horizon de ce qui se disait en son temps. Ainsi, aligner une suite de savants qui sont tous considérés comme premiers à avoir fondé la science grammaticale n'est peut-être pas aussi simpliste et dénué de sens critique qu'il y paraît. Dans un contexte où les connaissances n'étaient pas encore globalisées, il est probable que des îlots de science aient attribué chacun à leur échelle un «premier». Ceci peut faire montre, en tous cas, que la science grammaticale eut plusieurs impulsions de départs.

Ces variantes, exposées par al-Sīrāfī, sont par ailleurs autant d'éléments d'information et de réflexion qui n'apparaissent pas chez Abū Hāmid qui se satisfait d'un seul grammairien pour la prestigieuse place de fondateur. Cette brève comparaison entre les deux textes prouve, qu'à l'endroit où le traité d'Abū Hāmid avait attiré l'œil par son aspect novateur qui tient à l'exemple d'Abū l-Aswad commettant une erreur de langage, de grands pans d'exposition restent tout à fait traditionnels.

#### L'exemple nº 2 de Yaḥyā ibn Ya mar exilé par al-Ḥaǧǧāǧ au Ḥurāsān

Il s'agit d'un exemple que les sources traditionnelles mentionnent fréquemment en regard des passages concernant le grammairien basrien, Yahyā ibn Ya'mar. Le cadre de ce habar est commun à toutes les versions. On y voit al-Hağğāğ, gouverneur omeyyade d'Iraq (de 694 à 714 de notre ère) connu pour ses méthodes expéditives, demander, avec plus ou moins d'insistance selon les sources, à Yaḥyā ibn Ya'mar si ce dernier l'a déjà entendu commettre un barbarisme lorsqu'il parlait.

Chez Ibn Sallām al-Ğumahī, le *habar* est rapporté par Ibn Sallām d'après Yunūs b. Habīb:

« Qāla al-Haǧǧāǧ li-Ibn Ya'mar : a-tasma'u-nī alhanu ? qāla : al-amīr afsahu-l-nās – qāla Yūnus wa-kadālika kāna – wa-lam yakun ṣāḥib ši'r – qāla : tasma'u-nī alḥanu ? qāla : ḥarf-an. qāla : ayna ? qāla fī l-Qur'ān. qāla dālika ašna'u la-hu! fa-mā huwa? 20 »

«Al-Ḥaǧǧāǧ dit à Ibn Ya'mar: m'as-tu entendu commettre un barbarisme en parlant? Il dit: le Prince a le langage le plus pur parmi les gens – et Yunūs dit : c'était comme cela bien qu'il ne fût pas versé en poésie – Il dit: m'as-tu entendu commettre un barbarisme en parlant? Il dit: sur une lettre 21. Il dit: où? Il dit: dans le Coran. Il dit: c'est encore pire pour lui! et quelle est-elle [la lettre]?»

19 Al-Sīrāfī, Aḥbār, p. 10.

<sup>20</sup> Al-Ğumahī, *Tabaqāt*, p. 13 du texte source.

Il s'avère que l'erreur se situe dans le verset 24 de la sourate *al-Tawba*. Ibn Sallām poursuit en explicitant qu'al-Ḥaǧǧāǧ a lu le syntagme «*aḥabbu ilay-kum*»\* au lieu de «*aḥabba ilay-kum*», c'està-dire en employant le cas nominatif (*bi-l-raf*′ soit avec la voyelle *ḍamma* sur la consonne finale d'un mot) au lieu de l'accusatif (*bi-l-naṣb* soit avec la voyelle *fatḥa*). Et il impute cette erreur à la longueur même du verset en disant : «C'était comme si, le discours se prolongeant pour lui, il avait oublié son début ». Le *ḥabar* va se clôturer sur la réaction d'al-Ḥaǧǧāǧ qui va exiler Yaḥyā ibn Yaʿmar au Ḥurāsān en lui disant, du fait qu'il sera en exil : «assurément, tu ne m'entendras plus jamais commettre une faute en parlant <sup>22</sup>!»

La version que nous donne Abū Ḥāmid, dans le traité, est moins développée. Elle vient à la suite d'un premier *habar* qui mettait en scène Yaḥyā ibn Ya'mar dans ses fonctions de juge à al-Baṣra. Mais, malgré le contexte du jugement qui portait sur le cas d'un esclave fugueur, la problématique de la langue était déjà posée comme centrale. De fait, c'est encore elle qui va décider du sort de Yaḥyā ibn Ya'mar. Nous lisons dans le traité d'Abū Hāmid:

«Wa-sayyara-hu al-Ḥaǧǧāǧ ilā Ḥurāsān wa-ḍālika anna-hu sa'ala-hu hal yalḥanu fa-ašāra ilā ḥafiyy-in min laḥn yalḥanu-hu, fa-sayyara-hu ilā Ḥurāsān <sup>23</sup>.»

«Al-Ḥaǧǧāǧ l'envoya au Ḥurāsān après lui avoir demandé s'il commettait des barbarismes. Il [Yaḥya b. Yaʿmar] lui signala une incorrection qu'il avait commise, une de ces incorrections qui sont de l'ordre de l'infime. En conséquence, il l'envoya au Ḥurāsān.»

La particularité de la version donnée par Abū Ḥāmid réside dans le fait qu'il mentionne qu'il s'agissait d'« une de ces incorrections qui sont de l'ordre de l'infime » alors que dans les exemples de la tradition grammaticale, il s'agit d'une faute de langue commise sur le texte du Coran. Ce qui ne donne pas le même poids à l'erreur. D'autant plus que nous avons vu dans l'exemple pris chez Ibn Sallām qu'il est bien fait montre que pour al-Ḥaǧǧāǧ, c'était la pire des erreurs à commettre (dālika ašna'u la-hu). La formulation est la même chez al-Sīrāfī, qui au lieu de mentionner le Coran, parle du Livre de Dieu (Kitāb Allāh) <sup>24</sup>. Dans les deux cas, chez Ibn Sallām, comme chez al-Sīrāfī, le verset est cité et la faute est minutieusement mise en exergue.

Que penser alors de la variante donnée par Abū Ḥāmid? Il en va tout d'abord d'un constat qui, compte tenu du peu d'éléments dont nous disposons, ne laisse place qu'à l'interprétation.

On pourrait penser tout d'abord qu'Abū Ḥāmid ne fait pas une priorité de ce *ḥabar* car il est très peu développé en comparaison des exemples de la tradition. Il le cite d'ailleurs sans le rattacher à un

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Le mot *harf* est de nature des termes techniques évoqués en glossaire. Il n'apparaît pas dans notre traité. Il peut être traduit ici par «lettre» ou «mot», sachant que la faute commise porte sur une erreur de flexion, donc sur le support d'une lettre ou sur celui élargi au mot. Pour A. Roman, ce même terme, pris dans une perspective diachronique, «est polysémique – ses divers sens s'organisent en cercles concentriques» à savoir que «Dès le *Kitāb* de Sībawayhi *ḥarf* est pour «lettre» et «son de la langue» – «consonne» et «variante consonantique» –, pour complexe de sons hors

sens – «syllabe» –, pour complexe de sons faisant sens, «unité de parole» (*kalimat*), pour variante d'une lecture d'un verset du Coran, pour unité pragmatique de sens réalisée par un complexe d'unités de parole. Ainsi les divers sens de ce terme s'organisent en cercles concentriques.» Roman, *La création lexicale*, p. 186, nº 587.

 $<sup>^{22}</sup>$  Al-Ğuma<br/>ḥī,  $Tabaq\bar{a}t,$ p. 13 du texte source.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Mahtūt, p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Al-Sīrāfī, *Aḫbār*, p. 18.

rapporteur précis, comme c'était le cas chez Ibn Sallām, en la personne de Yunūs b. Ḥabīb. Cela dit, chez al-Sīrāfī, ce *ḥabar* est introduit par la forme passive *yuqāl*, qui ne donne, somme toute, pas plus d'ancrage à la matière rapportée.

Il semble néanmoins palpable qu'Abū Ḥāmid mette en balance intentionnellement la disproportion entre la sanction de l'exil et une erreur de moindre nature puisqu'il précise qu'il s'agit d'un *laḥn* de l'ordre du caché <sup>25</sup>. Dans la version d'Abū Ḥāmid, la sanction apparaît disproportionnée par rapport à la nature de l'erreur relevée par le grammairien. Dans les versions de la tradition, l'erreur signalée par Yaḥyā ibn Ya'mar met en jeu la sacralité du texte du Coran. La réaction offensive d'al-Ḥaǧǧāǧ est donc à la mesure de la gravité de l'erreur signalée. À cela près, que la sanction, même si elle semble plus proportionnée à la gravité de la faute dans les sources de la tradition, se lit, dans tous les cas, comme une démonstration d'arbitraire de la part d'al-Ḥaǧǧāǧ qui punit celui qui n'est pas responsable de l'erreur.

Quant à penser qu'Abū Ḥāmid ait eu connaissance que cette erreur ait été commise dans un passage du Coran, et qu'il n'y ait pas accordé plus d'importance qu'il n'en fait montre (en évoquant une erreur de l'ordre du caché) constitue un pas que nous ne pouvons pas franchir faute de preuves.

Ce serait cependant laisser la porte ouverte à une interprétation qui pourrait alimenter le débat sur le concept d'une sacralisation progressive du texte coranique. Dans cette optique, Cl. Audebert voit plusieurs étapes dans la genèse du dogme de l' $i'\check{g}\bar{a}z$ : « dans un premier temps, l'importance était accordée au  $ma'n\bar{a}$ , au contenu, au message apporté par la Révélation. Ce n'est que dans un deuxième temps, que l'intérêt va se porter sur le style, alors appelé nazm, temps durant lequel la constitution d'un modèle de compétence prend corps et ne cessera de se développer en ce que nous connaissons, c'està-dire l'inimitabilité stylistique du Coran. Autrement dit, nous ne serions arrivés à une sacralisation du style coranique que petit à petit  $^{26}$ .»

#### L'exemple nº 3 d'Abū 'Amr b. al-'Alā' qui brûle ses écrits

Il s'agit d'un exemple, qui est représenté dans les sources traditionnelles, et qui n'a surtout pas manqué d'être exploité par la critique. Cela tient au fait qu'il mentionne notamment l'existence de livres, ou à tout le moins d'écrits ou de notes <sup>27</sup>, dans la maison d'Abū 'Amr b. al-'Alā' (m. vers 154/770). Ce savant, lecteur du Coran et transmetteur de poésies, est par ailleurs considéré comme

- <sup>25</sup> Le lien de cause à effet est lisible dans la structure de la phrase: wa sayyara-hu ilā (il l'envoya au).. wa dālika anna-hu (ceci parce qu'il).. + mention de l'erreur de l'ordre du caché... fa-sayyara-hu ilā (alors il l'envoya au).
- <sup>26</sup> La fourchette temporelle définie par Cl. Audebert (« I'gāz et sacralisation», p. 297) serait concordante avec celle du traité d'Abū Ḥamīd car elle émet « l'hypothèse que ce dogme était déjà une doctrine bien établie aux alentours des années 218, que la dispute battait son plein vers 220/835 et qu'elle fut formulée en termes définitifs par al-Ğāḥiz (m. 255/869-870) avant 232/846-847».
- <sup>27</sup> Nous opérons, ici, cette distinction entre les différents possibles de l'écrit en référence à l'ouvrage de Schoeler,

Écrire et transmettre dans les débuts de l'islam. L'exemple d'Abū 'Amr qui nous occupe ici y fait l'objet du passage suivant: «Al-Ğāḥiz (mort en 255/868-869) citant Abū 'Ubayda, nous rapporte à propos d'Abū 'Amr ibn al-'Alā': «Les livres qu'il avait écrits sous la dictée des Bédouins au parler pur et correct (fuṣahā' al-'Arab) remplissaient une de ses chambres presque jusqu'au toit. Même si Abū 'Amr ne les avait pas brûlés plus tard, comme le raconte al-Ğāḥiz dans le passage qui suit, ces notes écrites n'auraient pas été transmises à la postérité, car c'étaient des livres écrits sous dictée, donc quelque chose comme des cahiers de cours à usage personnel, et non de véritables livres, mis en forme définitive et destinés à la publication littéraire.

le fondateur de l'école grammaticale d'al-Baṣra. Cette mention de l'existence de supports écrits est importante pour cette période durant laquelle les statuts respectifs de l'oralité et de l'écrit sont difficilement appréciables. Le débat, à ce sujet, reste d'ailleurs toujours ouvert.

Avant d'exposer l'exemple dans le texte arabe, il convient de revenir à l'analyse qu'en a proposée R. Blachère:

Abū 'Amr b. al-'Alā', nous dit-il, dans la première partie de sa carrière « se serait employé à recueillir par écrit une immense documentation sur la poésie archaïque et sur les récits (*aḫbār*) qui s'y rattachaient. Toutefois plus tard, sous le coup d'une crise religieuse, il aurait brûlé les matériaux ainsi accumulés. Ce renseignement, maintes fois reproduit quoique discutable et généralement très « sollicité » suggère tout au plus l'idée que les milieux dévots, en Iraq, vers l'époque qui nous occupe, voyaient d'un mauvais œil cette recherche des vestiges du paganisme arabe <sup>28</sup> ».

Force est de constater que R. Blachère, en regard de l'exemple d'Abū 'Amr brûlant ses écrits, en appelle à la tempérance. Ceci, parce que les développements faits par la critique autour du premier noyau informatif tendent à dépasser ce que peut livrer la matière initiale.

Il s'avère, en recherchant cet exemple dans les sources arabes, que sa première mention se lit chez al-Ğāḥiz (m. 255/868-869) d'après un *ḫabar* rapporté par Abū 'Ubayda, consacré à Abū 'Amr b. al-'Alā:

«Wa-kānat kutubu-hu al-latī kataba 'an al-'Arab al-fuṣaḥā', qad mala'at bayt-an la-hu ilā qarīb min al-saqf, tumma inna-hu taqarra'a fa-aḥraqa-hā kulla-hā, fa-lammā raǧa'a ba'du ilā 'ilmi-hi al-awwal lam yakun 'inda-hu illā mā ḥafiṭa bi-qalbi-hi. Wa kānat 'āmmat aḥbāri-hi 'an A'rāb qad adrakū al-ǧāhiliyya <sup>29</sup>. »

«Les écrits qu'il avait écrits d'après les 'Arab de langue pure, emplissaient une de ses chambres presque jusqu'au plafond, puis il se consacra à la lecture du Coran et les brûla tous [ses écrits]. Mais lorsqu'il revint après à son savoir premier, il ne lui restait plus que ce qu'il avait conservé par cœur. Et l'ensemble de ses *aḥbār* provenait d'A'rāb qui avaient été contemporains de l'anté-islam».

Chez al-Marzubānī (296-385/909-996) l'exemple figure comme suit, dans la notice biographique consacrée à Abū 'Amr b. al-'Alā':

- «Qīl: kānat dafātir Abī Amr mila' bayt ilā al-saqf, tumma intasaka fa-aḥraqa-hā 30.»
- «On dit: les cahiers d'Abū 'Amr emplissaient une chambre jusqu'au plafond, puis il se fit dévot alors il les brûla».

Comme c'était la pratique courante à cette époque, Abū 'Amr avait acquis son savoir par audition (samā').» G. Schoeler, Écrire et transmettre, p. 25; pour la référence à al-Ğāḥiz, al-Bayān I, p. 321. Nous partageons volontiers la thèse que G. Schoeler développe autour de la notion d'un écrit qui plutôt, qu'associer systématiquement à la racine arabe de l'écrire (KTB) un livre, serait un écrit de nature multiforme (notes, notes de cours prises par les disciples, feuillets ou

- même livre dans certains cas). En revanche, rien ne permet, en ce qui concerne l'exemple d'Abū 'Amr, de conjecturer à la fois sur la nature des écrits qu'il a brûlés et sur le fait que non brûlés, ils ne nous seraient pas parvenus.
- <sup>28</sup> Blachère, *Histoire de la littérature arabe* I, p. 101-102.
- <sup>29</sup> Al-Ğāhiz, *al-Bayān*, p. 221.
- <sup>30</sup> Al-Marzubānī, *Nūr al-qabas*, p. 25.

Si l'on considère le traité d'Abū Ḥāmid comme authentique, il serait donc l'une des premières sources arabes à mentionner l'exemple d'Abū 'Amr. Nous avions vu que la première mention de cet exemple se trouvait chez al-Ğāḥiz puis réapparaissait ensuite dans des ouvrages beaucoup plus tardifs.

Dans le traité d'Abū Ḥāmid, cet exemple figure comme suit:

«Wa-kāna ahl al-Kūfa yaqūlūn: Abū 'Amr safiha wa-yaz'umu taḍayyuq al-maḍhab \* fa-ḥamalū-hu 'alā an aḥraqa kutuba-hu tumma lammā ta'aqqaba fi'la-hu 'alima anna-hu qad aḥṭa'a 'alā nafsi-hi fa-'āwada maḍhaba-hu wa-lam yakun 'inda-hu min al-'ilm illā mā wa'ā-hu fī ṣadri-hi.

\* kaḍā wa-lam ahtadi ilā taqwīm al-'ibāra 31 ».

«Les gens d'al-Kūfa disaient: Abū 'Amr, il a manqué d'intelligence et il allègue le rétrécissement de la méthode (*taḍayyuq al-maḍhab*) <sup>32</sup> alors ils l'ont poussé à brûler ses écrits puis lorsqu'il réexamina son acte, il sut qu'il avait commis une erreur contre lui-même, alors il revint à sa méthode mais il ne lui restait plus, en fait de savoir, que ce qu'il avait emmagasiné dans sa poitrine.»

D'après les éléments dont nous disposons, ici <sup>33</sup>, la singularité du texte d'Abū Ḥāmid tient au fait qu'Abū 'Amr b. al-'Alā' a brûlé ses écrits en réaction à la pression de certaines personnes (*fa-ḥamalū-hu 'alā an aḥraqa kutuba-hu*). Ceci diffère des versions que nous connaissons dans lesquelles il brûle ses écrits en conséquence d'un repentir religieux, repentir dont le moteur est semble-t-il avant tout personnel. La composante personnelle – que l'on peut globalement assimiler à une modalité réfléchie du verbe – est d'ailleurs matérialisée, en arabe, dans les formes augmentées des verbes *taqarra'a* (forme V) et *intasaka* (forme VIII). Ces deux formes étaient présentes dans les exemples que nous venons d'exposer:

- chez al-Ğāḥiz, d'après une transmission par Abū 'Ubayda, nous avons traduit *taqarra'a* (forme V) par «il se consacra à la lecture du Coran» <sup>34</sup>;
- chez al-Marzubānī, nous avons proposé «il se fit dévot» comme traduction pour *intasaka* (forme VIII) <sup>35</sup>.

Dans ces deux exemples qui corrèlent ceux de la tradition, l'autodafé commis par Abū 'Amr b. al-'Alā' est une conséquence directe d'un état de repentance de nature religieuse. Dans le traité d'Abū Ḥāmid,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> *Maḥṭūṭ*, p. 140.

<sup>32</sup> L'éditeur note à cet endroit « (sic) ainsi et je n'ai pu parvenir à établir la phrase ». Nous traduisons, sous toutes réserves, tadayyuq al-madhab par « le rétrécissement de la méthode », expression qui pourrait exprimer le fait que la méthode soit devenue plus rigide, notamment pour ce qui concerne la collecte des données.

Pour M. Bernards, la notion de *madhab* est à considérer d'un point de vue évolutif. Pour les premiers grammairiens, le terme est utilisé pour faire référence à une approche individuelle. Une modification s'opère, aux alentours du milieu du IV<sup>e</sup>/X<sup>e</sup> siècle, où le terme *madhab* va alors référer à une approche de groupe, notion qui est généralement traduite par «école ». En citant le traité d'Abū Ḥāmid, M. Bernards précise que «Pour al-Tirmidī, le terme *madhab* est une approche individuelle ». M. Bernards, *Changing Traditions*, p. 4, 17.

Nous avons traduit *madhab*, par méthode pour signifier la notion d'approche individuelle.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Il faut prendre en compte que la glose de ce passage appelle quelques restrictions car l'exemple qui nous intéresse se situe juste à l'endroit où l'éditeur critique signale un point d'achoppement au niveau du manuscrit.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dans le dictionnaire de Kazimirski, la définition pour *taqarra'a* est: «Se consacrer à la lecture des livres saints, à l'étude des choses sacrées, et se vouer aux œuvres de dévotion». Kazimirski, *Dictionnaire arabe-français* II, p. 702.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> La forme VIII (*intasaka*) dérivée de *nasaka – yansuku* (être pieux) n'est pas attestée dans les dictionnaires que nous avons consultés. La forme V (*tanassaka*) est attestée chez Dozy sous *tanassuk* (bigoterie) et *mutanassik* (bigot). Dozy, *Supplément* II, p. 675.

le lien avec le religieux, s'il existe, n'est en tout cas pas explicité. Une des clefs du sens de cet autodafé se situe dans la mention des acteurs (sous la forme d'une troisième personne du pluriel) qui ont poussé Abū 'Amr b. al-'Alā' à brûler ses écrits (*fa-hamalū-hu* '*alā an aḥraga kutuba-hu*).

De qui s'agit-il? Qui sont ces personnes qui ont incité Abū 'Amr à détruire ses écrits par le feu?

Dans l'analyse que K. Versteegh propose de ce passage, il s'agirait des «savants d'al-Kūfa – the Kufan scholars». Il écrit : «Another example of Kufan hegemony mentionned by Abū Ḥāmid concerns Abū 'Amr b. al-'Alā'. The Kufan scholars so demoralized him that he ended up burning his books, so that the rest of his life he had to rely on memory <sup>36</sup>.»

Pour notre part, nous verrions plutôt dans ce «ils», les personnes qui sont à la source de ce rétrécissement de la méthode (taḍayyuq al-maḍhab), évoqué dans ce même passage. Ce pronom personnel pourrait donc référer aux savants d'al-Baṣra, connus pour avoir donné un tour analytique au traitement du matériel linguistique recueilli auprès des Bédouins. Leur usage de l'analogie (qiyās) s'oppose notamment à celui de l'anomalie utilisé par les savants d'al-Kūfa. Donc, notre interprétation de cet exemple va dans le sens où les «ahl al-Kūfa – les gens d'al-Kūfa» sont ceux qui tancent Abū 'Amr b. al-'Alā' (Abū 'Amr safiha – Abū 'Amr, il a manqué d'intelligence) pour avoir adopté une méthode devenue plus rigide (taḍayyuq al-maḍhab – le rétrécissement de la méthode) et pour avoir brûlé ses écrits suite à ce revirement dans sa pratique de travail, et en l'occurrence dans sa façon de considérer les matériaux qu'il avait recueilli du fond bédouin ('ilm al-'Arab – le savoir des 'Arab). Car, dans ce ḥabar, rapporté par les gens d'al-Kūfa, cet autodafé est présenté comme une erreur en ces termes: «puis lorsqu'il réexamina son acte, il sut qu'il avait commis une erreur contre lui-même, alors il revint à sa méthode». Il serait donc contradictoire que les gens d'al-Kūfa, qui critiquent son acte, soient aussi ceux qui l'aient poussé à brûler ses écrits.

Par ailleurs, l'hypothèse qu'il s'agisse des savants d'al-Baṣra est corroborée par le contexte <sup>37</sup>, dans lequel ce passage se situe dans le traité. En effet, Abū Ḥāmid centre l'approche d'Abū 'Amr b. al-'Alā' en établissant une comparaison avec Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī (m. vers 117/735 ou 127/745) qui figure parmi ses maîtres. Tous deux ont en commun d'être à la fois versés en sciences religieuses en tant que lecteurs du Coran et de compter parmi les grammairiens éminents. La comparaison qu'Abū Ḥāmid établit entre ces deux savants encadre la mention de l'exemple que nous étudions. Elle vise, en amont, à mettre en exergue le fait qu'Abū 'Amr « suivait de plus près le langage des 'Arab (*kalām al-'Arab*) et leurs idiomes (*luġāt*) qu'al-Ḥaḍramī. Ceci parce qu'al-Ḥaḍramī pratiquait l'analogie et attaquait les 'Arab à ce titre. » Et on retrouve, en aval, la mention qu'Ibn Isḥāq al-Ḥaḍramī pratiquait, au même titre que les autres compagnons de Yaḥyā b. Ya'mar « grammaire (*naḥw*) et analogie (*qiyās*) ». De ce fait, il est lisible qu'Abū Ḥāmid tient à insister sur le fait que le savoir d'Abū 'Amr diffère,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> «Un autre exemple de l'hégémonie kufiote, mentionnée par Abū Ḥāmid, concerne Abū 'Amr b. al-'Alā'. Les savants kufiotes le démoralisèrent au point qu'il finit par brûler ses livres, de sorte que, le restant de sa vie, il dut s'appuyer sur sa mémoire » (traduction personnelle). Versteegh, *Arabic Grammar*, p. 172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Le recours au contexte nous semble pertinent dans le cas du traité d'Abū Ḥāmid car il s'agit d'un traité construit, linéaire, qui suit, non seulement, une chronologie dans la présentation des savants, mais également dans le développement de la pensée critique de son auteur. À l'opposé, cet exemple, se présentait, chez al-Marzubānī comme un *ḥabar* isolé.

dans le sens où il se fonde sur les dires des 'Arab, à l'état brut en quelque sorte, sans passer par un ensemble de règles, dont le raisonnement par l'analogie. Aussi Abū Ḥāmid précise, en ce qui concerne Abū 'Amr b. al-'Alā', qu'après avoir brûlé ses écrits «il n'y avait plus à al-Baṣra, à son époque, en matière de transmission (*riwāya al-ši'r*) de poésie et de savoir des 'Arab ('*ilm al-'Arab*), que ce qu'il détenait.» Or ces éléments, à savoir notamment une connaissance de la poésie, le recueil du fond bédouin presque sans restriction et le non-recours au *qiyās* – tout au moins à une époque précoce – constituent ce par quoi la méthode des grammairiens d'al-Kūfa est censée fonder sa différence par rapport à celle d'al-Baṣra <sup>38</sup>.

Il est donc naturel, dans ce cas, que les gens d'al-Kūfa déplorent l'abandon de la méthode (*madhab*) première d'Abū 'Amr, qui faisait la part belle au fond bédouin, au profit d'une méthode plus restrictive qui serait notamment fondée sur l'analogie.

Dans le cadre du traité d'Abū Hāmid, il est mentionné que les écrits ont, en partie, survécu à l'épreuve du feu grâce à la mémoire d'Abū 'Amr b. al-'Alā'. Ce fait est également mentionné dans l'exemple cité par al-Ğāḥiz qui précise que « Mais lorsqu'il revint après à son savoir premier, il ne lui restait plus que ce qu'il avait conservé par cœur. Et l'ensemble de ses aḥbār provenait des 'Arab qui avaient été contemporains de l'anté-islam 39. » Donc, d'une certaine façon, Abū 'Amr n'abandonne pas sa première méthode. Et ce d'autant plus, que dans la version d'Abū Hāmid, il est présenté comme réexaminant et regrettant son acte, pour revenir à sa méthode initiale. Ce retournement constitue un instant clef car si dans la version d'Abū Hāmid il est la conséquence naturelle d'une autocritique de la part du savant, comment peut-il être interprété, en revanche, dans les exemples de la tradition pour lesquels le repentir religieux n'est censé ne pas conduire à une remise en cause? C'est lire là peut-être, dans les variantes de ces exemples, une explication à la polyvalence, voire à l'ambivalence d'Abū 'Amr b. al-'Alā', savant majeur qui figure dans les sources de la tradition, comme lecteur du Coran, comme dépositaire du 'ilm al-'Arab, tout en étant considéré comme le fondateur de l'école grammaticale d'al-Basra. L'étape de l'autodafé de ses écrits, qui est aussi bien présente dans le traité d'Abū Ḥāmid que dans les sources traditionnelles, figure, dans tous les cas, comme une rupture dans sa trajectoire de savant, rupture qui permet paradoxalement de faire le lien avec la part première de son savoir de fond bédouin. Nous avons vu que l'originalité du traité d'Abū Hāmid résidait dans le fait que ce qui poussait Abū 'Amr b. al-'Alā' à détruire ses écrits n'était pas, comme dans les sources traditionnelles, lié à un repentir religieux. Cet éclairage inhabituel donné au geste de ce savant constitue une différence majeure, qui ajoute encore à la valeur du traité d'Abū Hāmid, qui se singularisait déjà par le fait de proposer une mention aussi précoce de l'exemple d'Abū 'Amr b. al-'Alā' brûlant ses écrits.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Sur cette question, le débat reste ouvert. M. Bernards nous en donne un aperçu en positionnant la recherche critique avec, d'un coté G. Weil et M. Carter qui pensent que la distinction entre les deux écoles d'al-Başra et d'al-Kūfa est une invention des grammairiens de Baghdad qui, rétrospectivement, y auraient projeté leurs propres désaccords. De l'autre coté, K. Versteegh croit en l'existence de deux écoles distinctes, en considération notamment de la présence d'une terminologie grammaticale propre à chacune d'entre elles (Bernards,

Changing Traditions, p. 94). Par ailleurs, la pratique de l'analogie (qiyās) est un des critères souvent mis en avant pour donner la primauté à al-Baṣra sur al-Kūfa en matière de fondation des études grammaticales. Les Baṣriens sont ainsi souvent présentés comme les premiers à avoir développé le concept du qiyās. Voir notamment 'Āšūr al-Suwayḥ, al-Qiyās al-nahwī, p. 103-104.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Al-Ğāḥiz, *al-Bayān*, p. 221.

## L'exemple nº 4 concernant l'unique mention de Sībawayh dans le traité d'Abū Hāmid

Nous avions vu précédemment <sup>40</sup> que dans sa présentation critique, l'éditeur du traité, Hāšim al-Ṭa'ʿān, voyait l'unique mention de Sībawayh par Abū Ḥāmid comme un manquement à la renommée de ce savant lorsqu'il écrit: «Il m'apparaît que cet Abū Ḥāmid est kufiote par son école (kūfī al-madhab) car il stigmatise les Basriens de façon explicite, ou par euphémisme ou encore par omission, comme il le fait en regard de Sībawayh. Car il le mentionne seulement dans une exposition dénigrante lorsqu'il rapporte d'après son maître Abū Sa'īd al-Ḍarīr, le dire suivant: «kāna al-Kisā'ī aḍbaṭ li-mā sami'a min Sībawayh». Puis il ne le mentionne plus <sup>41</sup>.»

Nous avons traduit par «J'entendis Abū Sa'īd dire: al-Kisā'ī fixait avec plus de précision ce dont il avait audition (*aḍbaṭ li-mā sami'a min* <sup>42</sup>) que Sībawayh <sup>43</sup>.»

En regard de ce qu'avance, Hāšim al-Ṭa'ʿān, nous lui opposerions, premièrement, le fait que nous ne voyons pas l'unique mention de Sībawayh comme une omission délibérée d'Abū Ḥāmid. C'est au contraire une preuve précieuse de l'ancienneté de ce traité. M. Bernards écrit à ce sujet, en référant notamment au traité d'Abū Ḥāmid: «Les sources les plus anciennes existantes mentionnent à peine Sībawayh <sup>44</sup>». Comme s'il avait fallu laisser le temps nécessaire à la notoriété de Sībawayh et à celle de son *Kītab* de s'installer avant d'être l'objet de mentions explicites.

Deuxièmement, nous n'estimons pas que cette mention stigmatise particulièrement Sībawayh. L'usage du comparatif est très fréquent chez les savants de cette époque et ils n'arrivent à définir celui dont ils font la biographie qu'en l'exposant au vu d'un ou de deux autres savants.

Par ailleurs, le duo Sībawayh/ al-Kisā'ī ne va pas sans rappeler un moment phare dans la tradition grammaticale qui s'est cristallisée autour de ce que l'on nomme *al-mas'ala al-zunbūriyya* (la question de la guêpe). Le récit est abondamment représenté dans les sources. Yaḥyā b. Ḥālid al-Barmakī (m. 190/805), vizir et homme de lettres de Harūn al-Rašīd, organise un face-à-face entre al-Kisā'ī et Sībawayh. Dans la version donnée par al-Zaǧǧāǧī (m. 337/949), cette question fait l'objet d'un *maǧlis*. <sup>45</sup> Sībawayh est tout d'abord contré par al-Aḥmar <sup>46</sup> et al-Farrā' disciple d'al-Kisā'ī, sur plusieurs points, et ce de façon peu cérémonieuse. Vient ensuite la confrontation avec al-Kisā'ī qui, litigieuse, va exiger un arbitrage par des Arabes bédouins. Sībawayh en sort vaincu car les Bédouins donnent raison à la version d'al-Kisā'ī. Sībawayh est dépeint alors se soumettant (*fa-istakāna*), puis il part pour la Perse où il est dit qu'il resta jusqu'à sa mort sans revenir à al-Baṣra.

Dans cet épisode, Sībawayh, nous apparaît sous les traits du perdant et il est clair que la façon dont le récit est mené laisse une large place à la superbe des grammairiens d'al-Kūfa. Ceci pour dire, qu'en regard de l'exemple de ce *mağlis*, la simple et unique mention de Sībawayh, dans le traité d'Abū Ḥāmid, dusse-t-elle le laisser du mauvais coté de la comparaison, n'a pas une grande portée critique.

- <sup>40</sup> Voir note no 7 supra.
- <sup>41</sup> Maḥṭūṭ, présentation critique p. 138
- <sup>42</sup> Le comparatif adbat min est à prendre en considération, dans le sens où il est une des formes de l'usage privilégié que fait Abū Ḥāmid de la racine dbt dans son traité. Elle reflète précisément une compétence des savants à savoir la fixation de ce qu'ils recueillaient de la bouche des Bédouins.
- 43 Maḥṭūṭ, p. 141. Bernards traduit par «al-Kisā'ī was more
- accurate in handling oral information than Sībawayh was ». Bernards, Changing Traditions, p. 4. Voir également Versteegh, Arabic Grammar, p. 172.
- 44 Bernards, Changing Traditions, p. 4.
- 45 Al-Zaǧǧāǧī, Maǧālis al-'ulamā', p. 9-10.
- <sup>46</sup> M. Bernards remarque qu'il ne s'agit pas du grammairien connu Halaf al-Ahmar, mais de 'Alī b. Hasan al-Ahmar, un ami d'al-Kisā'ī. (*Changing Traditions*, p. 6, nº 15).

### ABŪ ḤĀMID AL-TIRMI DĪ: LA RICHESSE D'UNE APPROCHE POLÉMIQUE À PLUSIEURS VARIABLES

#### La figure d'al-Așma'ī vue par Abū Ḥāmid al-Tirmidī

Le personnage d'al-Aṣma'ī, 'Abd al-Malik b. Qurayb (m. 213/828), est celui auquel Abū Ḥāmid al-Tirmidī semble décocher le plus de traits critiques. Ce point prend toute son importance en regard de la notoriété d'al-Aṣma'ī qui, du fait de son omniprésence dans les sources, le rend incontournable. Philologue d'al-Baṣra, il fait partie avec Abū 'Ubayda et Abū Zayd al-Anṣārī de ce que B. Lewin appelle le «triumvirat » <sup>47</sup>. Tous trois eurent pour maître Abū 'Amr b. al-'Alā' et eurent pour disciple al-Ğāḥiz. Al-Aṣma'ī se situe au confluent du 'ilm al-'Arab, de la matière des Bédouins dont il amassa un capital lexicographique et poétique considérable. Une partie figure dans des ouvrages qui portent son nom dont le plus connu est son anthologie de poèmes préislamiques, appelée *al-Aṣma'īyyāt*. Plusieurs monographies lui sont également attribuées ainsi qu'un ouvrage dans lequel il envisage les qualités des poètes et qui porte le titre de *Fuḥūl al-šu'arā'* <sup>48</sup>. Il se présente sous la forme d'un échange dialogué entre al-Aṣma'ī et son disciple Abū Ḥātim al-Siǧistānī, dans une concordance temporelle du discours, qui a sans doute concouru au fait que ce même texte soit parfois attribué à al-Siǧistānī, ou même à ni l'un ni l'autre <sup>49</sup>.

Al-Aṣma'ī fit partie de la cour du calife Harūn al-Rašīd. Abū Ḥāmid prend le parti de nous rapporter comment al-Aṣma'ī réussit à s'introduire auprès de lui. L'épisode qu'il nous rapporte est original dans le sens où al-Aṣma'ī n'y est pas valorisé là où il s'expose à l'entremise d'un serviteur pour entrer en quelque sorte par « la petite porte » auprès du calife. Sans compter qu'au sortir de sa première entrevue, le jugement émis sur lui est sans appel : «Al-Rašīd le trouva pesant [..] Il est lourd et son discours est interminable » 50. Il faut savoir, par ailleurs, que l'épisode en lui-même est abordé par plusieurs autres sources. B. Lewin nous dit à ce sujet : «Plusieurs traditions ont cours sur les circonstances qui amenèrent al-Aṣma'ī à Bagdad, à la cour de Harūn al-Rašīd 51. » La version d'Abū Ḥāmid mérite, en ce sens, d'être positionnée en regard des autres exemples figurant dans les sources.

Pour notre part, nous aimerions souligner ici en quoi le regard du biographe est digne d'intérêt. À première vue, il ne fait aucun doute qu'Abū Ḥāmid dépeint al-Aṣma'ī à son désavantage. Ceci apparaît d'autant plus frappant en référence au tissu biographique traditionnel qui le positionne, la plupart du temps, en expert des joutes oratoires. Mais à bien considérer cet exemple, il s'avère que l'émetteur de l'avis négatif sur al-Aṣma'ī n'est autre que le calife. Au début de la présentation d'al-Aṣma'ī, le ton est élogieux: «al-Aṣma'ī avait l'esprit de repartie (qarīha), il mémorisait bien. Il était

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Lewin, «al-Aṣma'ī», p. 739-740.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Al-Aṣma'ī, *Fuḥūl al-šu'arā'*. M. Guidère en a proposé une traduction critique: Guidère, *Le livre des poètes féconds*.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Le texte du Fuḥūl al-šu'arā' représente, en ce sens, un exemple éditorial caricatural. Les éditions les plus anciennes désignent al-Aṣma'ī comme auteur: il s'agit de la première version, publiée par Charles C. Torrey en 1911, intitulée «Al-Aṣma'ī's Fuḥūlat al-šu'arā'» et de celle de 1953. L'édition

de 1991 donne al-Siǧistānī pour auteur: Al-Siǧistānī, Fuḥūl al-šuʻarā'. Enfin, l'édition de 1994 n'opte pour aucun des deux auteurs et propose un titre seul: Su'ālāt Abī Ḥātim al-Siǧistānī li-l-Aṣmaʿī wa raddu-hu 'alay-hi Fuḥūl al-šu'arā'. Dans ce débat, C. Gilliot opterait plutôt pour une attribution à al-Siǧistānī. Gilliot, MIDEO, Mélanges 21, p. 435-436.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> *Maḥṭūṭ*, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Lewin, «al-Aṣma'ī», p. 739.

agréable et avait la disposition à se rapprocher des rois du fait de ses propos acérés et de son savoir qui tombait à point nommé <sup>52</sup>». Puis, Abū Ḥāmid choisit de cibler la présentation d'al-Aṣma'ī sous l'éclairage de ses rapports avec le pouvoir. L'exposé de la rencontre vient gloser la fameuse maxime, souvent rapportée dans les notices biographiques, par laquelle al-Aṣma'ī se définit lui-même et dans laquelle on peut aller jusqu'à lire un soupçon d'autodérision: «j'arrivai grâce au savoir et obtins [les faveurs] par les bons mots (*ittaṣaltu bi-l-'ilm wa niltu bi-l-mulaḥ*)». <sup>53</sup> Abū Ḥāmid, en décrivant l'échec de la première audience d'al-Aṣma'ī pose avec lucidité les rapports qui régissent le pouvoir et le savoir. Il en va du «désir du Prince des Croyants» et non pas de la critique directe du lexicographe qui n'aurait pas maîtrisé «les hauts faits des 'Arab comme la guerre d'al-Basūs ou la guerre de Dāḥis wa al-Ġabrā'» <sup>54</sup>. Abū Ḥāmid a perçu tout l'enjeu du paraître vis-à-vis du pouvoir lorsqu'il dit notamment au sujet d'Abū 'Ubayda: «il s'exprimait avec une difficulté d'élocution ce qui ne seyait pas aux séances des rois» <sup>55</sup>. Le thème du rapport des savants au pouvoir est d'ailleurs souvent exploité par les biographes, mais essentiellement à des fins critiques.

Quant au *habar* émis par al-Mu'arriğ b. 'Amr al-Sadūsī au sujet d'al-Aṣma'ī <sup>56</sup>, il concorde avec la matière des biographies traditionnelles dans lesquelles al-Aṣma'ī est critiqué pour avoir tenté d'adopter une autre *nisba* que celle de sa tribu d'origine <sup>57</sup>. La *nisba* al-Bāhilī, donnée à al-Aṣma'ī, réfère à la tribu arabe qaysite d'al-Bāhila or, dans une anecdote, al-Aṣma'ī prétend descendre des Banū À'ṣur b. Sa'd b. Qays 'Aylān. Ceci vraisemblablement parce que le lignage avec la tribu des Bāhilī n'était pas prestigieux <sup>58</sup>.

La différence du regard d'Abū Ḥāmid se lit dans sa finesse d'analyse. Contre toute attente il n'attaque pas al-Aṣmaʿī en tant que tel. Dans un cas, il place son savoir dans le champ des désirs non satisfaits du calife. Pour les autres aḫbār, il s'inscrit dans une perspective lisible aussi dans les sources traditionnelles. Sans compter, qu'il ne faut pas négliger non plus qu'al-Aṣmaʿī figure dans la liste des maîtres d'Abū Ḥāmid, qui nous est donnée en fin de traité.

#### Faut-il orienter le regard critique d'Abū Ḥāmid al-Tirmidī?

Tout au long de notre exposé, nous avons gardé à l'esprit le souci de positionner les éléments du traité d'Abū Ḥāmid en regard de ce que pouvaient offrir ou non les autres sources en matière de corrélation. Dans l'exemple mettant en scène Abū l-Aswad et sa fille, nous avions mis en exergue combien le traitement de la notion d'erreur nous semblait particulier à Abū Ḥāmid. Ceci en place d'adhérer à une optique qui aurait fait de cette erreur une stratégie pour discréditer ce savant. Nous n'avions pas lu non plus de critique directe dirigée contre Sībawayh, pas plus que nous venons de le faire pour al-Aṣma'ī. Dans ces conditions que penser du penchant pro-kufiote que la critique a mis en avant en regard de ce texte?

```
<sup>52</sup> Maḥtūt, p. 141.
```

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> *Ibid.*, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> *Ibid.*, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> *Ibid.*, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> *Ibid.*, p. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Al-Sīrāfī, *Ahbār al-nahwiyyīn al-basriyyīn*, p. 46.

<sup>58</sup> B. Lewin en parle comme étant «la tribu qaysite assez malfamée d'al-Bāhila». Lewin, «al-Asma'ī», p. 739.

En vue des exemples exposés, le traité d'Abū Ḥāmid affiche une complexité de points de vue qui rend, à notre avis, sa classification difficile. En admettant qu'Abū Ḥāmid soit d'obédience kufiote, un ensemble d'interrogations se fait jour. Pourquoi, en évoquant, al-Kisā'ī, qui est une figure éminente de l'école dite d'al-Kūfa, Abū Ḥāmid a mentionné « son penchant à l'illicite » ? N'est-ce pas là lui porter ombrage. Et ce d'autant que cette mention est rare dans les sources <sup>59</sup>.

Par ailleurs, la façon par laquelle Abū Ḥāmid envisage la lignée des premiers grammairiens, depuis Abū l-Aswad, est comme nous l'avons montré tout à fait canonique. Elle met en avant des savants qui sont rattachés à al-Baṣra. Pourquoi alors Abū Ḥāmid n'a-t-il pas mentionné al-Ru'āsī, Abū Ğa'far (m.186/803), considéré comme un des fondateurs de la lignée des grammairiens d'al-Kūfa?

Il convient aussi de considérer que les sources traditionnelles biographiques, constituées sur la matière des *alpbār*, sont loin d'être exemptes de traits critiques décochés ici ou là contre les savants. Il n'en va pas toujours d'une unité qui se rangerait derrière une appartenance figée des biographes. De plus au sein de la matière même, l'esprit de rivalité est constitutif de la relation même des savants et nous avions vu pour l'exemple de Sībawayh que l'utilisation du comparatif n'implique pas forcément la mise au ban de celui qui est en deçà de l'autre, car il ne s'agit souvent que d'un aspect de son savoir qui est considéré. Ailleurs, en regard d'une autre compétence, le même savant qui semblait déprécié se verra rehaussé dans l'étage noble de la comparaison. Ces considérations pourraient s'étendre également aux biographies des poètes. En abordant les éléments biographiques concernant 'Umar b. Abī Rabī'a dans le *Kitāb al-Aġānī*, Cl. Audebert relève « un principe organisateur » dans « la recherche des similitudes, et forcément des différences, par le jeu de la comparaison et de la mise en opposition qui fait jouer à plein la rivalité. Comme si chaque poète, chaque chanteur, chaque entité avait sa contrepartie, son pendant, voué à devenir son rival. Tout s'évalue par comparaison, au moyen d'arbitrages (*tahkīm*, *mufādala*, *munāfara*, *mu'ārada*); les exemples sont innombrables <sup>60</sup>. »

Ainsi, plus qu'une orientation critique globale de l'ouvrage biographique, le véritable point commun entre ces écrits semble être l'exposition par le mode et l'esprit de compétition propres à la littérature des *aḥbār*.

#### CONCLUSION

En conclusion, il nous semble que le traité d'Abū Ḥāmid gagnerait à être envisagé sans avoir à l'esprit, en première intention, le clivage entre les traditions grammaticales d'al-Baṣra et d'al-Kūfa. Car outre les exemples dont nous avons tenté de démontrer qu'ils ne constituaient pas une franche critique à l'égard de la lignée des premiers grammairiens d'al-Baṣra, il conviendrait également de se tourner vers une autre région dans laquelle le traité semble s'être enraciné: le Ḥurāsān. Le traité mentionne qu'Abū Ḥāmid se trouvait dans un *mağlis* à Merw. Il est attesté, par ailleurs, que le maître d'Abū Ḥāmid, Abū Sa'īd al-Ḍarīr, dont il rapporte largement les dires, au sein de ce traité, fit partie

22

<sup>59</sup> Voir note n° 72 infra.

<sup>60</sup> Audebert, «Les vers chantés », p. 297.

de la mouvance des savants qui furent appelés au Hurāsān par le gouverneur Tāhiride 'Abd Allāh b. Tāhir. Mécène, qui faut-il le rappeler, est dit avoir privilégié le savoir et rendu son accès possible même aux plus défavorisés de ses sujets, à cette 'āmma qu'il est bien difficile de cerner par ailleurs. Il goûtait aussi particulièrement l'élément arabe, ce fameux 'ilm al-'Arab qui se décline dans le traité sous nombre de ses ramifications. Le texte d'Abū Hāmid va dans ce sens car il fait la part belle à l'élément bédouin ne serait-ce que dans l'attention qu'il accorde à la compétence des savants à bien fixer ce dont ils avaient audition. Cet élément est en outre mesurable dans le nombre élevé d'occurrences du terme technique (dābit; adbat min) propre à désigner cet acte. L'exemple d'al-Kisā'ī se rendant chez les Bédouins ayant établi leur campement près d'al-Kūfa expose aussi le mécanisme de l'enquête linguistique auprès des 'Arab. Par ailleurs, le nombre important de personnages que nous n'avons pu identifier, s'il s'avère ne pas nous être imputé, constituerait directement un indice qu'Abū Hāmid ait eu accès à des sources qui ne nous sont pas connues ou au mieux méconnues. Peut-être s'agissait-il aussi de sources que les courants majoritaires auraient écartées ou de sources mineures? L'exemple d'Abū al-'Amaytal, qui fut attaché au service de 'Abd Allāh b. Ṭāhir et de son père, parle en faveur de cette dernière hypothèse. Abū Hāmid fait son éloge en disant notamment qu'il « n'a pas son pareil issu de la bādiya» alors qu'il n'est pas répertorié aujourd'hui comme figure majeure ni en tant qu'informateur bédouin, ni en tant que poète.

La vision d'Abū Ḥāmid, en ce IIIe/IXe siècle, ne nous est pas familière lorsqu'elle est soumise à la comparaison avec les sources traditionnelles. Pourtant, paradoxalement, nous avons vu combien l'intertextualité était présente avec elles. Nous nous sommes attachée à le montrer sur les exemples mettant en scène les fondateurs de la grammaire, dans l'optique donnée par la tradition arabe. Le traité recèle encore matière à tisser des liens avec les sources existantes. Nous avons laissé de nombreux pans non exploités, notamment les références au religieux dont l'intéressante mention du grand-père d'al-Aşma'ī chargé de brûler les exemplaires non canoniques du Coran ainsi que l'empreinte de l'appartenance chiite de l'auteur et de plusieurs savants. La matière du traité est riche et fournie. Elle s'étend bien au-delà de ce que peut lui offrir notre approche. Il nous a semblé néanmoins essentiel de gager sur le facteur de l'intertextualité et de la circulation de quelques exemples communs au texte d'Abū Hāmid et aux sources traditionnelles afin d'en envisager une première caractérisation. Nous avons montré qu'il existait un constant balancement entre des éléments originaux avancés par Abū Hāmid et d'autres qui se superposaient parfaitement aux sources connues. Ces nombreux points de contact, qui vont parfois jusqu'au détail précis et rare, sont, à notre avis un gage de l'authenticité de ce traité. La valeur du témoignage d'Abū Hāmid, en ce qu'il a de novateur, d'inattendu se décline de surcroît dans une incontestable finesse d'analyse au vu de ce premier traité critique sur les grammairiens arabes.

#### TRADUCTION DU TEXTE ARABE 61

[p. 139] <sup>62</sup> Au nom de Dieu le Clément le Miséricordieux

Le cheikh Abū al-Ḥusayn 'Alī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣārī – Que Dieu lui soit miséricordieux – a dit: - Abū Ḥāmid - Que Dieu lui soit miséricordieux – a dit:

Le premier parmi les gens d'al-Baṣra qui se chargea de rétablir l'exactitude du langage (taṣḥāḥ al-kalām) et de ses flexions désinentielles (i'rāb) en fonction de ce qui provenait des 'Arab fut **Abū l-Aswad al-Du'alī** <sup>63</sup>. Il était des Kināna et son nom était Ṭālim b. Sufyān. Ceci parce qu'il dit, un jour, alors que la chaleur était devenue intense : quelle est la plus intense chaleur (mā ašaddu al-ḥarri)? Sa fille lui répondit : c'est au moment où s'élève Orion <sup>64</sup>.

Le cheikh fut alerté et sut qu'une faute lui avait échappé et qu'il avait commis une erreur et un barbarisme (*hafā wa aḥṭa'a wa laḥana*). Car il avait seulement voulu dire: comme la chaleur est intense! (*mā ašadda al-ḥarra*) sur le mode exclamatif mais il s'était trompé. Alors il dit en questionnant: quelle est la plus intense chaleur?

Alors sa fille lui répondit en fonction de ce qu'elle lui avait entendu dire [sur le mode interrogatif]. Cela le poussa à composer la grammaire (nahw) et à inciter le commun (' $aw\bar{a}mm$ ) [à utiliser] le langage correct des 'Arab ( $sah\bar{i}h \ kal\bar{a}m \ al$ -'Arab).

Puis vint **Yaḥya b. Ya'mar al-'Adawānī**, des 'Adawān Qays 'Aylān. Il se contraignait à employer les flexions (i' $r\bar{a}b$ ) et le langage relevé des 'Arab (al-' $al\bar{a}$   $min kal\bar{a}m al$ -'Arab) <sup>65</sup>. Alors qu'il était cadi d'al-Baṣra <sup>66</sup>, quelqu'un, qui lui amenait une personne, se présenta à lui et dit: cet homme m'a vendu un esclave coutumier de la fugue ( $abb\bar{a}q$ ). Il lui dit: pourquoi ne dis-tu pas  $ab\bar{u}q$  car al- $ab\bar{u}q$  est celui pour qui la fugue est une habitude. Et al- $abb\bar{a}q$  est celui qui multiplie ses fugues. Aussi al- $ab\bar{u}q$  a une force d'expression supérieure à al- $abb\bar{a}q$ .

- <sup>61</sup> Nous remercions tout particulièrement Cl. Audebert, ainsi que M. Bakhouch, pour le concours qu'ils ont aimablement apporté à l'élaboration de cette traduction.
- Nous mentionnons, entre crochets, la pagination de l'article publié en arabe, par Hāšim al-Ṭa'ʿān, dans la revue al-Mawrid, sous le titre «Maḥṭūṭ farīd», p. 137-144. Deux glossaires commentés viennent en complément de cette traduction: l'un comprend les termes techniques qui apparaissent en transcription, entre parenthèses, dans la traduction; l'autre regroupe les noms propres. Nous avons choisi de ne pas employer les marques de ponctuation du style direct (guillemets et tirets) afin de respecter la structure du texte arabe et l'imbrication des isnād.
- <sup>63</sup> Nous mettons en exergue, pour plus de lisibilité, les noms des savants faisant l'objet d'une présentation détaillée.
- <sup>64</sup> Dans le texte arabe: tulū' al-ğawzā'. Le terme al-ğawzā' peut désigner dans les textes arabes anciens soit les Gémeaux (au nombre des constellations et des signes zodiacaux), soit la constellation d'Orion. «Dans la tradition originelle arabe, la constellation correspondante [aux Gémeaux] est al-ğawzā' (de signification inconnue), citée fréquemment dans la poésie et les textes anciens. En tant que constellation, cependant,

- l'ancienne *al-ğawzā*' arabe se situait dans la figure stellaire appelée par les Grecs (et de là par l'astronomie moderne) Orion. » D'après Hartner- [Kunitzsch], «*Minṭaqat al-burūğ*», p. 84.
- 65 L'expression al-'ālī min kalām al-'Arab, que nous avons traduite par «le langage relevé des 'Arab», pourrait faire référence aux Ahl al-'Āliya, dénomination qui recouvre une base de division administrative des tribus de peuplement d'al-Baṣra qui étaient au nombre de cinq circonscriptions tribales (almās). Les Ahl al-'Āliya était l'une de ces cinq circonscriptions. À ce sujet, C. Pellat précise: «Al-'Āliya désigne, pour les lexicographes, le Haut-Pays du Higāz et ce sont bien des tribus antérieurement établies dans cette région qui constituent les Ahl al-'Āliya: Qurayš; Kināna; Bağila et Ḥaṭ'am; Qays 'Aylān, numériquement les plus importants du groupement; Muzayna; Asad». Pellat, Le milieu baṣrien, p. 23.
- 66 L'éditeur précise qu'il n'a trouvé mention du fait qu'il fut cadi à al-Baṣra que chez Ibn al-Abār dans I'tāb al-Kitāb, p. 56. (Maḥṭūṭ p. 139, n° 3). C. Pellat, n'en fait pas mention dans la liste qu'il dresse des cadis d'al-Baṣra. En revanche, il mentionne qu'il fut cadi de Merw, d'après Ibn Sa'd

Al-Ḥağğāǧ l'envoya au Ḥurāsān après lui avoir demandé s'il commettait des barbarismes. Il [Yaḥya b. Ya'mar] lui signala une incorrection qu'il avait commise, une de ces incorrections qui sont de l'ordre de l'infime (*ilā ḥafiyy-in min lahn*). En conséquence, il l'envoya au Ḥurāsān. Il était chez Qutayba.

Puis Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī prit de son enseignement, ainsi que 'Anbasa l-Fīl et les contemporains qui étaient avec eux.

Puis il y eut **Abū 'Amr b. al-'Alā'**. Il suivait de plus près le langage des 'Arab (*kalām al-'Arab*) et leurs idiomes (*luġāt*) qu'al-Ḥaḍramī. Ceci parce qu'al-Ḥaḍramī pratiquait l'analogie et attaquait les 'Arab à ce titre. Il en allait de même pour ceux qui s'accordaient avec lui en cela <sup>67</sup>.

Abū 'Amr b. al-'Alā' rapportait ce qu'il entendait des 'Arab, il ne divulguait pas sa science, et ne diffusait auprès du commun des gens ('āmma) qu'en petite quantité, à l'exception de ce qu'il rapportait de la poésie de Ğarīr, d'al-Farazdaq, d'al-'Aǧǧāǧ ou de ceux de leur classe (tabaqa).

[p. 140] Les gens d'al-Kūfa disaient: Abū 'Amr, il a manqué d'intelligence et il allègue le rétrécissement de la méthode (*taḍayyuq al-maḍhab*) <sup>68</sup> alors ils l'ont poussé à brûler ses écrits puis lorsqu'il réexamina son acte, il sut qu'il avait commis une erreur contre lui-même alors il revint à sa méthode mais il ne lui restait plus, en fait de savoir, que ce qu'il avait emmagasiné dans sa poitrine. Et il n'y avait plus à al-Baṣra, à son époque, en matière de transmission de poésie (*riwāyat al-ši'r*) et de savoir des 'Arab ('*ilm al-'Arab*), que ce qu'il détenait. Quant à Ibn Isḥāq al-Ḥaḍramī, 'Isā b. 'Umar al-Ṭaqafī, Naṣr b. 'Aṣim al-Laytī, tous compagnons de Yaḥya b. Ya'mar, ils pratiquaient grammaire (*nahw*) et analogie (*qiyās*).

Puis vint **al-Ḥalīl b. Aḥmad** qui déduisit les règles de la métrique ('arūḍ) et de la morphologie (taṣrīf). Il apporta ces choses subtiles et difficiles à saisir sur lesquelles il n'avait pas été précédé. Al-Aṣma'ī méprisait sa méthode (maḍhab) alors qu'il comblait d'éloges ce sur quoi était Abū 'Amr b. al-'Alā' car il suivait à la lettre le savoir des 'Arab ('ilm al-'Arab) conformément à la façon dont ils parlaient.

**Yunūs b. Ḥabīb** lui emboîtait le pas à tel point que les gens d'al-Baṣra disaient: Yunūs b. Ḥabīb a amassé la langue arabe ('arabiyya), ses termes rares ( $\dot{g}ar\bar{t}b$ ) et ses flexions ( $\dot{i}$ ' $r\bar{a}b$ ) et ils prétendirent qu'il n'y avait personne de plus généreux à dispenser son savoir et de plus large à donner ce qu'il en possédait.

Et Abū 'Ubayda et les autres compagnons de Ḥalaf al-Aḥmar ne lui voyaient personne de supérieur, après Abū 'Amr b. al-'Alā', en ce qui concernait la correction de ses transmissions et l'authenticité de sa langue (*ṣidq lahĕati-hi*). À tel point qu'Abū Zayd mentionna qu'ils s'étaient réunis à la porte d'al-Mahdī <sup>69</sup> et qu'il n'y avait personne parmi eux de plus sagace que lui que ce soit dans le vers poétique ou le récit (*ḥikayā*) d'après les 'Arab.

- (*Tabaqāt* VII, p. 101): «on cite le cas de Yaḥyā ibn Ya'mur qui, nommé cadi de Merw, jugeait dans la rue, juché sur son âne.». Pellat, *Le milieu baṣrien*, p. 287.
- <sup>67</sup> À noter que la syntaxe de cette phrase pose un problème d'articulation avec ce qui la précède. Nous en proposons cette traduction.
- 68 L'éditeur précise en note: «(sic) ainsi et je n'ai pu parvenir à établir la phrase».
- 69 Les érudits irakiens de cette époque avaient pour habitude de se réunir devant l'entrée des palais des califes ou des personnages influents, espérant être introduits auprès d'eux. Ils étaient souvent sollicités pour venir déclamer à brûle-pourpoint quelques vers de poésie ou afin d'élucider quelques questions litigieuses de grammaire ou de lexique ayant émergé au cours des audiences données par les califes. Il s'agit ici de al-Mahdī, troisième calife 'abbāsside qui régna de de 158 à 169/775 à 785.

Al-Aṣma'ī mentionna qu'al-Ḥalīl avait dit un jour: hier, les imams ont mémorisé d'après ce que j'ai dit. Alors al-Aṣma'ī dit: hier s'en est allé avec ce qu'il contenait. Quelle chose est signifiée ici? Il [al-Aṣma'ī] prend le parti de l'attaquer (yaḍhabu maḍhab al-ṭa'n 'alay-hi fī) sur le fait qu'il prétend savoir ce que les 'Arab ne connaissent pas dans leur parler en fait de causes ('ilal).

Mais c'était un homme probe, sensé, qui craignait Dieu et avait de la religion au point qu'ils rapportèrent qu'il arriva, un jour, alors que Ḥammād b. Zayd tenait sa séance, et ce dernier dit: celui qui veut regarder vers un homme en or qu'il regarde vers celui-ci.

Il fut questionné au sujet d'Ibn al-Muqaffa' et il dit: son savoir l'emporte sur son intelligence. Puis Ibn al-Muqaffa' fut questionné à son sujet et il dit: son intelligence l'emporte sur ses actions.

Abū Ḥāmid dit: Maysān a rapporté d'après al-Naḍr: ils appariaient al-Ḥalīl à Ibn 'Awn en matière de mérite.

Il dit: al-Nadr m'a dit: si al-Ḥalīl était toujours vivant je ne m'en séparerais pas.

Puis parmi les compagnons connus d'al-Ḥalīl, il y avait **Mu'arriğ b. 'Amr al-Sadūsī**, connu sous le nom d'al-'Arūḍī. Ġassān m'informa qu'al-Mu'arriğ avait dit: j'ai suivi al-Ḥalīl dans son savoir pendant des années puis je cherchai à pénétrer sa méthode (*madhab*) mais elle n'avait pas de matériaux (*lā taḥṣīl la-hu*). Alors je partis pour la *bādiya* (steppe) en quête de transmissions et de lignage (*fī ṭalab al-riwāya wa al-nasab*) jusqu'à en atteindre l'objet que je désirais.

Parmi les compagnons d'al-Ḥalīl, il y avait **Ibn al-Munādir** qui était établi en tant que *ǧiwār* près de la Mekke. Il était peu prodigue de savoir, avare de ce qu'il possédait alors qu'il avait à son actif beaucoup de poésie. Il rapporta d'après Sufyān al-Ṭawrī et d'après sa classe (*ṭabaqa*) et il transmettait son savoir par cœur. Son avarice à donner son savoir était telle qu'il corrompait ce qu'il délivrait à quelques-uns de ses disciples et il le modifiait.

Abū Ḥāmid dit: Muḥammad b. Nu'aym m'a rapporté d'après Ğa'far b. Abī 'Umāra – Ğa'far était établi en tant que *ğiwār* près de La Mekke et possédait une coquette fortune - Ibn al-Munādir était pauvre, d'une pauvreté telle qu'il dit à al-Siǧistānī: Ô Abū Ḥātim tu vois ce monde dans sa longueur et sa largeur, Dieu n'a pas jugé bon de m'accorder ne serait-ce que le creux dans lequel se blottit l'oiseau *qatā* <sup>70</sup>.

Ğa'far dit: il se rendait chez moi et je lui exposais sa  $qas\bar{\imath}da$  dont la rime est en  $d\bar{a}l$ . Il m'en déclama alors ce passage:

Nos âmes ne nous sont que prêtées

Et les choses empruntées, leur terme, est d'être restituées.

Il dit: lorsqu'il revint me voir, je lui déclamai ce vers et il dit: je ne te l'ai pas déclamé comme cela. Je lui demandai: et comment me l'as-tu déclamé? Il dit: j'ai plutôt déclamé ainsi:

Nos richesses ne sont que prêtées

Et les choses empruntées sont des échéances à restituer.

« sans les anciens poètes du désert et l'attention épisodique qu'ils accordèrent au *ganga* dans les descriptions animalières servant de décor à leurs *qaṣīda*, cet oiseau eût été ignoré de toute littérature » (Viré, «*qaṭā* », p. 773-775).

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Terme onomatopée du cri de cet oiseau, appartenant à la famille ornithologique des Ptéroclididés, dont le nom espagnol est *gangas*. Il a l'allure d'une petite perdrix à pattes courtes. Cet oiseau est souvent cité et décrit en poésie, si bien que

Abū Ḥāmid dit: j'ai entendu Ġassān b. Muḥammad dire: j'ai demandé à al-Mu'arriğ b. 'Amr al-Sadūsī son avis au sujet des savants d'al-Baṣra et il dit: ils disaient que Yunūs b. Ḥabīb avait emmagasiné en lui la langue arabe ('arabiyya), ses raretés (ġarīb) et ses flexions (i'rāb).

Il dit: et Abū Ubayda est son égal à nos yeux.

Il dit: je lui demandai son avis au sujet d'**al-Aṣma**'ī et il dit: ce n'est pas un savant. Que penses-tu d'un homme qui ne rapporte pas la poésie de sa tribu? puis il dit: il est tantôt singe tantôt rossignol. Il dit: cela parce qu'il imitait (*kāna yaḥkī*) tellement bien l'embarras de la langue dans lequel se trouve un étranger qui veut parler l'arabe ('uǧma) qu'on pouvait s'y méprendre.

[p. 141]

Abū Ḥāmid dit: j'ai entendu Abū Sa'īd dire: j'ai entendu al-Aṣma'ī dire: je ne prends pas en compte le savoir d'un homme qui n'entre pas au bain avec [ce savoir].

Il dit: alors je mentionnai cela à Abū 'Amr al-Šaybānī. Il dit: et Abū 'Amr avait quelques réserves à propos de lui [al-Aṣma'ī] et il dit: je l'envoyai mais il ne put le faire entrer au bain avec lui [son savoir].

Abū Hāmid dit: c'est-à-dire qu'il ne put mémoriser.

Abū Ḥāmid dit: al-Aṣma'ī avait l'esprit de répartie (qarīḥa), il mémorisait bien. Il était agréable et avait la disposition à se rapprocher des rois du fait de ses propos acérés et de son savoir qui tombait à point nommé. Il disait [al-Aṣma'ī]: j'arrivai grâce au savoir et obtins [les faveurs] par les bons mots (ittaṣaltu bi-l-'cilm wa niltu bi-l-mulaḥ). Car il se rendit auprès d'al-Rašīd, qui était à al-Raqqa. Il entra en contact avec Masrūr al-Ḥādim qui intercéda en sa faveur auprès d'al-Rašīd et celui-ci l'introduisit auprès de lui. Il l'entretint des hauts faits des 'Arab comme la guerre d'al-Basūs ou la guerre de Dāḥis wa al-Ġabrā'. Al-Rašīd le trouva pesant et lorsqu'il sortit de chez lui, Masrūr lui dit: malheur à toi qu'astu fait? tu t'es lancé dans ce qui ne convenait pas au désir du Prince des Croyants. Il lui dit: je ne savais pas mais fais-moi revenir auprès de lui. Il dit: maintenant ce n'est pas le moment mais disparais pour un temps bref et reviens afin que je t'introduise auprès de lui. Alors il disparut puis revint et Masrūr demanda la permission qu'il soit admis en disant: Ô Prince des Croyants, notre Baṣrien est arrivé. Il dit: Ô Masrūr, que vais-je faire de lui? Il est lourd et son discours est interminable. Il dit: pour que le Prince des Croyants l'essaie cette fois-ci. Il dit: il lui donna l'autorisation et il [al-Aṣma'ī] entra.

Il dit: il [al-Aṣma'ī] se mit à l'entretenir des bons mots (*mulaḥ*) des 'Arab et des anecdotes (*nawādir*) alors il fut en mesure d'avoir prise sur lui et il [*al-Rašīd*] l'établit parmi ses conteurs de veillées (*summār*) et parmi ceux qui l'entretenaient (*ḥuddāṭ*).

Abū Dā'ud m'a rapporté qu'il avait collecté les choses que l'on transmettait d'après lui [al-Aṣma'ī] en fait de bons mots et d'anecdotes et qu'il les avait amenées à al-Baṣra et qu'il les lui avait exposées. Alors il en avait reconnu certaines et récusé d'autres.

Il dit: je ne sais pas ce qu'il recherchait et pourquoi il a récusé les choses qu'il avait transmises et dont il avait parlé spontanément, sans se contraindre à en parler [ou bien] s'il en avait eu audition puis oublié.

J'entendis Abū Sa'īd dire: **al-Kisā'ī** fixait avec plus de précision ce dont il avait audition (*aḍbaṭ li-mā sami'a min*) que Sībawayh. Une famine et un ensemble de peines s'étaient abattus sur les 'Arab

et les avaient précipités vers les terres fertiles (al- $r\bar{t}f$ ) et ils avaient donc établi leur campement au Zahr al-Kūfa  $^{71}$ . La plupart d'entre eux étaient des Asad et des Dabba. Al-Kisā'ī se rendait auprès d'eux et prenait ce qu'il entendait d'eux. Auprès d'eux, il se forma (taharraga) et une faculté innée à l'audition l'aida [à acquérir le savoir]. Il se distingua à tel point que Nu'aym al-Naḥwī dit à son sujet: quant au fils de la Nabatéenne (Ibn al-Nabaṭiyya), il reçoit la grammaire (nahw) en révélation nocturne du fait de l'immense connaissance qu'il en a. J'ai entendu Abū Sa'īd [dire] j'ai entendu Ibn al-A'rābī dire: les femmes n'ont pas eu de rapports avec al-Kisā'ī du fait de son penchant à l'illicite  $^{72}$ .

Abū Hāmid dit: al-rahaq c'est la fréquentation de ce qui est illicite.

Quant à **Abū 'Ubayda**, il comptait parmi les *ḥuffāz*. Il avait une transmission plus large qu'al-Aṣma'ī et il était supérieur à lui en ce qui concernait les hauts faits des 'Arab et leur lignage mais il s'exprimait avec une difficulté d'élocution qui ne seyait pas aux séances des rois.

Quant à **Abū** '**Amr al-Šaybānī**, son nom est Isḥāq b. Mirār. Il était originaire du Sawād de Daskara al-Malik et il était fils de Nabatéens. Seulement, on l'appelait al-Šaybānī car il avait été avec Yazīd b. Mayzad puis après, avec son fils et aussi avec la descendance de Yazīd.

Abū Sa'īd m'a rapporté: il a dit: je lui demandai: quel genre d'homme est-ce? Il répondit: un homme auquel Dieu a conféré le bienfait de l'Islam.

Il était déjà âgé et on prétend qu'il mourut en ayant dépassé les cent vingt ans.

J'ai entendu Abū Sa'īd dire: j'ai entendu Abū 'Amr dire: [le premier] qui tint séance dans cette mosquée – c'est-à-dire la mosquée d'Abū Ğa'far le Prince des Croyants à Dār al-Salām – ce fut moimême. Je mémorisais, en ce temps, les longs poèmes de la poésie d'al-Kumayt.

Abū Sa'īd a dit: j'ai considéré les questions (*mas'ala*) relatives à la poésie d'al-Kumayt et d'al-Țirimmāḥ l'une après l'autre. Mais j'eus commentaire des finesses en matière de signification dans la poésie d'al-Kumayt ainsi que de ses obscurités par un homme appartenant aux gens d'al-Kūfa qui le tenait des Chiites, mais cela n'existait pas chez Abū 'Amr [al-Šaybānī].

**Abū Zayd** était savant en grammaire (nahw),  $taṣr\bar{t}f$  (morphologie) et en idiomes  $(luġ\bar{a}t)$ . Il fréquentait le Mirbad où il y avait l'assemblée des A'rāb.

Par définition, al-rīf est un «pays cultivé et fertile, ordinairement sur les bords d'un fleuve et à la suite d'un désert». (Kazimirski, Dictionnaire arabe-français, p. 963). Rapporté ici au site de la ville d'al-Kūfa, le terme al-rīf s'associe géographiquement à celui de zahr al-Kūfa, faisant référence à deux zones géographiques souvent mentionnées dans les sources arabes à l'endroit de la description du site de fondation de la ville (vers 17/638). L. Massignon évoque «la fixation des tribus nomades conquérantes en bordure du désert, dans le rīf, sur une «languette» (lisān, zahr) de sable sec pénétrant dans la zone irriguée par l'inondation d'un grand fleuve, pays d'antique civilisation.» (Massignon,

Opera Minora III, p. 35). H. Djaït (Al-Kūfa, p. 68, n. 20) précise, quant à lui, que pour Ṣayf b. 'Umar «le lisān est le zahr de Kufa, c'est-à-dire sa bordure surexhaussée de l'ouest ». Cet emplacement domine à l'ouest la cuvette salée du Nidjaf et au sud les baṭāyiḥ, vaste surface innondée où poussent roseaux et alfa, s'étendant jusqu'à al-Baṣra.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> R. Sellheim («al-Kisā'ī», p. 172) mentionne que l'on reprochait à al-Kisā'ī «d'être amateur de vin de dattes (nabīd) et d'aimer les garçons. Pour les mentions dans les sources arabes, voir: al-Marzubānī, Nūr al-qabas, p. 284, 289 et Yāqūt al-Hamawī, Mu'ğam al-Udabā' XIII, p. 198.

[p. 142]

Il s'efforçait lui-même de parler une langue pure (al-fa, $\bar{a}ha$ ), ce qui était méprisé et blâmé chez les savants sédentaires  $^{73}$ .

Abū Sa'īd m'a rapporté qu'un jour il s'approcha d'un poissonnier et demanda: à combien ces deux poissons <sup>74</sup>? Le poissonnier répondit: avec deux dinars vous l'emportez. Il retourna auprès de ses compagnons et dit: gardez-vous de parler en usant des flexions aux gens du souk.

Abū Dā'ud m'a rapporté qu'il était marié à une femme de la banlieue d'al-Baṣra. Il dit: il allait la voir sur son âne. C'est alors que quelques enfants du clan d'Anas b. Mālik, en embuscade, le guettèrent. Tout cela parce qu'il leur était parvenu qu'il avait mentionné leur grand-père. Embusqués, le long du chemin, ils le guettèrent puis le firent descendre de son âne et se mirent à le frapper alors qu'il disait: par Dieu, je n'ai pas insulté Anas! Ils dirent: tant que tu parleras en prononçant les désinences, nous te frapperons jusqu'à ce que tu abandonnes l'usage des flexions.

Abū al-Walīd al-Marwazī, qui comptait parmi ses transmetteurs, m'a rapporté qu'il [Abū Zayd] avait controversé avec Abū Ḥanīfa <sup>75</sup> et qu'il professait sa doctrine. Il dit à Abū Ḥanīfa: par Dieu Anas est satisfait <sup>76</sup> par ton langage. Car on dit qu'Abū Ḥanīfa commettait des barbarismes. Alors Abū Ḥanīfa lui dit: les gens d'al-Baṣra étaient comme toi? Il répondit: je suis en deçà d'eux. Alors il dit: vous les gens d'al-Baṣra, vous ne connaissez que l'arrogance.

Abū Zayd transmettait peu de poésie.

Abū Ḥāmid dit: j'ai entendu Abū Sa'īd dire: j'ai entendu Abū 'Amr [al-Šaybānī] dire: j'ai écrit la science des 'Arab ('ilm al-'Arab) en deux traites.

Il dit: il disait qu'il n'est pas convenable que nous mentions car nous ne sommes pas assurés de ne pas avoir déjà menti dans une part de ce que nous avons rapporté.

Ibn al-A'rābī disait: celui qui ment s'abaisse.

- 73 Les éléments donnés ici sur les rapports entre la langue parlée et ce qui réfère à la «langue pure » des 'Arab, concordent avec l'analyse de J. Fück ('Arabīya, p. 121) concernant l'évolution de la langue arabe. Il parle d'une «cassure qui, au cours du IIIe/IXe siècle, se produisit dans la vie de la langue entre l'ancienne 'Arabīya et le moyen-arabe ascendant ». Il précise : «Parler comme un Bédouin en conservant toutes les finales flexionnelles – la plus haute louange qu'au IIe/VIIIe siècle on pouvait accorder au langage d'un homme - était alors passé de mode. Lorsque le calife Mu'tadid, avec son vizir al-Qāsim b. 'Abdallāh, se rendit à Başra en 283 H., les notables de la ville et un peuple nombreux vinrent à sa rencontre sur des bateaux. Le vieux Abū Ḥalīfa (environ 205-305 H.), neveu et élève du philologue Ğumaḥī, présenta alors au calife les doléances de la ville durement éprouvée par la révolte des esclaves dans une langue si démodée - il s'était tellement accoutumé dans sa jeunesse à l'i'rāb que cela était devenu chez lui une seconde nature - que tous furent frappés d'étonnement» (d'après un exemple emprunté à Mas'ūdī, Murūğ al-dahab II, Le Caire, 1346, p. 357).
- 74 La lisibilité de cette anecdote tient pour l'essentiel sur la forme duelle de l'arabe.
- <sup>75</sup> L'éditeur mentionne, à cet endroit, «comme si ici la phrase était incomplète», *Maḥtūt*, p.142, note 24. Il s'agit vraisemblablement d'Abū Ḥanīfa (m. 150/767), le théologien éponyme de l'école juridique ḥanafite bien que son écart d'âge avec Abū Zayd al-Anṣārī (m. 215/830-831) soit important (63 ans entre les dates de décès). Al-Qiftī rapporte un *ḥabar* très proche de celui-ci entre les deux mêmes protagonistes (où le *ism* d'Abū Ḥanīfa est aussi réduit à sa seule *kunia*) dans la notice qu'il consacre à Abū Zayd al-Anṣārī (Al-Qiftī, *Inbāh al-ruwāt* II, p. 33). Par ailleurs, un *mağlis* qui a lieu entre Abū 'Amr b. al-'Alā' et Abū Ḥanīfa (le théologien) est basé sur la critique du langage de ce dernier, ce qui vient conforter qu'il s'agit certainement bien de lui ici (Al-Zaǧǧaǧī, *Maǧālis al-'ulamā'*, p. 181).
- <sup>76</sup> L'éditeur signale (sic) à cet endroit. Nous traduisons, sous toute réserve, « Par Dieu Anas est satisfait de ton langage » en fonction de la mention dans le *habar* précédent d'Anas b. Mālik.

Abū Sa'īd rapportait d'après certains descendants d'Abū 'Amr [al-Šaybānī] que lorsqu'il fut mourant il se mit à dire: Ô homme ou Ô personne au beau faciès, à l'agréable odeur, aux vêtements propres, approche, approche. Il dit: c'était un ange qui lui apparaissait. Et cet homme beau lorsqu'il se présenta, lui annonça le royaume.

**Ibn al-A'rābī** comptait comme le plus intelligent de ses deux compagnons [et al-Mufaḍḍal] <sup>77</sup> al-Ḥabbī. Il rapportait beaucoup, avait bonne mémoire et était *samīn al-alfāz* <sup>78</sup> Il tenait la transmission d'al-Mufaḍḍal et l'interprétation d'al-A'rābī. Al-Mufaḍḍal disait: vous devez référer à al-A'rābī pour l'interprétation de la poésie et à moi pour la transmission.

Ibn al-A'rābī tenait la grammaire (*al-naḥw*) d'al-Kisā'ī et le lignage (*ansāb*) et les hauts faits (*ayām*) des 'Arab de Hayṭam b. 'Adī et d'Ibn al-Kalbī. Il rapportait également d'après Abū Zayd et ceci parce qu'Abū Zayd se rendit jusqu'à al-Mufaḍḍal, et il m'informa qu'Ibn al-A'rābī avait sélectionné parmi ses écrits et qu'il avait eu audition de lui.

Quant à **al-Aḥfaš**, il s'occupait de grammaire (naḥw), de prosodie ('arūḍ) et de morphologie (taṣrīf) mais il n'était pas de langue pure (wa lam yakun bi-faṣīḥ al-lisān). Il était savant en ces matières mais transmettait peu. Il était avare de son savoir. On disait qu'il ne mettait presque pas dans ses écrits ce qui était nouveau et ce dont on pouvait beaucoup tirer profit, ceci parce ce qu'il avait pour visée en agissant ainsi que les gens viennent à lui.

Al-Aḥfaš, instruisait les enfants d'al-Kisā'ī et il écrivit de nombreuses questions à partir du savoir d'al-Kisā'ī. Puis il les apporta à al-Basra et on lui attribue aujourd'hui un *Kitāb al-Masā'il*.

Ses compagnons lui ont demandé: quel est ce savoir que tu nous as amené? Il diverge de notre savoir.

Il répondit: je l'ai apporté pour moi-même et celui qui souhaite le prendre qu'il le prenne et celui qui souhaite le laisser qu'il le laisse.

Quant à **Quṭrub**, il est proche d'al-Aṣma'ī hormis le fait qu'il est supérieur à al-Aḥfaš, en langue arabe ('arabiyya) et qu'al-Aḥfaš, est plus correct (aṣaḥḥ) que lui en matière de savoir.

Quant à **al-Naḍr b. Šumayl**, il est un homme aux transmissions abondantes, digne de foi dans le domaine du hadith, loué auprès des siens, correct  $(\underline{sah}\bar{h}h)$  en matière de savoir, précis dans la fixation  $(\underline{d\bar{a}bit}\,li\text{-}m\bar{a})$  de ce qu'il transmet. Ses écrits concernant la langue arabe sont de bons écrits. L'origine de son grand livre revient à Abū Ḥayra al-A'rābī auquel il a ajouté ce qu'il a entendu des A'rāb et d'autres qu'eux. De même al-Layt b. Naṣr b. Sayyār a ajouté également au livre d'Abū Ḥayra sauf

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Les crochets sont du fait de l'éditeur mais ce passage ne livre pas tout son sens. Il concorde cependant avec le fait qu'Ibn al-'Arābī (né à al-Kūfa en 150/767, m. vers 231/846) fut le disciple d'al-Mufaddal al-Dabbī qui avait épousé sa mère et dont il transmit le recueil de poèmes, al-Mufaddaliyāt.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> L'expression samīn al-alfāz (littéralement «gras de mots / propos»), n'est pas une expression habituelle. Faute d'une pleine compréhension, nous la laissons en arabe. Il faut peut-être entendre qu'Ibn al-'Arābī possédait un vaste répertoire.

qu'il partage des mots (*alfāz*) avec lui alors qu'al-Naḍr a changé quelques mots de son livre, donc le livre d'al-Layt est plus pur (*afṣaḥ*). Nous n'avons trouvé, à l'encontre d'al-Naḍr, d'erreur en langue arabe (*'arabiyya*) qu'une chose en laquelle les gens du hadith pensent qu'il a fait erreur. [p. 143] Et ils prétendent qu'il diverge en cela du reste des rapporteurs dans son propos: *al-'abariya* <sup>79</sup>. Et les gens du hadith le réfutent sans preuve. Et ce qui est juste dans le parler des 'Arab, c'est ce qu'apporte al-Naḍr, à savoir qu'*al-'abariya*, chez les 'Arab, est le fait de prendre avec dureté, grossièreté et violence. Mais les gens du hadith estiment que cela, transmis ainsi, est sans argument ni preuve.

Et celui qui a dit: *al-qabr baynah* <sup>80</sup> c'est-à-dire que tu le prends avec sécheresse et violence et ce n'est pas des mœurs de ceux qui raisonnent. C'est comme s'il te disait que tu dois le traiter avec bienveillance et assistance. Ceci est le parler des 'Arab. Certains parmi les gens du hadith disent qu'il a fait une erreur dans 'Ammār al-Duhnī. Car il a dit: 'Ammār a de la graisse et il a cru qu'al-Duhnī était apparenté à *al-duhn* – la graisse – mais il s'apparente plutot à une branche de la tribu des Baǧīla qu'on appelle Duhn. Et si on mémorisait 'Ammār en tant que possesseur de graisse, comme venant d'al-Naḍr, ce serait une erreur.

Quant à **al-Qāsim b. Ma'an** b. 'Abd al-Raḥmān b. 'Abd Allāh b. Mas'ūd, il était celui qui avait collecté et transmis le plus de poésie, le plus savant d'entre eux en grammaire (nahw) et en matière d'idiomes (lugat) des 'Arab, et le plus pieux. Il fut juge d'al-Kūfa à deux reprises et il ne prit pas un dirham pour son compte.

Quant à **Abū Mu'ād al-Naḥwī**, j'ai entendu Ġassān dire: j'ai entendu Mu'arriğ dire: si Abū Mu'ād était en Iraq, on frapperait à la badine les aisselles des chameaux, pour les diriger vers lui, depuis toutes les régions de la terre, en [quête] de grammaire.

Quant à **Abū** '**Ubayd al-Qāsim b. Sallām**, il n'eut personne qui put être rapproché de lui, en son temps. Il était un homme de loi qui fut juge du Šām et il comptait parmi les lecteurs en vue. Les gens d'équité parmi les ulémas le reconnurent et il composa des livres aux sujets variés que personne ne composa comme lui.

Abū Ḥāmid dit: j'ai entendu Abū Sa'īd dire: je n'ai pas qualité de ḥāfiz mais je mémorise, sauf que je l'ai entendu dire: Ibn al-A'rābī m'a dit: Ô Abū Sa'īd tu mémorises mieux qu'al-Aṣma'ī et qu'Abū Ubayda.

Quant à **Abū Ḥātim al-Siğistānī**, c'est un homme qui fixe convenablement les récits (ḥikāyāt). Il s'attacha à al-Aṣma'ī et il en eut audition. Il eut audition d'Abū 'Ubayda et d'Abū Zayd al-Anṣārī et il prit de la méthode (maḍhab) d'al-Aḥfaš ce avec quoi il s'éleva au-dessus de nombre de ses pairs. Il eut audition du hadith et il allait dans cette voie (yaḍhabu ḍālika al-maḍhab) et on ne lui connaît

présente ainsi à l'origine et qu'il n'a pu trouver sa forme juste. Nous vocalisons ce terme sous toute réserve sachant que nous n'en avons pas trouvé attestation.

<sup>79</sup> Nous vocalisons ce terme sous toute réserve sachant que nous n'en avons pas trouvé attestation.

<sup>80</sup> L'éditeur précise, en note de bas de page, que le mot se

pas de penchant pour l'innovation (*bid'a*) qui put le déprécier. Ceci parce qu'Abū Zayd et al-Aḥfaš étaient Qāḍarites <sup>81</sup>, Abū 'Ubayda Ibāḍite <sup>82</sup>, al-Aṣma'ī était Nāṣibite <sup>83</sup> et son grand-père 'Alī b. Aṣma' avait été chargé par al-Ḥaǧǧāǧ b. Yūsuf de brûler les exemplaires du Coran qui ne suivaient pas la recension faite par 'Utmān b. 'Affān. Le poète avait même dit à ce sujet:

Les traces des campements sont devenues comme

Un livre qu'aurait effacé, jusqu'à le faire disparaître, al-Bāhilī Ibn Aṣma'.

Il avait un parti pris contre les gens d'al-Kūfa en ce qui concernait les lectures du Coran, les transmissions et les récits. Et al-Aṣma'ī ne lui refusa presqu'aucune part de son savoir, à tel point que, parfois, il lui exposait la poésie de tel poète et que lui recueillait ses points de questionnement (*masā'il*) question après question <sup>84</sup>.

Abū Ḥāmid dit: nous n'atteignimes personne, qui fût né et originaire du Ḥurāsān, de plus complet en ce qui concernait les méthodes de l'adab et de plus versé en jurisprudence en matière de religion que **Muḥammad b. Na'īm**. Car il était transmetteur, grammairien, versé en science de la métrique, généalogiste, savant en matière de révélation et en ce qui concernait les flexions et les termes rares [du Coran]. Le fleuron de son savoir <sup>85</sup> fut ce qu'il rapporta du savoir d'al-Naḍr dont il avait bien fixé la transmission. Il n'y avait d'erreur dans son savoir que le type d'erreur dont ne se départissent pas les savants, les hommes de loi, les hommes de lettre et les transmetteurs. Car il n'est aucun d'entre eux à qui ne s'est attachée une erreur car le savant est celui qui fait juste et qui fait erreur. Car celui qui fait juste en tout, celui-là ne peut être que Dieu Tout-Puissant. Il m'est arrivé de trouver faute et erreur chez **Abū al-'Amayṭal** qui n'a pas son pareil parmi ceux issus de la bādiya. Comment donc s'étonner d'un citadin qui écrit et qui lit, qui côtoie les livres et qui est préposé à leur lecture attentive, et de ce qui est rapporté ou de ce qui ne l'est pas? Abū Sa'īd m'a rapporté qu'un jour 'Ummāra b. 'Aqīl b. Bilāl b. Ğarīr lui déclama:

N'ai-je pas protégé Ḥafīr

Des Banū Qurṭ et de leur homme robuste ('ilǧ) 86 aux grosses lèvres (al-šaffār) 87.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Al-qadarīya: une des sectes les plus anciennes de l'Islam qui admet notamment l'existence en l'homme d'une liberté de choix. Ce fut à la fois une école de théologie dogmatique (kalām) et un mouvement politique (Laoust, Les schismes dans l'Islam, p. 48).

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Al-Ibādīyya: une des divisions du mouvement harigite. Abū 'Ubayda Ma'mar b. al-Mutanna est mentionné, par ailleurs, comme şufrīte, en référence à une autre division du mouvement harigite, dans la GAS VIII, p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Le terme nāṣibī (pl. nawāṣib) désigne «les ennemis de la famille du Prophète» et est généralement employé à des fins polémiques par les chiites pour désigner les sunnites. Cet élément parle en faveur d'une appartenance chiite de

l'auteur du traité. Al-Aṣma'ī était connu pour être un « sunnite orthodoxe » (Lewin, «Al-Aṣma'ī », p. 739).

<sup>84</sup> Cette mention ne manque pas de faire penser à la génèse de l'ouvrage Fuḥūl al-šu'arā' que nous évoquons dans la note nº 49 de notre article.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Littéralement, l'expression arabe *ġurrat 'ilmi-hi* «l'étoile blanche de son savoir » réfère par le terme *ġurrat*, à l'étoile blanche au front du cheval.

<sup>86</sup> Le terme 'ilğ peut également signifier « gros âne sauvage »

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Le terme *al-šaffār* va donner lieu à une variante en *al-šaqqār* dans la glose faite à la suite de ce vers.

Il dit: alors je dis: Ô Abū 'Aqīl que signifie *al-šaffār*? Il dit: celui qui a de grosses lèvres. Il dit: alors je lui dis: mais c'est là le signe distinctif d'al-Ba'īṭ? Il dit: alors le cheihk fut alerté et dit: non. Alors je lui dis: mais d'où le tiens-tu? Il dit: mon grand-père disait cette *qaṣīda* à al-Baṣra et une partie parvint jusqu'à nous et l'instituteur (*mu'addib*) me l'a enseignée écrite sur une planche et c'était en fait *al-šaqqār*, ceci du fait qu'al-Ba'īṭ était roux. [p. 144] Sa mère était une non-arabe <sup>88</sup> d'Ispahan. Et Ğarīr l'a invectivé avec cela à plus d'une reprise dans sa poésie.

Puis je demandai à Abū Sa'īd: à quel endroit de ces choses Abū al-'Amaytal fit-il des fautes? Il dit: On lui exposait ce qu'il n'avait pas rapporté d'après une lecture fautive (taṣḥīf) alors il commentait en fonction de ce qu'il entendait, car il arrivait rarement qu'il se trompe en partant de la parole des 'Arab. Il trouvait à tout ce qu'on lui soumettait une sortie, une issue et il le commentait comme tel.

Quant à **Nūḥ b. Qudāma**, il était poète de façon innée, de langue pure, aux propos acérés, au beau parler, au suave énoncé des paroles. Il n'était pas versé dans le savoir et ne possédait pas ce surplus de compréhension qui lui eût fait comprendre ce que saisissait Muḥammad b. Na'īm. Muḥammad avait une science plus abondante que lui. Il avait une transmission de poésie et une connaissance de la grammaire plus étendues qu'Abū Dā'ud et qu'al-Aṣma'ī. Abū Dā'ud était parmi ceux qui fixaient le mieux ce qu'ils entendaient.

Abū al-Ḥusayn dit: **Abū Ḥāmid** Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān était le plus complet des imams de la langue arabe en matière de savoir. Il était celui qui connaissait le plus de grammaire. Il avait rencontré les A'rāb que 'Abd Allāh b. Ṭāhir avait élus et classés avant lui. Et il avait soumis la poésie de chacun des poètes des Anciens, et aussi celle d'autres qu'eux, au rapporteur de la poésie, issu de la tribu du poète. Et ce dernier lui avait présenté une suite ininterrompue de témoins dignes de foi jusqu'à parvenir jusqu'à celui qui avait dit le poème, en ayant audition et en cernant les commentaires et les motifs du poème. Il s'attacha à Abū Sa'īd Aḥmad b. Ḥālid al-Ḍarīr jusqu'à prendre sans lui laisser garder une seule chose des finesses de son savoir. Il prit des choses de lui et d'un ensemble d'autres parmi lesquels: Abū 'Ubayda Ma'mar b. al-Muṭannā, Abū 'Amr Isḥāq b. Marār al-Šaybānī, Ibn al-A'rābī Muḥammad b. Ziyād, al-Aṣma'ī 'Abd al-Mālik b. Qurayb et ceux qui leur ressemblaient.

'Alī b. Muḥammad al-Kātib m'a informé. Il dit: j'ai vu Abū Sa'īd, alors qu'Abū Ḥāmid était présent dans son assemblée. Lorsque ce dernier se leva, Abū Sa'īd dit: s'il m'arrive quelque chose alors tu prends ce jeune homme.

Un autre m'a informé qu'Abū Sa'īd avait dit à Abū Ḥāmid: certes tu es supérieur à moi car je fais autorité dans la mémorisation et toi tu fais autorité dans la mémorisation et l'écriture.

Quelqu'un qui assista à une séance chez al-Iṣbahānī, où Abū Ḥāmid était présent, m'a raconté que lorsqu'il se leva, al-Iṣbahānī avait dit aux membres de son cercle: à quel niveau se situait al-Aṣma'ī par rapport aux A'rāb que celui-ci a rencontrés?

<sup>88</sup> Littéralement kānat ummu-hu ḥamrā' «sa mère était rouge», où l'adjectif de couleur est employé en référence au teint des non-arabes.

Abū al-Haytam al-Harawī écrivit à Naṣr b. Aḥmad: il m'est parvenu qu'Abū Ḥāmid al-Tirmidī était chez toi alors attache-toi le car il est unique en ce monde en cette époque. J'ai assisté à une assemblée, où il était aussi, chez 'Alī b. Ḥaǧar à Merw. Je controversai plusieurs choses avec lui mais la preuve était de son côté. Cela même alors qu'Abū al-Haytam surpasse les gens de son époque en clairvoyance, en habileté, et qu'il est témoin de toute chose, dusse-t-elle ne se manifester que par ce qui en est absent. Et parmi les choses qu'Abū Ḥāmid a expliquées concernant les vers des 'Arab et dans lesquelles il a mis son savoir et qu'il a commentées d'après les mots (alfāz) et les idiomes (luġāt), par audition, questionnement et par emprunts aux imams en vue, en tout cela, il n'a pas eu besoin de s'appesantir sur sa description – grâce à Dieu, seigneur des deux mondes, que la bénédiction de Dieu soit sur notre seigneur Muḥammad et les siens entre les purs.

Le traité prend fin, par la main de l'esclave suppliant la grâce cachée de son Seigneur, 'Alī b. al-Šayḫ Muḥammad Riḍā al-Šayḫ Ğa'far al-Ğarwī al-Naǧafī. Que Dieu lui accorde son pardon ainsi qu'à l'ensemble des croyants et des croyantes, le jour du jugement.

### GLOSSAIRE COMMENTÉ DES NOMS PROPRES PRÉSENTS DANS LE TRAITÉ D'ABŪ HĀMID AL-TIRMIDĪ <sup>89</sup>

- 'Abd Allāh b. Ṭāhir: (né en 182/798, mort en 230/844) Fils du fondateur de la dynastie des Ṭāhirides, d'origine arabe de la tribu des Ḥuzāʿa. Il fut à la fois poète, général et homme d'état. En 214/829-830, il fut nommé par al-Ma'mūn gouverneur du Ḥurāsān. «C'était un homme fort cultivé, animé d'un amour et d'un respect profonds pour la science; dans la controverse relative aux mérites respectifs de la culture arabe et de la culture persane, à laquelle participèrent les plus fins esprits de l'époque, 'Abd Allāh se montra partisan énergique de tout ce qui était arabe.» (E. Marin, «'Abd Allāh b. Ṭāhir», p. 54). 'Abd al-Ḥamīd al-Šilqānī étudie notamment, dans son ouvrage *Riwāya al-ʿarabiyya fī-mā warāʾ al-ʿIrāq* (p. 24-26), les liens entre les savants et la dynastie des Ṭāhirides.
- Abū l-Aswad al-Du'alī, Zālim b. Sufyān (né avant l'Islam pour certains, en Arabie 69/688): considéré par la tradition arabe comme le premier à avoir posé les règles de la grammaire arabe. Répertorié dans les grammairiens d'al-Baṣra.
- Abū al-Ḥusayn 'Alī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Anṣārī: rapporteur du traité et très certainement disciple d'Abū Hāmid. Inconnu en dehors de ce traité.
- Abū 'Amr b. al-'Alā' (m. vers 154/770): lecteur du Coran, transmetteur de poésies, considéré comme le fondateur de l'école grammaticale d'al-Basra.
- Abū 'Amr al-Šaybānī (né vers 120/738 à al-Kūfa, m. vers 213/828): lexicographe d'al-Kūfa, versé en grammaire, poésie et hadith. Plusieurs versions s'attachent à expliciter l'origine de la *nisba*, al-Šaybānī. Dans la notice que lui consacre Abū l Ṭayyib al-Luġawī, il est dit qu'il était «des gens d'al-Ramāda [toponyme] à al-Kūfa et qu'il demeurait près (*ǧawāra*) des Banū Šaybān, sous leur

<sup>89</sup> Nous utilisons, pour la matière du commentaire, en dehors des références explicites, l'Encyclopédie de l'Islam et la Geschichte des Arabischen Scrifttums.

protection, et qu'il a tiré d'eux l'origine de sa *nisba*». (Abū al-Ṭayyib al-Luġawī, *Marātib*, p. 145). Al-Qifṭī note qu'il «n'était pas un Šaybānite, mais qu'il avait instruit et éduqué les enfants de personnes appartenant aux Banū Šaybān, d'où sa *nisba*». Al-Qifṭī mentionne également son origine nabatéenne par sa mère et fait état de la connaissance qu'il aurait eu de cette langue (Al-Qifṭī, *Inbāh* I, p. 221 et p. 226). Voir Isḥāq b. Mirār.

- Abū al-'Amaytal (m. 240/854): poète et philologue qui fut au service de Ṭāhir b. al-Ḥusayn, au Ḥurāsān, puis de son fils 'Abd Allāh b. Ṭāhir. Il était chargé de juger de la valeur des poèmes adressés à son maître et était attaché à la poésie de facture traditionnelle bédouine. 'Abd al-Ḥamīd al-Šilqānī aborde le cas d'Abū al-'Amaytal dans son ouvrage *al-A'rāb al-ruwāt*, p. 145-147, 205-206.
  - Abū Dā'ud: personnage non identifié.
  - Abū Ğa'far (m. 158 / 775): al-Manṣūr.
  - Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad b. Šaybān: auteur du traité. Inconnu par ailleurs.
  - Abū Hanīfa (m. 150/767): théologien éponyme de l'école hanafite.
  - Abū Ḥātim al-Siǧistānī (m. 255/869): philologue d'al-Baṣra.
- Abū Ḥayra al-A'rābī: il pourrait s'agir de Nahšal b. Zayd (m. vers 150/767), arabe bédouin des Banū 'Adā. Il est cité par Ibn al-Nadīm dans la rubrique « Des A'rāb célèbres de langue pure dont les savants eurent audition et un peu de leurs *aḥbār* et de leur lignage ». Il figure aussi chez al-Zaǧǧāǧī dans deux *maǧlis* en compagnie d'Abū 'Amr b al-'Alā' (m. 154/770) en qualité d'informateur bédouin. Dans l'un des *maǧlis*, sa mère entre aussi en scène afin d'attester une expression. Ibn al-Nadīm lui attribue un *Kitāb al-ḥašarāt*. Ibn al-Nadīm, *al-Fihrist*, tome I, p. 75. Al-Zaǧǧāǧī, *Maǧālis al-'ulamā'*, p. 6-8.
  - Abū al-Haytam al-Harawī: personnage non identifié.
- Abū al-Ḥusayn: rapporteur du traité. Voir Abū al-Ḥusayn 'Alī b. al-Ḥusayn al-Kātib al-Yazīdī al-Ansāri.
  - Abū Mu'ād al-Naḥwī: personnage non identifié.
  - Abū Sa'īd: voir Abū Sa'īd al-Darīr (Ahmad b. Ḥālid).
- Abū Sa'īd Aḥmad b. Ḥālid al-Parīr: lexicographe de Bagdad mort vers 282/895 à 104 ans qui rejoignit le gouverneur d'al-Ma'mūn, 'Abdallāh b. Ṭāhir, à Nisābūr. (*GAS* VIII p.167-168).
- Abū 'Ubayda, Ma'mar b. al-Mutannā: (vers 110/728 à al-Baṣra 209/824-826). *Mawlā* (client) du clan qurayšite des Taym. D'une famille originaire de Bāǧarwān, près d'al-Raqqa en Mésopotamie. Philologue d'al-Baṣra. Voir al-Aṣma'ī.
- Abū 'Ubayd al-Qāsim b. Sallām: (né à Harāt vers 154/770; m. à La Mekke en 224/838) grammairien, exégète du Coran et juriste. 'Abd Allāh b. Ṭāhir se montra pour lui un généreux mécène.
  - Abū al-Walīd al-Marwazī: personnage non identifié.
- Abū Zayd, Sa'īd b. Aws al-Anṣārī (m. 215/830-831): originaire de la tribu médinoise des Ḥazraǧ. Grammairien et lexicographe arabe d'al-Baṣra. Élève d'Abū 'Amr b. al-'Alā', il fut l'un des rares Baṣriens à se rendre à al-Kūfa, où il recueillit auprès d'al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī, la majeure partie des documents poétiques mis en œuvre dans son *K. al-Nawādir*. (Brockelmann, «Abū Zayd», p. 172.)

- Al-'Ağğāğ (m. vers 97/715): poète arabe de la tribu de Tamīm, qui résida essentiellement à al-Baṣra. Sa poésie se caractérise par l'emploi du mètre *rağaz* et sa prédilection pour l'allitération et les mots rares.
- Al-Aḥfaš (m. vers 215/830): il s'agit d'al-Aḥfaš al-Awsaṭ Abū al-Ḥasan Sa'īd b. Mas'ada. Grammairien d'al-Baṣra.
  - 'Alī b. Aşma': grand-père d'al-Aşma'ī.
- 'Alī b. Ḥaǧar (m. 244 / 858): 'Alī b. Ḥaǧar b. Iyās al-Sa'adī Abū al-Ḥasan (d'après l'éditeur, *Maḥṭūṭ*, p. 144, note 45).
  - 'Alī b. Muḥammad al-Kātib: personnage non identifié.
  - 'Alī b. al-Šayh Muḥammad Riḍā al-Šayh Ğa'far al-Ġarwī al-Naǧafī: scribe du traité.
- 'Ammār al-Duhnī (m. 133 de l'hégire): 'Ammār b. Mu'āwiya al-Duhnī al-Kūfī. (d'après l'éditeur, *Maḥṭūṭ*, p. 143, note 30)
  - Anas b. Mālik (m. vers 93 / 711): serviteur du prophète, compagnon et traditionniste.
- 'Anbasa al-Fīl (m. 120/738):  $r\bar{a}w\bar{\iota}$  d'al-Baṣra. Appartient aux natifs du Maysān qui se fixèrent à al-Baṣra peu après sa fondation.
  - Al-'Arūdī: littéralement «qui pratique la métrique». Voir Mu'arriğ b. 'Amr al-Sadūsī.
  - Asad: tribu des Banū Asad.
- Al-Aṣma'ī, 'Abd al-Malik b. Qurayb (m. 213/828): philologue arabe d'al-Baṣra. Fait parti avec Abū 'Ubayda et Abū Zayd al-Aṇṣārī de ce que B. Lewin («Al-Aṣma'ī», p. 739) appelle le «triumvirat». Tous trois eurent pour maître Abū 'Amr b. al-'Alā' et eurent pour disciple al-Ğāḥiz. La nisba al-Bāhilī, donnée à al-Aṣma'ī, réfère à la tribu arabe qaysite d'al-Bāhila. Dans une anecdote, al-Aṣma'ī prétend descendre des Banū A'ṣur b. Sa'd b. Qays 'Aylān.
  - Bağīla: tribu arabe considérée comme une subdivision des Anmār.
- Al-Ba'ît: (dates non attestées mais son activité est associée à celles de deux rivaux Ğarīr et al-Farazdaq) surnom du poète satirique d'al-Baṣra nommé Ḥidāš b. Bišr al-Muǧāši'ī, orateur des Tamīm.
- Al-Basūs: fille de Munqid b. Salmān al-Tamīmiyya qui fut à l'origine du meurtre de Kulayb b. Rabī'a al-Taġlibī et de la guerre qui s'ensuivit (ḥarb al-Basūs) à l'époque préislamique (Fück, «al-Basūs», p. 1121).
  - Dabba: tribu arabe de la confédération d'al-Ribāb, alliée aux Tamīm.
- Dāḥis wa al-Ġabrā': nom d'une guerre qui eut lieu dans la seconde moitié du VI<sup>e</sup> siècle de J.-C. entre deux tribus des Ġaṭafān. Le terme Dāḥis réfère à un étalon (devenu proverbial comme portemalheur) et celui de al-Ġabrā' à une jument qui furent tous deux à l'origine du conflit (Bellamy, «Dāḥis wa al-Ġabrā' », p. 178.).
  - Dār al-Salām: Baġdād.
- Daskara al-Malik: une des quatre localités du 'Iraq. Le terme désigne «un poste, un village, une ville ou simplement un terrain nivelé.» À l'époque islamique, elle était une station caravanière sur la route du Ḥurāsān puis au début de l'histoire islamique, Daskara devint une dépendance Kharidjite (Duri, «Daskara», p. 171).

- Al-Farazdaq, Tammām b. Ġālib Abū Firās: (m. à al-Baṣra entre 110/728 ou 112/730). Né en Arabie orientale, dans la Yamāma, du groupe de Dārim, branche des Tamīm. Poète d'époque omeyyade, contemporain des deux autres poètes al-Aḫṭal et Ğarīr avec lequel il maintint un échange satirique durant 40 ans.
- Ğa'far b. Abī 'Umāra: L'éditeur dit ne pas le connaître « mais qu'il pourrait peut-être s'agir d'Ibn Abī 'Umāra, mentionné dans le *Fihrist* d'Ibn al-Nadīm (p. 30), des gens de La Mekke. Abū 'Amr b. al-'Alā' aurait rapporté d'après lui » (d'après l'éditeur, *Maḥṭūt*, p. 140, note 11).
- Ğarīr b. 'Aṭiyya b. al-Ḥaṭafā b. Badr (né vers le milieu du Ier/VIIe siècle; m. vers I I 0/728-729): du clan des Banū Kulayb b. Yarbū', branche de la tribu muḍarite des Tamīm. Poète rival d'al-Farazdaq et contemporain d'al-Aḥṭal.
  - Gassān b. Muḥammad: personnage non identifié.
  - Al-Ḥaḍramī: voir Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī.
- Al-Ḥaǧǧāǧ, b. Yūsuf b. al-Ḥakam b. 'Aqīl al-Ṭaqafī (né à al-Ṭā'if vers 41/661; m. 95 /714): gouverneur d'Iraq sous 'Abd al-Malik.
- Ḥalaf al-Aḥmar, Abū Muhriz (115-180/733-796): ses parents, originaires du Farġāna, furent emmenés captifs en Iraq où ils furent affranchis par Bilāl b. Abī Burda dont Ḥalaf al-Aḥmar demeura le *mawlā*. Il transmit la somme poétique recueillie par Ḥammād al-Rāwiya et est lui-même considéré comme *rāwiya* (transmetteur).
- Al-Ḥalīl b. Aḥmad, b. Tamīm al-Farāhidī (m. à al-Baṣra vers 175/791): né dans le 'Umān, il fut élevé à al-Baṣra. Philologue, il est connu pour être l'auteur du premier dictionnaire arabe le *Kitāb al-'Ayn*, bien que cette attribution soit discutée sur plusieurs points. Il posa également les bases du système prosodique arabe.
- Ḥammād b. Zayd: il pourrait s'agir de Abū Ismā'īl Ḥammād b. Zayd b. Dirham (98-179/717-795) traditionniste d'al-Basra (Pellat, «Ibn Dirham», p. 385.)
- Haytam b. 'Adī (né à al-Kūfa vers 120/138; m. entre 206-209/821-824): auteur d'ouvrages historiques (ahbārī).
  - Ibādite: voir la note n° 82 de la traduction du traité de Abū Hāmid.
- Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī, 'Abdallāh (né à al-Baṣra en 29/650 ou 39/659; m. en 117/735 ou 127/745): grammairien et lecteur du Coran d'al-Baṣra. Il eut pour maître Ibn 'Abbās dont il perpétue la lecture isolée (*šāḍḍa*) et dont il influence, en partie, 'Īsā b. 'Umar al-Ṭaqafī et Abū 'Amr b. al-'Alā'. D'après Pellat («'Abd Allāh b. Abī Isḥāq», p. 44): «Il semble maintenant établi qu'il est le plus ancien des véritables grammairiens arabes; c'est lui qui aurait étendu l'usage du raisonnement inductif. (*qiyās*)». Voir al-Ḥaḍramī.
- Ibn al-A'rābī, Muḥammad b. Ziyād (né à al-Kūfa en 150/767; m. vers 231/846): philologue de l'école d'al-Kūfa. Élève d'al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī qui avait épousé sa mère et dont il transmit les *Mufaddaliyyāt*.
- Ibn al-Kalbī, Hišām b. Muḥammad b. al-Sā'ib (m. 204-206 / 819-821 à al-Kūfa): savant polygraphe, versé dans la généalogie.
- Ibn al-Munādir, Muḥammad (m. 198/813 à La Mekke): poète satirique, originaire de 'Adan, venu à al-Baṣra pour s'instruire. Après une jeunesse religieuse et dévolue à l'étude, il connut un

revirement tel qu'il fut accusé de *zandaqa*. On dit qu'il alla même jusqu'à jeter des scorpions dans une mosquée et mettre de l'encre dans l'eau des ablutions. Il invectivait les philologues et visait à attaquer leur honneur. Poursuivi, il se réfugia à La Mekke où il mourut dans la pauvreté (Pellat, «Ibn Munādhir», p. 914).

- Ibn al-Muqaffa' (né vers 102/720 à Ğūr dans le Fārs; m. en 139/756): prosateur et traducteur, en arabe, d'ouvrages des civilisations indiennes et iraniennes.
- Ibn 'Awn, 'Abd Allāh b. 'Awn al-Mazinī (m. 151 / 768): homme de lettres et transmetteur (*Maḥṭūṭ*, présentation critique p. 140 n° 9; al-Sīrāfī, *Aḥbār al-naḥwiyyīn*, p. 47).
- 'Īsā b. 'Umar al-Ṭaqafī: (m. 149/766) *mawlā* de Ḥālid b. al-Walīd. Il reçut la *nisba* al-Ṭaqafī du fait qu'il s'établit à al-Baṣra parmi les Ṭaqīf. Grammairien arabe et lecteur du Coran d'al-Baṣra. Il eut pour maître Ibn Abī Isḥāq al-Ḥaḍramī et pour disciples al-Aṣma'ī, Ḥalīl b. Aḥmad et Sībawayh. D'après J. Fück (« 'Īsā b. 'Umar », p. 95): « Dans son *Iḥtiyār*, il n'adopta pas aveuglément le langage des Bédouins, mais, au contraire, critiqua leurs poètes et, comme Ibn Abī Isḥāq, appliqua les principes du raisonnement logique (*qiyās*). Même dans la conversation courante, il appliquait toujours l'*i'rāb*, et ses biographies donnent des exemples de son style affecté. »
  - Al-Işbahānī: personnage non identifié.
  - Ishāq b. Mirār: voir Abū 'Amr al-Šaybānī.
  - Al-Kumayt (m.126/743): poète chiite.
- Kināna: Kināna b. Ḥuzayma. Tribu arabe apparentée aux Asad dont le territoire était voisin de La Mekke.
- Al-Kisā'ī (m. vers 189/805): Abū al-Ḥasan 'Alī b. Ḥamza. Grammairien, philologue, lecteur du Coran, attaché à al-Kūfa. Descendant d'une famille du Sawād, *mawlā* des Banū Asad.
- Al-Layt b. Naṣr b. Sayyār, al-Layt b. al-Muẓaffar (m. 187/803): philologue et juriste arabe, qui était le petit-fils du gouverneur omeyyade du Ḥurāsān, Naṣr b. Sayyār al-Kinānī al-Laytī (m. 131/748). Il est parfois identifié à Layt b. Naṣr. Il étudia la grammaire et la lexicographie auprès d'un savant aux talents variés, le qadi d'al-Kūfa, al-Qāsim b. Ma'n. Il fut secrétaire des Barmakides. Il fut en lien étroit avec al-Ḥalīl b. Aḥmad à tel point qu'il sera, a posteriori, considéré comme véritable auteur du *Kitāb al-'Ayn* (Sellheim, «Al-Layth b. al-Muzaffar», p. 716).
  - Masrūr al-Ḥādim: eunuque du calife Hārūn al-Rašīd.
  - Maysān: personnage non identifié.
- Mirbad: marché situé à l'ouest de la ville d'al-Baṣra, fréquenté par les poètes et les savants venant, entre autre, y recueillir les parlers et les vers de poésie des bédouins venus commercer.
- Al-Mufaḍḍal, al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī (m. vers 170/786): philologue d'al-Kūfa. Voir Ibn al-'Arābī.
- Mu'arriğ b. 'Amr al-Sadūsī (m. 175 / 791): Mu'arriğ b. 'Amr Abū Fayd al-Sadūsī. Homme de lettre, poète originaire de Merw, venu à Bagdad avec al-Ma'mūn. (al- Qifṭī, *Inbāh* III, p. 227-230). Voir al-'Arūḍī
- Muḥammad b. Na'īm: l'éditeur propose plusieurs possibles pour identifier ce personnage mais les éléments donnés dans le traité ne permettent pas de trancher (d'après l'éditeur, *Maḥṭūṭ*, p. 143, note 35).

- Al-Nadr b. Šumayl al-Māzinī (né à Merw en 122/740; m. en 203/819) grammairien d'al-Baṣra, érudit en matière de poésie, et de hadith. Il aurait vécu 40 ans parmi les Bédouins.
- Nu'aym al-Naḥwī: l'éditeur pense qu'il pourrait s'agir de Nu'aym b. Maysara al-Naḥwī. (*Maḥṭūṭ*, présentation critique p. 141, n°17). Deux *nisba*-s lui sont attribuées: al-Rāzī et al-Marwazī. Homme versé en hadith. Serait mort à al-Rayy vers 175 / 791 (al-Qifṭī, *Inbāh* III, p. 352-353).
  - Nasibite : voir la note n° 83 de la traduction du traité de Abū Ḥāmid.
- Nașr b. 'Āṣim al-Layt̄ɪ (m. 89/708): grammairien d'al-Baṣra, disciple d'Abū l-Aswad al-Du'alī.
  - Nasr b. Ahmad: personnage non identifié.
- Nūḥ b. Qudāma: personnage non identifié. Il existe, en revanche, un Qudāma b. Nūḥ, poète mentionné dans la notice de Baššār b. Burd (m. 167/783) (*GAS* II, p. 456).
  - Qādarites : voir la note n° 81 de la traduction du traité de Abū Hāmid.
- Al-Qāsim b. Ma'n b. 'Abd al-Raḥmān b. 'Abd Allāh b. Mas'ūd (m. vers 175 / 791): juge d'al-Kūfa, versé en fiqh, hadith, poésie, lignage et hauts faits (al-Zubaydī, *Ṭabaqāt al-naḥwiyyīn*, p. 146).
- Qutayba, Qutayba b. Muslim (m. 96 / 715): chef d'armée arabe sous les Omeyyades qui, sous l'autorité d'al-Ḥaǧǧāǧ, consolida la domination arabe du Ḥurāsān.
- Quṭrub (m. à Bagdad en 206 / 821): surnom d'Abū 'Alī Muḥammad b. al-Mustanīr, grammairien et lexicographe d'al-Baṣra.
- Al-Raqqa: ville islamique médiévale sur le moyen Euphrate aujourd'hui centre administratif du gouvernorat de al-Raqqa en République arabe syrienne. À l'époque 'abbāsside, une nouvelle ville nommée al-Rāfiqa fut édifiée à 200 m. à l'ouest du site de la cité médiévale. Les «deux villes-sœurs d'al-Raqqa et d'al-Rāfiqa constituaient ensemble la plus vaste entité urbaine de Syrie et de Mésopotamie septentrionale, surpassée seulement sans doute par Baġdād, capitale du pouvoir 'abbāsside, en Mésopotamie centrale. Il était donc logique que le calife Hārūn al-Rašīd (170-193/786-809), à la recherche d'une résidence alternative, s'installât en 180/796 à al-Raqqa/al-Rāfiqa, où il établit ses quartiers pendant une douzaine d'années, jusqu'en 192/808.» (Meinecke, «al-Raqqa», p. 425).
  - Al-Rašīd: Hārūn al-Rašīd, cinquième calife 'abbāsside (règne de 170 à 193/786 à 809).
  - Šām: Damas (dans le cadre du traité).
  - Sawād: le terme désigne les terres agricoles d'Irak.
  - Sībawayh: (m. vers 180/796) grammairien d'al-Baṣra, célèbre pour son *Kitāb*.
  - al-Siğistānī: voir Abū Hātim al-Siğistānī
  - Sufyān al-Tawrī (né à al-Kūfa en 97/716; m. vers 161/778): traditionniste, théologien et ascète.
- Al-Țirimmāḥ, b. Ḥakīm b. Ḥakam (m. vers 126/743 mais sans certitude) poète tribal d'ascendance yéménite. Une grande amitié aurait lié al-Țirimmāḥ au poète chiite al-Kumayt. Il fut également lié au poète Ru'ba b. al-'Aǧǧāǧ (m. 145/762).
- 'Umāra b. 'Aqīl b. Bilāl b. Ğarīr: poète, né dans laYamāma, qui vécut à Bagdad et qui mourut probablement sous le califat d'al-Mutawakkil (232-247/847-861).
  - 'Utmān b. 'Affān: troisième calife omeyyade (règne de 23-25/644-656).
- Yaḥya b. Ya'mar al-'Adawānī: (variantes considérables sur sa date de décès allant de 89 à 129/707 à 746. On dit qu'il aurait vécu jusqu'à l'âge de 83 ans). Né à al-Baṣra, il a passé une partie de

sa vie au Ḥurāsān. Il devait être d'obédience chiite. Il est attesté qu'il fut cadi à Merw d'après Ibn Sa'd (voir dans notre traduction note n° 66).

- Yunūs b. Ḥabīb (m. à al-Baṣra en 182/798): grammairien, lexicographe, lecteur du Coran d'al-Baṣra.
  - Zahr al-Kūfa:: voir la note n° 71 de la traduction du traité de Abū Ḥāmid.
  - Zālim b. Sufyān: voir Abū l-Aswad al-Du'alī.
- Yazīd b. Mayzad: Yazīd b. Mazyad al-Šaybānī participa sur ordre du calife Hārūn al-Rašīd à la répression des Ḥāriǧites lors de la révolte de Naṣībīn qui eut lieu en 178/794 et qui embrasa toute la province de al-Ğazīra. Yazīd b. Mazyad tua en 179/795 l'instigateur de cette révolte qui était al-Walīd b. Tarīf al-Šārī (Omar, «Hārūn al-Rašīd», p. 240).

## GLOSSAIRE COMMENTÉ DES TERMES TECHNIQUES PRÉSENTS DANS LE TRAITÉ D'ABŪ ḤĀMID AL-TIRMIDĪ

Il s'agit dans ce glossaire commenté d'expliciter certains termes techniques qui figurent dans le traité d'Abū Ḥāmid afin, notamment, de positionner nos choix de traduction. Ceci, parce que l'opération de traduction à laquelle nous les soumettons constitue une gageure là où les significations, pour ces mêmes termes, dans la langue d'origine, ne sont pas toujours claires et font référence à plusieurs notions, voire plusieurs possibles. Car ce traité est un condensé de termes qui ont déjà, pour la plupart d'entre eux, fait l'objet de recherches. Aussi il serait bien hâtif de les réduire, après traduction, à un seul terme dans la langue d'arrivée. Pour cette raison, il était donc important de faire apparaître le terme ou certaines expressions en arabe, et de référer à quelques compléments de significations, en regard d'une traduction qui doit être avant tout lue et considérée comme une proposition.

À notre niveau, l'objectif principal de ce glossaire commenté est de proposer une lecture de ces termes en référence au contexte et à la période du traité globalement estimée au IIIe/IXe siècle. Pour cela, nous nous appuierons, dans la mesure du possible, sur les travaux existants en la matière, sans prétendre à l'exhaustivité.

Nous avons évoqué que l'objet du traité d'Abū Ḥāmid appartient à la problématique générale concernant la langue arabe qui mobilise tous les efforts des savants de son époque. La caractéristique des termes de ce glossaire est par conséquent, à sa mesure, le reflet de cette problématique et de ses grands mouvements. Ainsi, la majorité des termes de ce lexique peut être organisée en trois grands ensembles:

- le premier ensemble englobe des termes référant à la notion générale d'une langue arabe pure, le langage des 'Arab (*kalām al-'Arab*), élargie à l'ensemble des connaissances des 'Arab sous le terme '*ilm al-'Arab* (le savoir des 'Arab). Il correspond à la matière relevant d'un fond bédouin, au réservoir duquel les savants vont puiser;
- le deuxième ensemble regroupe les termes qui désignent tout ce qui est fautif par rapport à la norme d'une langue arabe pure ;

– le troisième ensemble va comprendre tous les termes qui vont permettre d'aborder l'analyse de la langue arabe et de ses savants, soit de façon globale soit par branches de savoir, par disciplines.

Al-'ālī min kalām al-'Arab: la part relevée du langage des 'Arab. Cette mention est importante dans le sens où elle sous-entend une gradation dans l'expression kalām al-'Arab. Ceci est en conformité avec la classification des lexicographes qui considèrent certaines tribus de langue plus pure que d'autres.

- Afsah: voir al-fasāha.
- Alfāz: (pl. de lafz) mots ou propos.
- 'Āmma: le commun des gens. Mis pour désigner généralement le peuple, la masse, le commun des hommes. Le terme s'oppose à l'élite (hāṣṣa qui n'est pas du commun) mais il apparaît, compte tenu de la difficulté à déterminer la composition de ces deux catégories, que le terme 'āmma pouvait aussi s'appliquer à un ensemble de personnes d'éducation moyenne. Cette acception convient plus à l'usage du terme 'āmma faite par Abū Ḥāmid dans le passage suivant: «Abū 'Amr b. al-'Alā' [..] ne divulguait auprès du commun des gens ('āmma) qu'en petite quantité, à l'exception de ce qu'il rapportait de la poésie de Ğarīr, d'al-Farazdaq, d'al-'Aǧǧāǧ ou de ceux de leur classe » (Maḥṭūṭ, p. 139). Par ailleurs, la mention du terme 'awāmm (pluriel de 'āmma) fait référence à ceux dont le langage a besoin d'être corrigé: «et à inciter le commun ('awāmm) [à utiliser] le langage correct des 'Arab » (Maḥṭūṭ, p. 139). Dans le droit fil de cet exemple, on pense aux nombreux traités, titrés sous la rubrique du Laḥn al-'āmma, que les grammairiens de l'époque d'Abū Ḥāmid ont composé pour mettre en exergue les fautes de langage qu'ils avaient relevées dans cette classe de population. Voir 'awāmm.
- 'Arab: nous avons gardé le terme arabe dans notre traduction, sachant qu'il faut l'entendre par « Bédouins » au sein de ce traité. Il existe cependant initialement une différence entre les termes 'arab et a'rāb: le terme a'rāb réfère aux Bédouins alors que le terme 'arab réfère aux Arabes sédentaires, de La Mekke et de Médine notamment, et du reste de la péninsule Arabique. Dans le cas du traité d'Abū Ḥāmid, nous avons, le plus souvent, la forme 'arab, qui semble néanmoins devoir être comprise par «Bédouins ». Ceci va dans le sens de l'analyse d'A. Marbach 90 qui « montre que dans les premières sources grammaticales, principalement dans le Kitāb de Sībawayh, le terme 'A'rāb est remplacé par celui de 'Arab. » (cité par Versteegh, The Explanation of Linguistic Causes, p. 31).
  - A'rāb: voir 'arab.
- 'Arabiyya: la langue arabe qui prendra le sens de langue arabe littéraire classique. Elle réfère, dans le traité, à une langue arabe relevée, exempte de laḥn, prise aux meilleurs modèles bédouins, dans le domaine poétique notamment.
  - 'Arūd: à entendre dans le sens 'ilm al-'arūd qui désigne la métrique arabe ancienne.
  - Asahh: voir saḥīh kalām al-'Arab.
  - 'Awāmm: les gens du commun (pl. de 'āmma). Voir 'āmma.
- *Bid* 'a: innovation, croyance ou coutume qui ne s'appuie pas sur un précédent datant de l'époque du Prophète. Souvent considérée comme mauvaise, la notion s'est vue affinée et classée, selon sa nature, en *bid* 'a bonne, louable, mauvaise voire blâmable (d'après Robson, «*bid* 'a », p. 1234).

- *Al-faṣāha*: clarté, pureté du discours. La «notion de *faṣāha*, à la fois de pureté, de clarté et de beauté, détermine le choix des mots de bonne frappe» (Pellat, *Le milieu basrien*, p. 129).
  - *Ġarīb*: dans le domaine philologique, le terme signifie « expression rare, peu usitée, obscure ».
- *Giwār*: protection, voisinage; protégé, client. Le terme porte aussi une notion d'ordre religieux lorsqu'il s'agit de protection conférée par un lieu saint.
- Ḥāfiz: celui qui conserve, qui garde d'où qui mémorise. Le terme désigne aussi celui qui connaît le Coran par cœur. Voir pl. huffāz.
- Ḥikāyāt: les récits. Terme qui compte parmi les compétences des savants et qui fait partie du fonds pris chez les Bédouins. Nous traduisons par «récits» mais on peut entendre sous ce terme aussi les relations, les contes, les anecdotes, tout ce qui peut être rapporté en fait d'histoires. La racine peut aussi prendre le sens «d'imiter quelqu'un», et le terme ḥikāya peut s'employer alors pour exprimer l'idée de sons imités. Nous trouvons une illustration de cette acception, dans le traité d'Abū Ḥāmid, lorsqu'il est signifié qu'al-Aṣma'ī imite à la perfection les étrangers parlant l'arabe: «dālika anna-hu kāna yaḥkī al-'uğma fa-ka-anna-hu hiyya cela parce qu'il imitait (kāna yaḥkī) tellement bien l'embarras de la langue dans lequel se trouve un étranger qui veut parler l'arabe ('uğma) qu'il s'y confondait» (Mahtūt, p. 140).
  - *Huffāz*: voir sing. *hāfiz*.
- 'Ilal: causes (sing. 'illa). La signification de ce terme peut être éclairée par l'ouvrage du grammairien al-Zaǧǧāǧī (m. 337/949) dont le titre s'intitule al-Īḍāḥ fī 'ilal al-naḥw. K. Versteegh propose une traduction et une analyse de cet ouvrage et il traduit 'ilal al-naḥw par «les causes linguistiques». En référence à l'explication donnée par al-Zaǧǧāǧī lui-même dans le chapitre V d'al-Īḍāḥ, K. Versteegh en dégage, dans son introduction critique, le sens général suivant: «Dans le contexte du Ive/xe siècle, la théorie linguistique arabe des «causes» pour le phénomène linguistique est à la fois ce que nous appellerions les «règles de grammaire» et les arguments avec lesquels les linguistes expliquent ces règles» (Versteegh, The Explanation of Linguistic Causes, p. 7).
- 'Ilm al-'Arab: le savoir des 'Arab. Le terme recoupe tout ce qui provient des 'Arab, en fait de connaissance (poétique, lexicale, proverbiale, anecdotique, syntaxique, morphologique etc.).
- *I'rāb*: flexion. J. Fück souligne l'importance des flexions dans la classification des grammairiens arabes car les étrangers avaient du mal à les intégrer et il caractérise ce terme comme suit: «L'*i'rāb*, arabisation du langage, manière de parler comme un vrai bédouin, se dénote avant tout dans l'attention minutieuse accordée à toutes les finesses de la flexion désinentielle » (Fück, *'Arabīya*, p. 9-10). Voir *luġāt*.
- *Kalām al-'Arab*: le langage des 'Arab à prendre au sens du langage des Bédouins. Il réfère au langage des Bédouins, jugé pur aux yeux des savants. Cette expression, très fréquente dans les sources, est la clef de voûte qui met en lumière la théorie des savants de cette époque qui pose le modèle d'une langue arabe pure, en référence à des locuteurs bédouins qui n'ont pas été en contact avec les sédentaires. Voir '*Arab*.
- *Laḥana*: il commit un barbarisme, un solécisme (*laḥn*). Le terme *laḥn* réfère au fait de parler mal la langue arabe et surtout de commettre des barbarismes en mettant à tort et à travers les voyelles. Faute de prononciation.

- Lahǧa: langue. Voir l'expression sidq lahǧati-hi.
- *Luġāt*: idiomes. Cette traduction s'appuie sur le fait que, chez les grammairiens de la période d'Abū Ḥāmid, le terme *luġāt* semble vraisemblablement référer aux variantes des différents parlers bédouins. Dans un exemple, présenté par K. Versteegh, emprunté au contexte des débuts de l'exégèse coranique, le terme *luġāt* est mis en opposition avec celui de *i'rāb*: «Le terme *i'rāb* se trouve, toutefois, dans le très ancien commentaire coranique de Muḥammad al-Kalbī (d. 146/763), où il est utilisé dans le sens de «langage (correct) des Bédouins» en opposition à *luġāt* «formes dialectales (non standard) des Bédouins dans les temps préislamiques.» (Versteegh, *The Explanation of Linguistic Causes*, p. 105).
- *Madhab*: à entendre par « méthode » dans le cadre du traité. Voir dans le texte de l'article note 32.
  - Mas'ala: voir masā'il.
- *Masā'il*: (pl. de *mas'ala*) littéralement «questions» mais le terme réfère à une technique d'argumentation employée dans les cercles de savants à l'époque médiévale arabe. Il s'agit de discuter des problèmes non résolus, d'envisager les questions et les objections en regard de tel ou tel point, d'un vers ou d'un poème par exemple.
- *Mulaḥ*: les bons mots. Le terme peut être englobé comme une part constituante du 'ilm al-'Arab.
- *Naḥw*: grammaire. Nous avons opté pour la traduction du terme *naḥw* par « grammaire » tout en sachant les restrictions qu'il conviendrait d'y apporter. Cette traduction vise à référer aux termes « *naḥw*/grammaire » comme une enseigne sous laquelle plusieurs notions peuvent venir se ranger selon le contexte d'emploi du terme dans le texte et le cadre diachronique dans lequel il doit être situé.

À ce sujet, on peut notamment se référer aux travaux de M. Carter, évoqués ici par K. Versteegh: «Dans son exposé, Carter (1968) défend le point de vue que les prédécesseurs de Sībawayh étaient les représentants d'une ancienne manière amateur de s'occuper du langage et de poésie. Leur façon d'examiner le matériel linguistique était éminemment non technique, et le *Kitāb* de Sībawayh a été la plus précoce des descriptions professionnelles / analyses du langage. Dans le droit fil de ce point de vue, Carter (1985) ne croit pas non plus que le terme *naḥw* fût déjà utilisé, à ce premier stade, avec le sens technique de « grammaire ». D'après lui *naḥw* dans le *Kitāb* signifie « façon de parler » – en synonymie avec des termes comme *ṭarīqa*, *sabīl*, *wağh*, *mağrā*, etc. – et les *naḥwiyyīn* cités par Sībawayh sont « ceux qui s'occupent de la façon dont les gens parlent ». C'est seulement après la mort de Sībawayh que *naḥw*, dans l'expression *ahl al-naḥw*, employée par al-Aḥfaš al-Awsaṭ (*Ma*'ānī II, p. 375, n° 9), acquiert un certain sens technique, « les aspects techniques de la façon dont les gens devraient parler » (Carter, 1985, p. 266). Le sens technique de « grammaire », avec les *naḥwiyyīn* en tant que « grammairiens » est fixé par lui à une période beaucoup plus tardive, le Ive siècle de l'hégire, après l'introduction de la logique grecque. 91 » (Versteegh, *Arabic Grammar and Qur'ānic Exegesis in Early Islam*, p. 36-37).

did the Arabic word *naḥw* first come to denote grammar?», p. 265-272.

Ahfaš,  $Ma'\bar{a}n\bar{i}=$  Abū al-Ḥasan Sa'īd ibn Mas'ada al-Ahfaš al-Awsat,  $Ma'\bar{a}n\bar{i}$  al-Qur' $\bar{a}n$ .

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Traduction personnelle. Références des ouvrages cités par K. Versteegh (d'après bibliographie Versteegh, *Arabic Grammar*, p. 207, 211, 217): Carter, *A Study of Sībawaihi's Principles*; Carter, «When

- Nawādir: les anecdotes.
- $Qiy\bar{a}s$ : raisonnement par analogie en grammaire «le mot  $qiy\bar{a}s$  signifie la «norme», c'est-àdire l'instrument qui permet au grammairien de «régler»  $(q\bar{a}sa)$  le comportement morphologique ou syntaxique d'un mot, inconnu par la transmission (naql) ou l'audition  $(sam\bar{a}^c)$ , sur le comportement connu d'un autre mot, en vertu d'une certaine analogie» (Troupeau, « $qiy\bar{a}s$ », p. 240).
  - Riwāyat al-ši'r: transmission de la poésie.
  - Sahīh: voir sahīh kalām al-'Arab.
  - Sahīh kalām al-'Arab: le langage correct des 'Arab. Voir tashīh al-kalām.
  - Sidq lahğati-hi: l'authenticité de sa langue.
- Ṭabaqa: classe. On s'accorde généralement à traduire le terme ṭabaqa par «catégorie, classe, série ». Le terme figure également dans le titre de nombre d'ouvrages Ṭabaqāt al-šu'arā' ou al-naḥwiyyīn que l'on rend par Classes des poètes ou des grammariens. En donnant au terme ṭabaqa, le sens de classe, l'idée d'une classification émerge bien que les critères n'en soient pas explicités dans la plupart des ouvrages. Ibn Sallām al-Ğumaḥī emploie le terme dans un passage où il explique comment il a voulu organiser ses Ṭabaqāt al-šu'arā' (al-Ğumaḥī, Ṭabaqāt, I, texte source, p. 24 et glose de ce passage et du terme ṭabaqāt par l'éditeur critique Maḥmūd Muḥammad Šākir, introduction critique, p. 65-69).
- *Taṣḥīf*: faute d'orthographe; substitution d'une lettre à la place d'une autre qui dénature, intentionnellement ou non, le sens initial.
- Taṣḥīḥ al-kalām: le rétablissement de l'exactitude du langage. La langue est ici considérée dans sa globalité par le terme al-kalām (le langage, le discours, la langue). Ce langage, jugé fautif, n'est envisagé qu'à travers son taṣḥīḥ (correction, rectification; véracité, exactitude dans ce qu'on dit) pour tendre vers le ṣaḥīḥ kalām al-'Arab (le langage correct des 'Arab). Le mouvement de correction est aussi visible au niveau morphologique par la variation, au sein d'une même racine, entre le terme taṣhīḥ et le terme sahīḥ.
- $Taṣr\bar{i}f$ : morphologie. Le 'ilm al-taṣr $\bar{i}f$  s'occupe des altérations des mots, à l'exclusion des terminaisons de déclinaison (i' $r\bar{a}b$ ).

#### BIBLIOGRAPHIE 92

### Instruments de travail

Dozy, R., Supplément aux dictionnaires arabes II, Paris, 1967

Encyclopédie de l'Islam, 2e édition

Bellamy, J. A., «Dāḥis wa al-Ġabrā' », EI S 3-4

Brockelmann, C., «Abū Zayd», EI2 I

Duri, A. A., «Baghdād»,  $EI^2$  II

—, «Daskara», EI<sup>2</sup> II

Fück, J.W., «al-Basūs», EI2 I

—, «'Īsā b. 'Umar », EI<sup>2</sup> IV

Hartner, W. - [P. Kunitzsch], «Mintagat al-burūğ», El<sup>2</sup> VII

Lewin, B., «al-Aṣma'ī», EI2 I

Marin, E., «'Abd Allāh b. Tāhir», EI2 I

Meinecke, M., «al-Raqqa», EI<sup>2</sup> VIII,

Omar, F., «Hārūn al-Rašīd», EI2 III

Pellat, Ch., «Ibn Dirham», EI<sup>2</sup> S 5-6

—, « ʿAbd Allāh b. Abī Isḥāq », EI² I

—, «Ibn Munādhir», EI<sup>2</sup> III

Robson, J., «bid'a», EI<sup>2</sup> I

Sellheim, R., «al-Kisā'ī», EI<sup>2</sup> V

---, «Al-Layth b. al-Muzaffar», EI2 V

Troupeau, G., «qiyās», EI<sup>2</sup> V

Viré, F., « qatā », EI<sup>2</sup> IV

Kazimirski, A.de B., Dictionnaire arabe-français II, Paris, 1860

### Sources arabes

- Abū Ḥāmid al-Tirmizī, «*Maḥṭūṭ* farīd nafīs 'an marātib al-naḥwiyyīn », édité par Ḥāšim al-Ṭa''ān, *al-Mawrid* 3/2, Bagdad, 1974, p. 137-144.
- Abū al-Ţayyib al-Luġawī, *Marātib al-naḥwiyyīn*, édition critique de Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Dār al-Fikr al-'Arabī, Le Caire, 1974.
- Aḥfaš, Abū al-Ḥasan Sa'īd ibn Mas'ada al-Aḥfaš al-Awsaṭ, Ma'ānī al-Qur'ān, ed. by Fā'iz Fāris al-Ḥamad. 2nd ed., 2 vols. Kuwait, 1981.
- Al-Ğāḥiz, *al-Bayān wa al-tabyīn*, édition Maktaba al-Ḥāniǧī, Le Caire, 4 tomes, 1968.
- Al-Ğumaḥī, Muḥammad b. Sallām, *Tabaqāt fuḥūl al-šu'arā'*, édition critique de Maḥmūd Muḥammad Šākir, Dār al-Madanī bi-Ğidda, Ğidda, 1974, 2 tomes (tome I: p. 5-179 *Dībāğa al-kitāb* par M. M. Šākir, partie qui était destinée à l'origine à être un article pour la revue irakienne *al-Mawrid* + p. 7-72 et 8 planches introduction critique par M. M. Šākir + p. 1-296 première partie du texte source des *Tabaqāt fuḥūl al-šu'arā'*; tome II p. 297-1009 suite et fin du texte source des *Tabaqāt fuḥūl al-šu'arā'*).
- 92 Nous tenons à remercier vivement les membres de l'Institut dominicain des études orientales du Caire pour nous avoir

- Al-Aṣma'ī, Abū Sa'īd 'Abd al-Malik b. Qurayb, Fuḥūl al-šu'arā', édition critique de Muḥammad 'Abd al-Mun'im Ḥafāǧī et Taha Muḥammad al-Zaynī, al-Maṭba'a al-Munīriyya bi-l-Azhar, Le Caire, 1953.
- Ibn al-Nadīm, *al-Fihrist*, édité par Ša'bān Ḥalīfa Walīd Muḥammad al-'Awza, Al-'Arabī li-l-Našr wa al-Tawzī', Le Caire, 1991, 2 tomes.
- Ibn Sa'd, *Ṭabaqāt*, éd. Sachau, Leyde, 1904-1917
- Marbach, A., «Ma'nā al-muṣṭalaḥ «'Arab » ḥasaba lma'āǧim wa-l-Qur'ān wa-l-Kitāb li-Sībawayhi wa-Muqaddima Ibn Ḥaldūn », al-Karmil Studies in Arabic Language and Literature 13, Haifa, 1992
- Al-Marzubānī, Abū 'Ubayd Allāh Muḥammad b. 'Imrān, Nūr al-qabas al-muḥtaṣar min al-muqtabas fī aḥbār al-nuhāt wa al-udabā' wa al-šu'arā' wa al-'ulamā', édition critique de Rudolf Sellheim, Wiesbaden, Franz Steiner, 1964, 472 pages en arabe + 6 pages de planches du manuscrit + 32 pages d'introduction en allemand.

facilité l'accès aux sources.

- Al-Qifṭī, Ğamāl al-Dīn Abī al- Ḥasan 'Alī b. Yūsuf, *Inbāh al-ruwāt* 'alā anbāh al-nuḥāt, édition critique de Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Dār al-Kutub al-Miṣriyya, Le Caire, 4 tomes, 1950, 1952, 1955, 1973.
- Al-Siğistānī, Sahl b. Muḥammad Abū Ḥātim, Fuḥūl al-šu'arā', édition critique de Muḥammad 'Abd al-Qādir Aḥmad, Maktabat al-Nahḍa al-Miṣriyya, Le Caire, 1991
- Al-Sīrāfī, Abū Sa'īd al-Ḥasan b. 'Abd Allah, Aḫbār alnaḥwiyyīn al-baṣriyyīn, édition critique de Ṭāhā Muḥammad al-Zaynī et de Muḥammad 'Abd al-Mun'im Ḥafāǧī, Maṭba'a Muṣṭafā al-Bābī al-Halabī wa Awlādi-hi bi-Misr, Le Caire, 1955.

- Yāqūt al-Ḥamawī, *Mu'ğam al-Udabā'*, Dār al-Mustašriq, Beyrouth, s. d., 18 tomes.
- Al-Zaǧǧāǧī, Abū al-Qāsim 'Abd al-Raḥmān Ibn Isḥāq,

  Maǧālis al-'ulamā', édition critique de 'Abd
  al-Sallām Muḥammad Hārun, Maktaba al-Ḥānǧī,
  Le Caire, 1999.
- Al-Zubaydī, Abū Bakr Muḥammad b. al-Ḥasan, *Tabaqāt* al-naḥwiyyīn wa al-luġawiyyīn, édition critique de Muhammad Abū al-Fadl Ibrāhīm, Le Caire, 1954.
- Su'ālāt Abī Ḥātim al-Siǧistānī li-l-Aṣma'ī wa radduhu 'alay-hi Fuḥūl al-šu'arā', édition critique Muḥammad 'Awda Sallāma Abū Ğarā, Maktabat al-Taqāfa al-Dīniyya, Le Caire, 1994

### Études

- Audebert, Cl., «I'ǧāz et sacralisation. La Risāla d'al-Šāfi'ī à travers le prisme de l'i'ǧāz», Al-Kitāb, La sacralité dans le monde de l'Islam, *Acta Orientalia Belgica, Subsidia* III, Bruxelles, 2004, p. 295-319.
- -, «Les vers chantés de 'Umar b. Abī Rabī'a, Recension et étude des «lauréats»», Arabica LI/3, Leyde, 2004, p. 291-317.
- Bernards, M., Changing Traditions, al-Mubarrad's Refutation of Sībawayh and the Subsequent Reception of the Kitāb, E. J. Brill, Leyde, 1997, 118 pages texte anglais; 212 pages texte arabe = édition critique du Kitāb al-Intiṣār d'Ibn al-'Abbās Aḥmad b. Muḥammad b. Wallād (m. en 332 de l'hégire).
- Blachère, R., Histoire de la littérature arabe des origines à la fin du Mé siècle de J.-C., Adrien-Maisonneuve, Paris, 1966, 3 tomes.
- Carter, M. G., A Study of Sībawaihi's Principles of Grammatical Analysis, Ph. D., Univ. of Oxford, 1968.
- —, «When did the Arabic word *naḥw* first come to denote grammar?», *Language & Communication* 5, 1985, p. 265-272.
- Djaït, H., *Al-Kūfa, naissance de la ville islamique*, Maisonneuve et Larose, Paris, 1986.
- Fück, J., 'Arabīya, Recherche sur l'histoire de la langue et du style arabe, Librairie Marcel Didier, Paris, 1955.
- Gilliot, C., «Textes arabes anciens édités en Égypte au cours des années 1990 à 1992 », *MIDEO* 74, Éditions Peeters Louvain, Paris, 1993.

- Guidère, M., «Le livre des poètes féconds ou la fécondité des poètes d'al-Siǧistānī», *AnIsl* 37, 2003.
- Laoust, H., Les schismes dans l'Islam, Payothèque, 1977
- Massignon, L., *Opera Minora, Explication du plan de Kufa III*, Dar al-Maaref, Beyrout, 1963, p. 35-60.
- Pellat, Ch., *Le milieu bașrien et la formation de Ğāḥiz*, Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953.
- Roman, A., La création lexicale en arabe. Ressources et limites de la nomination dans une langue humaine naturelle, Presses universitaires de Lyon, Lyon, 1999.
- Al-Šilqānī, 'Abd al-Ḥamīd, *Riwāya al-ʿarabiyya fī-mā warāʾ al-ʿIrāq*, Waḥda al-taʾlīf wa al-tarǧama wa-l-našr, al-Ğumhūriya al-ʿarabiyya al-lībiyya, s. d.
- —, al-A'rāb al-ruwāt, Dār al-Ma'ārif, Le Caire, 1977.
- Al-Suwayḥ, Muḥammad ʿĀsūr, al-Qiyās al-naḥwī bayna madrasatay-l-Baṣra wa al-Kūfa, al-Dār al-Ğamāhīriyya li-l-našr wa al-tawzī' wa al-a'lān, Lybie, 1986.
- Sezgin, F., *Geschichte des Arabischen Scrifttums*, E. J. Brill, Leyde, 1982, 9 tomes.
- Schoeler, G., Écrire et transmettre dans les débuts de l'islam, PUF, Paris, 2002.
- Talmon, R., «Who Was the First Arab Grammarian?:

  A New Approach to an Old Problem», Studies in the History of Arabic Grammar, Wiesbaden, 1985
- Versteegh, C. H. M., Arabic Grammar and Qur'ānic Exegesis in Early Islam, E. J. Brill, Leyde, 1993.
- Versteegh, K., *The Explanation of Linguistic Causes*, *Az-Zaǧǧāǧī's Theory of Grammar*, John Benjamins Publishing Company, Amsterdam/Philadelphia, 1995.

# [النص]

## بسم الله الرحمن الرحيم

قال الشيخ ابو الحسين على بن الحسين الكاتب اليزيدي الانصاري(١) رحمه الله ، قال ابو حامد رحمه الله :

اول من تكلف من أهل البصرة تصحيح الكلام واعرابه على ما جاء عن العرب ، أبو الاسود الدؤلي من كنانة واسمه ظالم بن سفيان ، وذلك أنه قال يوما ، وقد اشتد الحر : ما أشد الحر ؟

فقالت ابنته: طلوع الجوزاء .

فانتبه الشيخ وعلم انه هفا واخطأ ولحن (٢) . وانما أراد الشيخ أن يقول : ما أشد الحر ! على التعجب فأخطأ ، فقال مستفهما : ما أشد الحر ؟ فأجابته ابنته على ما سمعت منه ، فحمله ذلك على تأليف النحو وحمل العوام على صحيح كلام العرب.

ثم أخذ يحي بن يعمر العدواني مسن عدوان قيس عيلان ، فكان يأخذ نفسه بالاعراب وبالعالي من كلام العرب حتى أنه تقدم اليه انسان وهو على قضاء البصرة (٢) ، وقدم انسانا اليه ، فقال : باع هذا مني عبدا أباقا ، قال له : فهلا قلت أبوقا ، وذلك أن الابوق الذي الاباق منه عادة ، والاباق الذي يكثر إباقه ، فالابوق أوكد من الاباق (٤) .

وسيره الحجاج الى خراسان وذلك انه سأله هل يلحن فأشار الى خفي من لحن يلحنه ، فسيره الى خراسان . وكان عند قتيبة .

فأخذ عنه ابن ابي اسحاق الحضرميي ، وعنبسة الفيل ، والقرن الذين كانوا معهم .

ثم كان أبو عمرو بن العلاء ، وكان ألزم لكلام العرب ولغاتهم من الحضرمي وذلك أن الحضرمي كان قياسا بطعن على العرب . ومن وافقه على ذلك.

وكان ابو عمرو بن العلاء يقول على سماعه من العرب ولم يظهر من علمه ، ولم ينشر في العامة الا اليسير سوى ما كان يروى من شعر جريسر والفرزدق والعجاج وتلك الطبقة .

<sup>(</sup>١) لم اعرفه .

<sup>(</sup>٢) في الاصل: الحن.

<sup>(</sup>٦) لم اجد من ذكر توليه قضاء البصرة الا ابن الابسار في (اعتاب الكتاب ص٥٦) .

<sup>(</sup>٤) تسكت المعجمات عن صيغ المبالغة لهذا الغمل . والخبر نفسه في ( نزهة الالباء ـ تحقيق الدكتور ابراهيـــم السامرائي ـ الطبعة الثانية ص٢٦) .

وكان اهل الكوفة يقولون: ابو عمرو سفه ويزعم تضيق المذهب (٥) فحملوه على ان احرق كتبه ثم لما تعقب فعله علم انه قد اخطأ على نفسه فعاود مذهبه ولم يكن عنده من العلم الا ما وعاه في صدره ولم يكن [٢] بالبصرة في عهده من رواية الشعر وعلم العرب الا ما كان عنده . فاما ابن اسحاق الحضرمي وعيسى بن عمر الثقفي ونصر بن عاصم الليثي وهم من اصحاب يحي بن يعمر فكانوا اصحاب نحو وقياس .

ثم جاء الخليل بن احمد فاستخرج العروض والتصريف ، وجاء بهذه الاشياء اللطيفة الفامضة التي لم يسبق اليها ، فكان الاصمعي يهجن مذهبه ويزين ما فيه ابو عمرو بن العلاء للزومه علم العرب على ما تكلموا .

وكان يونس بن حبيب حذا حذوه حتى قال المصرة: يونس بن حبيب وعي العربية غريبها واعرابها وزعموا انه ليس احد ، أسمح بعلمه ولا اللل لما عنده منه .

وابو عبيدة وغيره من اصحاب خلف الاحمسر لا يقدمون عليه احدا بعد ابي عمرو بن العلاء في صحة روايته وصدق لهجته حتى ان ابا زيد ذكر انهم اجتمعوا بباب المهدي فلم يكن فيهم احد افرس ببيت شعر ولا حكاية عن العرب منه .

وذكر الاصمعي ان الخليل قال يوما: امس حفظ (١) على الأئمة . فقال الاصمعي فمضى امس بما فيه . أي أمر ههنا ؟ يذهب مذهب الطعن عليه في تكلفه ما لا تعرفه العرب في كلامها من العلل .

ولكنه كان رجلا صالحا عاقلا له ورع ودين حتى انهم رووا انه اقبل يوما وحماد بن زيد في محلسه فقال: من اراد ان ينظر الى رجل من ذهب فلينظر الى هذا .

وسئل عن ابن المقفع فقال : علمه اكثر من عقله وسئل ابن المقفع عنه فقال : عقله اكثر من عمله(٧).

قال أبو حامد ، قال ميسان(^) عن النضر : انهم كانوا يقرنون الخليل الى ابن عون(^) في الفضل.

- (٥) كذا ولم اهتد الى تقويم العبارة .
  - (٦) في الاصل (حفض) .
- ٧) وفيات الاعيان ( تحقيق احسان عباس ) ٢/٢) .
- كذا ولعله غسان الذي يتردد ذكره في هذه الرسالة ، ولم اعرفه ايضا .
- (٩) عبدالله بن عون بن ارطبان المزني مولاهم ت ١٥١ه .وخلاصة تذهيب الكمال ١٧٧ .

قال ، وقال لي النضر : لو كان الخليل حيا الى اليوم ما فارقته .

ثم من معروفي اصحا بالخليل مؤرج بن عمرو السدوسي وكان يعرف بالعروضي . فاخبرني غسان الورج قال : خلفت الخليل في علمه سنين تهم استقصيت النظر في مذهبه فاذا لا تحصيل له ، فخرجت الى البادية في طلب الرواية والنسب حتى ادركت منه بغيتى .

ومن اصحاب الخليل ابن المناذر ، وكان جاور مكة ، وكان نزر العلم ضنينا بما عنده وله شمر كثير ، وقد روى عن سفيان الثوري وعن طبقتمه وحمل عنه فبلغ من ضنه بعلمه انه كان يفسد ما يسمح به [ل] بعض اصحابه فيغيره .

قال ابو حامد: اخبرني محمد بن نعيم (١٠) عن جعفر بن ابي عمارة (١١) ، وكان جعفر مجاورا بمكة وكان صاحب مال حسن الحال ، وكان ابن المناذر فقيرا بلغ من فقره انه قال للسجستاني: يا ابا حاتم ترى هذه الدنيا على طولها وعرضها ما اهلني الله بقدر مفحص قطاة .

قال جعفر : كان يختلف الي فاعرض عليــه قصيدته الدالية فانشدني فيها :

انما انفسسنا عاریسة والعواری قصرها ان تسترد

قال: فلما عاد الي انشدته هذا البيت فقال: ما انشدتك على هذا. قلت: وكيف انشدتنى ؟ قال: انما انشدتك

انمیا اموالت عاریسیة والعواری قصاری ان ترد(۱۲)

قال ابو حامد: سمعت غسان بن محمد يقول سألت المؤرج بن عمرو السدوسي عن علماء البصرة فقال: كانوا يقولون يونس بن حبيب الضبي قد وعى العربية غريبها واعرابها.

قال : وابو عبيدة نظيره عندنا .

قال: وسألته عسن الاصمعي فقال: ليس بعالم . ما ظنك بانسان لا يروى شعر قبيلته ؟ ثم قال: وهو قرد مرة وبلبل مرة . قال: وذلك انه كان يحكى العجمة فكانه هي .

18.

<sup>(</sup>۱۰) ياتي له ذكر

<sup>(</sup>۱۱) لم اعرفه ولعله ابن ابي عمارة المذكور في فهرست ابسن النديم ص ٣٠ من أهل مكه روى عنه ابو عمرو بن العلاء .

<sup>(</sup>١٢) في الاصل: قصار أن ترد . والبيت في اللسان: قصر بلا عزو .

قال ابو حامد: سمعت إبا سعيد يقـــول ، سمعت الاصمعي يقول: لا اعتد بعلم رجل لا يدخل به الحمام .

قال فذكرته لابي عمرو الشيباني. قال: وكان بابي عمرو عنه [ ميل ] فقال بعثته(١٢) ولم يمكنه ان يدخل به الحمام.

قال ابو حامد: يعنى لم يمكنه ان يحفظ .

قال أبو حامد : كان الاصمعى جيد القريحة ، جيد الحفظ ، خفيف الروح ، متأتياً [ } ] للتقرب الى الملوك بذرابة لسانه وحضور علمه وكان يقول: أتصلتُ بالعلم ونلت بالملح(١٤) . وذلك أنه سار الى الرشيد وهو بالرقة فاتصل بمسرور الخادم وتوسل الى الرشيد به فأدخله عليه فأخذ به في أنام العرب مثل حرب البسوس وحرب داحس والغبسراء . فاستثقله الرشيد ، فلما خرج من عنده قال لــه مسرور : ويحك ما الذي صنعت ؟ اخذت فيما لم يوافق أمير المؤمنين . فقال له : لم اعلم ولكسن تعيدني اليه . فقال : الان فلا يتهيأ ولكن غب غيبة خفيفةً ثم ارجع حتى اوصلك اليه . فغاب ثم رجع فاستأذن له مسرور فقال : يا امير المؤمنين بصرينا ذاك قد وافى . فقال : يا مسرور وما اصنع بـ ٤ انه ثقيل طويل الحديث . قال : ليجربه المسير المؤمنين في هذه الدفعة . قال : فأذن له فدخـل

قال : فجعل يحدثه ملح الاعراب والنوادر فتمكن منه وجعله في سماره وحداثه .

فأخبرني أبو داود(١٥) أنه أخذ الاشياء التي تروى عنه من الملح والنوادر وحملها الى البصرة وعرضها عليه فعرف بعضا وانكر بعضا .

قال: فلا ادري ما بغاه ، وانكر ما كان شيئا اخبر به (۱۹) وتحدث [ من ] تلقاء نفسه ، لم يتحرج ان يتحدث به ؟ [ 1 ] وكان سمعه ثم نسيه .

وسمعت ابا سعيد يقول: كان الكسائي اضبط لل سمع من سيبويه وكان اصابت العرب مجاعة وجهد فاقتحمتهم الى الريف فنزلوا ظهر الكوفة ، اكثركم اسد وضبة ، فكان الكسائي يختلف اليهم ويأخذ عنهم ، فبهم تخرج واعانه الطيع على السماع

فبرز حتى قال فيه نعيم النحوي(١٧): ان ابسن النبطية ليوحي اليه بالليل في النحو من تبحسره فيه ، وسمعت ابا سسعيد [يقول] سسمعت ابن الاعرابي يقول: ما قامت النساء عن مثل الكسائي على رهق فيه (١٨).

قال أبو حامد : الرهق غشيان المحارم .

واما ابو عبيدة من الحفاظ فهو اوسسع في الرواية [ ٥ ] من الاصمعي واكثر في ايام العسرب وانسابها الا أنه كان الكن لا يصلح لمجالسة الملوك .

وابو عمرو الشيباني اسمه اسحاق بن مرار وهو من السواد من دسكرة الملك وكان من اولاد النبط (١٩) . وانما قيل له الشيباني لانه كان يكون مع يزيد بن مزيد ثم مع ولده من بعد وكذلك ولد يزيد(٢٠) .

واخبرني ابو سمعيد ، قسال : قلت لسمه من الرجل ؟ قال : رجل انعم الله عليه بالاسلام .

وكان قد بلغ من السن فزعموا انه مات وقد نيف على مئة وعشرين سنة(٢١) .

وسمعت أبا سعيد يقول سمعت أبا عمسرو يقول [ أول ] من أتخذ مجلسا في هذا المسجد \_ يعنى مسجد أبى جعفر أمير المؤمنين بدار السلام \_ أنا . وكنت أحفظ في عصره طوال شعر الكميت .

قال ابو سعيد: فاخذت شعر الكميست والطرماح مسألة حرفا حرفا ، الا اني اخذت لطائف معاني شعر الكميت وغوامضها من رجل من أهسل الكوفة عن الشبعة ولم يكن ذاك عند ابي عمرو.

وكان أبو زيد عالما بالنحو وبالتصريف وباللغات وكان ملازما للمربد الذي [ فيه ] مجمع الاعراب .

<sup>. 11)</sup> 

<sup>(</sup>١٤) قال الاصمعي : توصلت باللح وادركت بالفريب (العقد الغريب ١٢/١) .

<sup>(</sup>١٥) لم أعرفه وياتي له ذكر .

<sup>(</sup>١٦) فَوْقَ ٱلكَلْمَةَ كُتَّبِ بِخُطَّ دَقِيقَ : الله ،

<sup>(</sup>١٧) لعله نعيم بن ميسرة النحوي المروزي ( بغية الوعاه ٢/ ٣١٧) وهو الرازي في ( انبا عالرواة ٣٥٢/٣) وتوفي ١٧٥هـ ( تاريخ بغداد ٣٠٣.٣) .

<sup>(</sup>١٨) ابن الاعرابي قال : كان الكسائي اعلم الناس على رهق فيه ( ارشاد الاريب م/١٨٥ ) .

<sup>(</sup>۱۹) یوسف الاصبهائی قال : ابو عمرو من الدهاقین . ونسبه حاجی خلیفه الی کرمان . اما ام ابی عمرو فکانت نبطیة ( ابو عمرو الشیبائی سد . فرج رزوق ص ؟ ) .

<sup>(.</sup>۲) نسب الى شيبان أما لانه كان يؤدب في أحياء بنسس شيبان فنسب اليهم بالولاء ويقال بالمجاورة والتعليسم لاولادهم أو لانه كان يؤدب ولد هارون الرشيد اللايسن كانوا في حجر يزيد بن مزيد الشيباني فنسب اليسه ( أبو عمرو الشيباني ص ) ) .

<sup>(</sup>۲۱) توفي ابو عمرو بعد عمر طويل بلغ مئة سنة وعشر سنين . وقيل : وثمان عشرة . ( ابو عمرو الشيباني ص ٦ ... ٧ ) ..

وكان يأخذ نفسه بالفصاحة . وذاك مهجن مدموم عند علماء الحاضرة .

واخبرني ابو سعيد انه دنا من سماك يوما فقال : بكم هاتان السمكتان ؟ فقال السماك : بدرهمان تأخلوه(٢٢) . فرجع الى اصحابه فقال اياكم ان تكلموا اهل السوق بالإعراب .

واخبرني ابو داود انه كان تزوج بامراة من ضواحي البصرة . قال : فكان يختلف اليها على حمار له ، فرصد له بعض ولد انس بن مالك وذلك انه بلغهم انه ذكر جدهم فقعدوا له على الطريق فأنزلوه عن حماره فجعلوا يضربونه وهو يقول : والله ما شتمت انسا . فقالوا أما ما دمت تعرب فانا نضربك حتى تترك الاعراب .

قال: فاخبرني ابو الوليد المروزي(٢٢) ، وكان من رواته انه ناظر أبا حنيفة(٢٤) وكان يقول به فقال لابي حنيفة: والله انس لاسترضي(٢٥) كلامك . وكان ابو حنيفة لحانا زعموا . فقال له ابو حنيفة: وكان أهل البصرة مثلك ؟ [٦] فقال: أنا من دونهم . فقال : تابون يا أهل البصرة الا نفحا .

وكان ابو زيد قليل الرواية للشعر .

قال ابو حامد: سمعت ابا سعید یقــول: سمعت ابا عمرو یقول: کتبت علم العرب دفعتین.

قال : وكان يقول لا ينبغي لنا ان نكذب فانا لا نأمن ان نكون قد كذبنا في بعض ما حدثنا .

وكان ابن الاعرابي يقول: من كذب ذل.

وكان ابو سعيد يحكي عن بعض ولد ابي عمرو انه لما حضر جعل يقول: ايها الرجل او يا ايها الشخص الحسن الوجه الطيب الربح النظيف الثياب ادن ادن .

(۲۳) لم اعرف .

(۲۱) كأن هنا عبارة ناقصة .

(۲۵) کسندا .

125

وكان ابن الاعرابي يعد اذكى صاحبيب [والمفضل] الضبي وكان كثير الرواية جيد الحفظ سمين الالفاظ وكان اخد الرواية عن المفضل والتفسير عن الاعرابي ، وكان المفضل يقول : عليكم بالاعرابي في تفسير الشعر والرواية عنى .

وكان ابن الاعرابي اخذ النحو عن الكسائي وانساب العرب وايامها عن الهيئم بن عدي وابس الكلبي ، وكان يروى عن ابي زيد ايضا وذلك ان ابا زيد رحل الى المفضل ، فأخبرني ان ابن الاعرابي انتخب من كتبه فسمع منه .

واما الاخفش فرجل صاحب نحو وعروض وتصريف ، ولم يكن بغصيح اللسان ، وكان عالما بهذه الاشياء قليل الرواية ، وكان ضنينا بعلمه . زعموا لا يكاد يوقع في كتبه ما يستطرف وما يكثر الانتفاع به وكان يقصد في ذلك قصد اختلاف الناس الله .

وكان الاخفش مؤدبا لولد الكسائي وكتب مسائل كثيرة من علم الكسائي وحملها الى البصرة فهو اليوم يقال له كتاب المسائل .

فقال له اصحابه: ما هذا العلم المخالف لعلمنا الذي جئتنا به ؟ .

قال: انما حملته لنفسي فمن شاء فلياخذه ومن شاء فيتركه .

واما قطرب فانه قريب من الاصمعي الا انه في العربية اكثر من الاخفش والاخفش اصح منه علما .

والنضر (٢٦) بن شميل ، فهو رجل كشسير الرواية ثقة في الحديث [٧] محمود عند اهله صحيح العلم ضابطاً لما يرويه وكتبه في العربية كتب جيدة ، واصل كتابه الكبير لابي خيرة الاعرابي وزاد فيه ما سمع من الاعراب وغيرهم وكذلك الليث بن نصر بن سيار زاد ايضا في كتاب ابي خيرة الا انه شركه على الفاظ وغير النضر بعض الفاظ كتابه فكتاب الليث أفصح ، ولم نجد على النضر سقطا في العربية الاشيئا يزعم اهل الحديث انه اخطا فيه ويزعمون انه خالف فيه سائر الرواة وهو قوله : العبرية (٢٧) ، خالف فيه والصواب في فيرده (٢٨) ،

<sup>(</sup>۲۲) عن ابي زيد النحوي قال: وقفت على قصاب وعنده بطون فقلت: بكم البطنان ، فقال ، بدرهمان ياتقيلان . وعن احمد بن محمد الجوهري قال: سمعت ابا زيد النحوي، قال: وقفت على قصاب وقد اخرج سمينين فعلقهما فقلت: بكم البطنان ؟ فقال بهصفعان يامضرطان . فررت لئلا يسمع الناس . ( اخبار الحمقي والمخفلين ١٥٨ ) وترجم محققه في الهامش للجوهري فذكر انه متوفى سنة وترجم محققه في الهامش للجوهري فذكر انه متوفى سنة ١٠٤ هـ ففي سماعه عن ابي زيد المتوفى حوالي سنة ١١٠ هـ ففي سماعه عن ابي زيد المتوفى حوالي سنة ١١٠ ماميا الأبيان عاميا الأبيان ين حلفت الا اكلم عاميا الأبيا بوافقه ويشبه كلامه ، فقد وقفت على نجار فقلت بكم هذا البابان ؟ فقال : بسلحتان .

<sup>(</sup>٢٦) في الاصسل: النظر.

<sup>(</sup>٢٧) لم اجد في المجمات وكتب اللغة هذه الكلمة بهذا المني .

<sup>(</sup>٢٨) في الاصل: فيردونه.

كلام العرب ما جاء به النضر وذلك ان المبرية عند العرب الاخذ بجفاء وغلظ وشدة . وذهب اهسل الحديث الى انه بغير بينة وحجة نقل ما نقل .

ومن قال: القبر بينه (٢١) اي تأخذه بجفاف وعنف وليس من اخلاق اهل العقل ، كأنه قال عليك بالر فق به والتؤدة . هذا كلام العرب . وذكر بعض اهل الحديث انه اخطأ في عمار الدهني (٢٠) فقال : عمار صاحب الدهن فتوهم ان الدهني منسوب اللي الدهن وانما هو منسوب الى حي من بجيلة ، يقال لهم دهن ، فان كان عمار صاحب الدهن محفوظا

وكان القاسم بن معن بن عبدالرحمن بن عبد الله بن مسعود (٣١) اجمع الناس وارواهم للشعر واعلمهم بالنحو ولغات العرب واورع الناس . ولي القضاء بالكوفة دفعتين فلم يأخذ عليه درهما .

واما أبو معاذ النحوي(٢٢) فاني سمعت غسان يقول سمعت مؤرج يقول أو كان أبو معاذ بالعراق لضرب اليه آباط الابل من أقطار الأرض في النحو .

واما أبو عبيد القاسم بن سلام (٢٢) فانه لم يجد من يدانيه في زمانه كان فقيها قد ولي القضاء بالشام وكان من القراء المقدمين ، وقد أقر له أهل الإنصاف من العلماء وأنه ألف من الكتب في كل نوع ما لم يؤلفه أحد مثله .

قال ابو حامد سمعت ابا سعید یقول لست [ ۸ ] بحافظ ولکنی احفظ ، علی انی سمعته یقول قال لی ابن الاعرابی یا ابا سعید انت احفط مس الاصمعی وابی عبیدة .

واما ابو حاتم السيجستاني فرجل ضابط للحكايات ولزم الاصمعي فسمع له ما عنده ، وسمع من ابي عبيدة وابي زيد الانصاري واخذ من مذهب الاخفش ما برز به على كثير من نظرائه وسسمع الحديث وكان يذهب ذلك المذهب ولم يوقف منه على ما يهجنه من الميل الى البدعة وذلك ان ابا زيد كان قدريا وكذلك الاخفش وكان ابو عبيدة اباضيا وكان الاصمعي ناصبيا وكان جده على بن اصمع وكله الحجاج بن يوسف على تحريق المصاحف الا ما كان على ما جمعه عثمان بن عفان حتى قسال الشاعر فيه:

- (٢٩) كذا في الاصل ولم اهتد لصوابها.
- (۳۰) عمار بن معاویة الدهنی الکونی ت ۱۳۳ه ( خلاصـة تذهیب الکمال ۱۳۷ وعجالة المبتدی ۹۹) .
- (١٦) توفي على الارجح في سنة ١٧٥ هـ ( ارشاد الاريب ٢٠٠,٠٦)
  - (٣٢) لم أعرفسه .
- (٣٣) توفي سنة ٢٢٣ او ٢٢٤هـ ( ارشاد الاريب ١٦٢/٦ ) .

## فاصبع آیات الدیار کانهسسا کتاب محاه الباهلی این اصمعا(۲۵)

وكان فيه تحامل على اهل الكوفة في القراءات والروايات والحكايات وكان الاصمعي لا يكاد ان يمنعه شيء مما عنده من العلم حتى أنه ربما عرض عليه شعر الشاعر فياخذ عنه مسائله حرفا حرفا ..

قال ابو حامد: ولم ندرك احدا ممن مولده ومنشأه خراسان اجمع لمداهب الادب وافقه تدينا فيه من محمد بن نعيم (٣٥) فانه كان راوية نحويا عروضيا نسابة عالما بالتنزيل واعرابه وغريبه ، وكان غرة علمه ما كان يرويه من علم النضر وكيان ضابطا له مؤديا ، وما كان يقع في علمه من السقط لا يخلو من مثله العلماء والفقهاء والادباء واهيل الرواية فانهم ليس احد منهم الا وقد علق عليه من يصيب ويخطىء ، فاما من يصيب في كله فذاك ليس الا الله عز وجل ، ولقد من وجدت من السقط والفلط على ابي(٢١) العميشل وهو لم يخرج من البادية مثله ، فكيف يتعجب من حضري يكتب ويقرا ويباشر الكتب ويتولى مطالعتها مما يروى ومما لا يروى ، ولقد اخبرني ابو سعيد ان عمارة بن عقيل بن بلال بن جرير انشده يوما [٩].

### الم اله قد نهيت على حفيير

## بني قرط وعلجهم الشفارا(٢٧)

قال ، فقلت : يا ابا عقيل ما الشغار ؟ قال : العظيم المشغرين ، قال ، قلت له : وهذا صفة البعيث ؟ . قال فانتبه الشيخ وقال : لا . فقلت له : ومن ابن اثبت ؟ . قال : ان جدي قال هذه القصيدة بالبصرة فحملت منها الينا وعلمنيها المؤدب مكتوبة في لوح وانما هو الشقار وذلك ان البعيث كان اشقر،

(٣٤) في نزهة الالباء ص ٨٥ :

( وأضحت رسوم الدار قفرا كأنهسا

كتاب تبلاه الباهسيلي ابن اصمعها ) (٣٥) في خلاصة تذهيب الكمال : ص٣٠٥ : محمد بن نعيم بن

(٣٥) في خلاصة تذهيب الكمال : ص٣٠٥ : محمد بن نميم بن عبدالله بن المجمر عنه الواقدي مجهول . مد تاريخ بغداد ٢٣١ ... ٣٢٧ : محمد بن نمير بن

وفي تاريخ بغداد ٣٢١ ـ ٣٢٢ : محمد بن نعيم بن الهيصم أبو بكر روى عن بشر بن الحارث : ومحمد بن نعيم بن محمد بن عبدالله . . السري البياضي ومحمد بن نعيم ابن علي البخادي .

وفي معجم البلدان ٤/٨٥٤ : محمد بن نعيم بن عبد الله ابو بكر النيسابوري .

وما فيهم من نستطيع ان نرجع انه صاحبنا المذكور هنا.

(٢٦) في الاصل: ابن.

(۳۷) دیوان جربر ( ذخائر العرب ) جـ۲ ص۸۸۸ وفیه : وعلجهم شقارا .

124

كانت امه حمراء اصبهانية ، وقد عيره جرير بذلك في غير موضع من شعره .

وقلت لابي سعيد: من ابن غلط ابو العميثل في هذه الاشياء ؟ فقال: كان يعرض عليه ما لا يرويه على التصحيف فيفسر على ما سمع ، وذلك انسه قلما كان يسقط عليه من كلام العرب فكان يجسد لكل ما يعرض عليه منزعا ومخرجا فيفسره على ذلك.

واما نوح بن قدامة (٢٨) فكان مطبوعا في الشعر فصيحا ذرب اللسان حسن الكلام عدب الالفاظ ولم يكن له تبحر في العلم ولا كان له من فقه البدن (٢٩) ان يتدارك محمد بن نعيم وكان محمد اغزر منه علما ، واوسع في رواية الشسعر ومعرفة النحو من أبي داود (٤٠) والاصمعي ، وكان ابو داود من اضبط الناس لما كان سمعه .

قال أبو الحسين وكان أبو حامد أحمد بسن محمد بن شيبان أوفر أئمة العربية علماً وأغزر نحوا وقد لقي الأعراب الذين انتخبهم عبدالله بن طاهر ورتبهم قبله ، وعرض شعر كل شاعر من القدماء وغيرهم على رأوية له من قبيلته فأورده عليه ماثورا من الثقات حتى انتهى إلى قائله سماعا وأحاطة بتفاسيره ومعانيه ، ولزم أبا سعيد أحمد بن خالد الضرير إلى أن قبض ولم يضنه بشيء من لطائف علمه وأخذ عنه أشياء وعن جماعة منهم أبو(٤١) عبيدة معمر بن المثنى وأبو(٤١) عمرو استحاق بن مرار الشيباني وأبن الإعرابي محمد بن زياد والاصمعي عبداللك بن قريب ومن شاكلهم .

واخبرني على بن محمد الكاتب قال : شهدت ابا سعيد ، وأبو حامد في مجلسه ، فلما قام قال أبو سعيد : أن حدث بي حادث فعليك [ ١٠ و ] بهذا الفتى .

وانبأني غيره ان ابا سعيد قال لابي حامد انك اكثر مني لان معولي على الحفظ ومعولك على الحفظ والكتابة .

وحكى لي من حضر مجلس الاصبهاني(٤٢) وابو حامد حاضر فلما نهض قال الاصبهاني لأهل محفله ابن كان الاصمعي عن الاعراب الذين لقيهم هذا .

وكتب أبو الهيثم الهروي(٤٣) الى نصر بن احمد(٤٤) بلغني أن أبا حامد الترمذي عندك فتمسك به فأنه واحد الدنيا في هذا العصر ، ولقد اجتمعت واياه عند علي بن حجر(٤٥) بمرو وناظرته في أشياء فكانت الحجة في يده ، وأبو الهيثم المبرز على أهل زمانه بصرا وحذقا وشاهد كل شيء دال على غائبه ومما فسر أبو حامد من أشعار العرب وضمنه مسن علمه وشرح من الإلفاظ واللغات سماعا وساؤالا واقتباسا عن الائمة المبرزين بهذا الشان غني عسن الاغراق في وصفه والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله الطاهرين .

تمت الرسالة بيد العبد الراجي لطف رب الخفي ، على بن الشيخ محمد رضا الشيخ جعفر الفروي النجفي . اللهم اغفر له ولجميع المؤمنان وم الحساب .

## مصادر المقدمة والتحقيق

أبو عمرو الشيباني ـ د، دزوق نرج رزوق ، اخبار الحمقى والمقفلين ـ ابن الجوزي ـ تحقيق على الخاتاني . ارشاد الاربب ـ باتوت ـ تحقيق مرجليوث ،

اعتاب الكتاب \_ ابن الابار .

الاعلام ما الزركاي .

انباه الرواة - القفطي - تحقيق أبو الغضل ابراهيم .

بغية الوعاة - السيوطي - تحقيق أبر الغضل ابراهيم ،

تاريخ بغداد \_ الخطيب البندادي .

خلاصة تذهيب الكمال ـ الخزرجي .

ديوان جريو - ذخائر العرب .

المقد الغريد سابن عبد ربه لا تحقيق احمد أمين .

الفهرست ما ابن النديم ما كل الطيمات .

السان العرب سابن منظور ،

نزهة الالباء - ابن الانباري - تحقيق د، ابراهيم السامرالي .

<sup>(</sup>٣٨) لم أعرفية .

יוו) או ייני

<sup>(</sup>۲۹) کسلا

<sup>(.))</sup> لعله سليمان بن معبد ابو داود النحوي المروزي ت ١٥٦هـ ( بغية الوعاه ٢٠٣١، وتاريخ بغداد ١١/٨ ) .

<sup>(</sup>١) في الاصل: ابي .

<sup>(</sup>۲۲) لم اعرفیه .

<sup>(</sup>٢٤) - لم أعرفته .

<sup>(</sup>١٤) لم اجد فيمن اسماؤهم ( نصر بن احمد ) من يصبح ان يكون هــلا .

<sup>(</sup>ه)) على بن حجر بن اياس السعدي المروزي ابو الحسسن ت }؟ هـ ( الاعلام ٧٧/ ) .