MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 36 (2002), p. 77-116
Jean-Yves L'Hopital

Le vocabulaire amoureux dans les poemes de ‘Umar b. al-Farid.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Jean-Yves L’HOPITAL

Le vocabulaire amoureux
dans les poemes de ‘Umar b. al-Farid

¢ MAR B. AL-FARID, qui vécut de 1181 a 1235, est un célebre mystique de I’islam.

Il a chanté dans des vers d’une grande difficulté technique et foisonnant de

métaphores l’inlassable recherche du dévoilement de la face divine, le désir de
I’union, la souffrance de I’esseulement et de la séparation. Les poemes qu’il nous a laissés,
et qui témoignent a toutes les pages de ce désir fou de Dieu, tiennent une place singuliere
dans la littérature arabe du fait de ce caractere tres particulier de leur objet. Pour autant, ils
s’inscrivent dans une tradition littéraire déja établie et utilisent des images et des métaphores
qui furent celles des poetes qui, avant lui, ont chanté I’amour. Ce sont ces images que
nous chercherons a préciser ici, en nous appuyant sur les «petits» poemes, a I’exclusion de
la Ta’iyya al-kubra. Elles posent cependant une question proprement théologique: sont-elles
adéquates a dire le désir de Dieu, et les images amoureuses de 1'union des amants permettent-
elles d’exprimer en vérité le désir de I’effusion divine ?

A. LAPPROCHE MYSTIQUE

La voie mystique est née des les premiers moments de la révélation de I’islam, tous les
mystiques tenant le propheéte comme le premier d’entre eux et considérant son ascension
nocturne comme I’archétype de toute expérience mystique.

La mystique musulmane d’ailleurs, des le début, ne sera autre chose qu’une méditation
intense du Coran, dont elle recherche le sens profond, le sens caché. Elle s’attachera aussi,
non pas seulement a pénétrer le sens des versets, mais aussi a s’en pénétrer. Elle sera
particulierement attentive a I’ afﬁrmatlon de 1un1que Réalité et a I'impermanence des étres
créés, selon le verset: ’”” g U\ JJL@ ﬂs“” J_f «Tout est périssable, hormis sa Face»
(Q. XXVIII, 88). Elle 1n51stera sur le pacte conclu entre Dieu et ’homme et proclamera
I’excellence de la voie du cceur pour parvenir a Dieu, dans ce langage de 1’amour

qu’affectionnent les soufis.

Annales islamologiques 36 — 2002

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

77


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

La mystique sera toujours tiraillée entre deux orientations. L’une, celle de la conscience
qu’a la créature de I’absolue transcendance de Dieu, per¢cu comme le tout-autre, et par rapport
auquel toute autre créature n’est que néant, ne tenant son existence que de Lui. L’autre,
celle de I’abandon de la créature a Dieu, le tawakkul, par lequel le croyant cherche a se
conformer en tout au vouloir divin, exprimant ce désir fou de Dieu qui culmine dans la
recherche de l’extase, percue comme [’extinction en Dieu de son propre moi. D’ou cette
ambivalence qui caractérisera continuellement le mouvement mystique, entre le dualisme et
le monisme, et que les théologiens lui reprocheront avec constance, dans leur répugnance a
admettre toute forme de langage qui semblerait, fiit-ce métaphoriquement, s’éloigner de la
stricte affirmation de 1’absolue transcendance de Dieu.

Ce sera ausi une expérience de la négativité, car le soufi sera toujours conscient du
caractere inaccessible de son objet. Nul ne saurait voir Dieu, nul ne saurait connaitre Dieu.
Le prophete lui-méme, modele de tout mystique, n’a pas vu Dieu lors de son ascension
nocturne, et est resté éloigné de Lui, derricre le buisson de la limite, d’une distance de
deux arcs: u‘"" j\ u.wu)ﬁ o6 OGS, «et il fut a deux portées d’arc, ou plus prés encore »
(Q. LIIIL, 9). Cette image de la distance de deux arcs est en fait fondamentale: le prophéte
certes a été admis a une certaine proximité avec Dieu, il a recu de Dieu certaines révélations,
il a entretenu avec Dieu un certain type de dialogue, et c’est en effet de tous ces aspects
que le mystique désirera lui aussi faire 1’expérience. Mais un terme est fixé: il restera
toujours entre lui et Dieu une distance de deux arcs, autrement dit, il ne verra jamais Dieu,
il ne le connaitra jamais.

Cela se place d’ailleurs dans la tradition sémitique habituelle, pour laquelle toute vision
de Dieu est interdite a '"homme: ce fut aussi I’expérience de Moise devant le buisson ardent.

L’islam sera en continuité avec cette conception, qui des le départ donnera au mouvement
mystique son aspect, si I’on peut dire, de négativité existentielle, et insistera, non sur la
réalisation du désir, puisque c’est d’emblée chose impossible, mais sur le désir lui-méme,
qui en un sens se suffit & lui-méme. Cela donnera naturellement au mouvement mystique
une connotation négative qui ne sera pas sans répercussions sur la mise en question des
affirmations de la théologie positive.

En effet, on congoit assez bien que 1’approche de la réalité ne puisse guere se faire, pour
le mystique, par I'usage de la connaissance rationnelle, non plus que par le moyen de la
science en tant que telle. Non pas qu’il rejette en soi I'usage de la raison, mais celle-ci est
pour lui radicalement incapable d’atteindre la Vérité. Toutes les sommes théologiques, tout
I’effort de la théologie spéculative, sont condamnés a une incapacité radicale qui découle de
leur caractére adventice. La Vérité, ou la Réalité, autrement dit, 1’Essence divine, se révele
par une autre voie. La théologie spéculative est radicalement incapable de procurer au croyant
I’effusion de la réalité divine, le dévoilement en lui de quelque chose de la Face divine,
I'irradiation de la pure Essence. Or, pour le mystique, c’est dans ce genre d’expérience que
se situe la véritable connaissance, non dans des propositions discursives ou des vérités que
la raison croit avoir démontrées. Car tout cela ne peut atteindre que les manifestations diverses
de la Réalité, non la Réalité elle-méme, dans son absolue Unicité. La voie mystique, prétendant

78 a D’effusion de cette unique et absolue Réalité, assigne a la théologie spéculative ses limites.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

C’est dire aussi que la mystique préfeérera une autre approche du Coran que I’approche
analytique classique des commentateurs théoriciens. Non pas, encore une fois, qu’elle rejette
cette approche: ici encore, elle lui fixe ses limites. En premier lieu, I’approche mystique
prétend ne pas se borner a I'interprétation immédiate du texte, le zahir, qui ne donnerait du
Coran qu’'une compréhension «superficielle », encore que valable pour le plus grand nombre,
mais elle veut y déchiffrer le sens caché, secret, ésotérique, réservé a quelques initiés. Le
chemin pour parvenir a cette connaissance est celui du cceur. Ensuite, au-dela de la
compréhension analytique du Coran, il y a une méditation intime du verset sacré qui vise a
une intériorisation telle du texte, que c’est en quelque sorte comme si le croyant se
I’appropriait, et il en vit si intimement que c’est comme si tout son étre proférait le texte
sacré, dans une exhalaison de son esprit ol son propre vouloir souhaite s’anéantir. Le croyant
tout entier n’est plus alors que profération du texte, au premier rang duquel se trouve la
prononciation du Nom. Ce type d’approche est naturellement trés particulier, et si ses
manifestations techniques ne se développeront que peu a peu dans I’histoire du soufisme, il
sera présent des le début.

C’est dire enfin que la tendance naturelle du mystique au désir de 1’effusion et de I'union
le fera tres vite suspecter d’hérésie par les tenants de 1’expression théologique classique. Ce
sera l'origine de la grande accusation portée contre eux de monisme ou de panthéisme, et
de la fameuse querelle autour de la wahdat al-wugiid, théorie qui sera définitivement mise
en forme par Ibn ‘Arabi, et qui, affirmant ’'universelle participation de toutes les créatures
a I’Essence divine, dont elles sont autant de manifestations ou d’images, semblerait contredire
pour certains I’affirmation de I’absolue transcendance de Dieu.

B. DEUX PREDECESSEURS DE ‘UMAR B. AL-FARID

Il y eut avant ‘Umar b. al-Farid une succession d’auteurs mystiques et une floraison de
courants et d’écoles, par rapport auxquelles lui-méme va, d’une facon ou d’une autre,
s’insérer. Ce n’est pas le lieu ici de faire I’histoire du soufisme, on se contentera de présenter
deux auteurs qui permettent de préciser la difficulté qui va se poser des lors que les images
de I'union amoureuse vont étre choisies pour exprimer le désir de Dieu.

1. Ibn Mansur al-Hallag

Je citerai en premier lieu ce mystique né en 858, mort supplicié et crucifié en 922, parce
qu’en bien des aspects, il annonce les accents d’Ibn al-Farid, et qu’il est aisé de voir a quel
point sa prédication comme son témoignage interférent avec la réalité sociopolitique de I’époque.

Hallag est en effet le chantre du pur amour divin, et propose une conception de la vie
mystique totalement ordonnée a la recherche de I'union. Il suffit de rappeler ’'un ou 1’autre
de ses vers, traduits par Louis Massignon:

O souffle de la brise, va, et dis au Faon: aller a ’aiguade ne fait que m’altérer!

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

79


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

[Qu’il vienne] ce mien Ami, dont ’amour est dans mon cceur: et s’Il veut, qu’ll foule
ma joue en marchant!
Son Esprit est mon esprit, et mon esprit son Esprit; qu’ll veuille, et je veux; que je
veuille, Il veut!»
(«Le Diwdn d’Al-Halldj», Louis Massignon, Paul Geuthner, 1955, p. 69).

On retrouvera chez ‘Umar b. al-Farid des images identiques: le faon, 1’aiguade, la joue
proposée au Bien-Aimé pour qu’il la foule aux pieds.
Ou encore:

Je suis devenu celui que j’aime, et celui que j'aime est devenu moi!
Nous sommes deux esprits, infondus en un [seul] corps!

Ainsi, me voir, c’est Le voir,
Et Le voir, c’est nous voir!

(Ibid., p. 93).

Il faut naturellement comprendre ces phrases de facon métaphorique. Car il est clair que
I’union n’est pas réelle, que le désir de Hallag se situe au niveau d’une totale soumission a
Dieu. C’est le désir de Hallag d’un complet abandon a la volonté divine qui lui permet de
s’exprimer ainsi, car c’est ce qui permet au vouloir divin de se substituer a celui de la
créature. Ainsi, lorsque le mystique est parvenu a cette étape, c’est Dieu lui-méme qui se
rend a lui-méme son propre témoignage dans la personne du mystique. C’est en ce sens
qu’il faut comprendre I’expérience affirmée de 1’union, car en réalité, il n’y a pas vraiment
union, mais extinction de I'un et possession par 1’autre. Plutét que d’union, il vaudrait mieux
parfois parler d’effusion: Dieu a pris totalement possession de son fidele, et se rend alors a
lui-méme le témoignage de sa propre unicité. C’est ce point de vue qui sera théorisé dans
ce qu'on appellera la wahdat al-§uhud, c’est-a-dire cet état d’unicité qui tient précisément
au fait de 'unicité du témoignage que Dieu se rend a lui-méme, pour la différencier de ce
que plus tard, avec Ibn “Arabi, on appellera la wahdat al-wugiid.

Il est cependant intéressant de noter que 1’exécution de Hallag ne sera pas seulement
due a des motifs théologiques. On imagine pourtant 1’horreur que pouvaient ressentir des
théologiens interprétant au premier degré une parole comme: «Je suis le Vrai!» Il n’est
pas a leurs yeux de prétention plus folle ni d’impiété plus caractérisée. Et de fait, la
prédication comme le témoignage de Hallag seront sans doute les causes immédiates de
son arrestation, de son proces et de sa mise a mort. Mais les motifs profonds sont d’ordre
politique, Hallag ayant été un véritable trublion de I’ordre social de Bagdad. Sa prédication
pouvait sans doute choquer les théologiens, elle paraissait surtout socialement et politiquement
dangereuse aux vizirs du calife. Pour ceux-ci, Hallag était un agitateur, capable de susciter
des troubles, voire de déclencher des mouvements populaires. Si bien que la décollation de
Hallag, c’est en un sens la ferme reprise en mains par le pouvoir de la situation
sociopolitique. On ne peut séparer mystique et politique, et tout mystique n’est pas toujours

_80_ percu comme le doux réveur inoffensif qu’on imagine.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

2. Muhyi al-Din b. al-‘Arabi

Tres largement postérieur (1165-1240) a Hallag, et contemporain d’Ibn al-Farid (1181-
1235), je le cite ici car, outre le caractere incontournable de son ceuvre ou il expose sa
conception de la vie mystique, dont il décrit les voies et les différentes étapes, il participe
a cette conception selon laquelle la raison humaine est infirme et ne saurait permettre a
I’homme une véritable connaissance de Dieu. La raison en effet ne peut atteindre que certains
aspects des attributs divins, dans leur dualité et leur diversité, non I’étre méme de Dieu,
dans son unicité. Pour y parvenir, il faut s’attacher a d’autres voies: soit 1’interprétation
ésotérique du Coran, soit la révélation prophétique, soit le témoignage mystique. Seul le
mystique, s’aventurant sur les degrés de ce cheminement qui, allant de station en station,
culmine dans I’extinction de son étre en Dieu, fait I’expérience de la Réalité et en ce sens,
en a une connaissance, qui pour étre approchée, n’en est pas moins supérieure a toute autre.
Ibn ‘Arabi établira en quelque sorte de facon théorique ce cheminement du mystique qui
avait été avant lui vécu et expérimenté pendant des siccles par ses prédécesseurs, précisant
en particulier les diverses étapes (magamat) que sont les «stations» ou chaque mystique se
tient successivement, et les états (ahwal) qui sont la manifestation dans I’étre du croyant,
au cours de son cheminement de station en station, de 1’effusion divine selon diverses
modalités, dont la forme supréme est 1’anéantissement du moi dans ’'union a Dieu.

On sait que, a part une seule fois, semble-t-il, Ibn “Arabi n’eut guere maille a partir
avec les théologiens ni avec les politiques. Cependant, sa doctrine de la wahdat al-wugud,
ou «unicité de I’étre», sera discutée et contestée. Cette conception affleure & toutes les pages
d’Ibn al-Farid, mais ce fut Ibn ‘Arabi qui lui donna sa formulation théorique. Elle est
I’expression d’un monisme radical, postulant que I’Essence divine est la seule réalité, tous
les autres étres créés n’existant que par participation a 1'Etre divin, I’Un, ou parce qu’ils
sont en quelque sorte comme le reflet de cet Etre, qui a déposé en eux quelque chose de
sa propre Essence, ce qui fait d’eux, d’une certaine facon, comme des émanations de 1’Etre
divin. Si bien que lorsque le mystique s’abolit en Dieu, cette extinction de soi-mé€me n’est
autre chose que la rupture avec I’étre illusoire des existences contingentes et impermanentes,
pour s’accomplir dans la seule réalité qui existe, celle de I’Essence divine.

Cette théorie, interprétée parfois au pied de la lettre par certains théologiens intransigeants,
semblera a ceux-ci s’opposer a I’affirmation de la transcendance de Dieu, radicalement distinct
de ses créatures. Elle se comprend d’autant mieux pourtant qu’elle choisira en général pour
s’exprimer le langage de I’amour, et que tout langage d’amour est un inlassable appel a
I’union. C’est ce que ne cessera de chanter Ibn al-Farid. Mais il ne faut pas oublier que
ses vers chantent surtout le désir de cette union, et bien peu sa consommation.

Il reste que I’expression mystique dans son strict aspect individuel sera vite percue par
les docteurs de I'islam comme dangereuse dans la mesure ou la loi du pur amour se
superposant, et en un sens dépassant, la stricte législation musulmane, le mystique se met,
par nature si ’on peut dire, hors de 1’autorité du juriste ou du théologien. C’est ce qui
provoquera la suspicion dont seront entourés les mystiques, et parfois leur persécution.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

81


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Quand d’ailleurs des confréries vont s’établir et se structurer, elles constitueront une forme
de protection pour leurs membres, mais en méme temps, elles les inviteront aussi, d’une
certaine maniere, a rentrer dans le rang. Ce caractére ambigu ne les quittera pas, et pose la
question de D’institutionnalisation en quelque sorte de la mystique, qui semblerait pourtant
faite, dans son inspiration profonde, pour échapper a la regle.

C. ‘UMAR B. AL-FARID

1. Le pelerinage, symbole et résumé des étapes
vers le dévoilement

Toute la vie du mystique peut étre considérée comme un parcours spirituel, voie initiatique
passant d’étape en étape pour parvenir au terme final, le dévoilement, c’est-a-dire ’union a
Dieu. Il y a donc un parallele évident entre cette progression, dans ses stations comme
dans son but, et le pelerinage a la Ka‘ba vécu comme le moment et le lieu des retrouvailles
entre ’homme et son Créateur, comme le rassemblement de tous les croyants, et comme la
préfiguration du jour du Rassemblement, c’est-a-dire de la Résurrection. Toutefois, le
pelerinage n’est qu'une préparation, une purification, en quelque sorte une initiation. Mais
le mystique parvenu au seuil de la Présence a dépassé ce stade, il est en un certain sens
au-dela du pelerinage.

On pourrait prendre bien des vers d’Ibn al-Farid qui, mis bout a bout, nous décriraient
presque les lieux géographiques du pelerinage a la Ka‘ba. Parfois, le poete nous confie
simplement sa nostalgie des dunes, des défilés, des montagnes, des herbages qui marquent
la progression phys1que du pelerin vers La Mekke, comme aux vers 36-42 du poeéme C J\
ATyl o S M\ («Le parfum de la brise nocturne vient de Zawra’ »):

P fo .

82

u_:\.cz_: ol Lfgj a“s Jb—\j

wo°

o 58 oL. o . 8 5.
wju JJJ}.H u.x_c o 33
P E 28

w)ﬁ J}‘ ol )

u—’w UW\P} cﬁﬂ 55 ‘d\«w & 55 ‘d\*"ﬁ

9W‘ QJ“)“‘ ;9:5‘ s

P
z
w

s\_;L..aj 4.0— u‘j A_JLxMj

[

oAl SEl s Ch G

u“’f U'A w.e}d\j J.C«L.WU Lﬁ""")

z

M’empéche-t-on de descendre m’abreuver a l’eau douce sur son sol,

M’en écarte-t-on, alors que c’est dans ces dunes qu’est ma survie ?

Ses campements sont ce a quoi j’aspire, oui, son printemps est ma joie,

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

[Eux seuls] chassent en moi les acces d’affliction.
Ses monts me sont herbages de printemps, ses sables me sont grasses prairies,
Et ses couverts sont mes ombrages.
Sa glebe m’est subtil parfum, son onde, fontaine désaltérante,
Et dans sa terre est ma richesse.
Ses défilés me sont séjour d’éden, ses démes sont mon armure,
Et c’est sur ses rochers que je mene pure vie.
Que ['ondée dise ma révérence a ces demeures et ces collines,
Que 'averse de printemps irrigue les lieux de tous les bienfaits.
Qu’elle abreuve sans mesure les parages des rites du péelerinage, ainsi que Muhassab de Mind,
Qu’elle arrose d’abondance les sites ou font halte les montures exténuées.

Ces lieux sont des lieux bénis, ils sont déja la préfiguration de 1’expérience de la Ka‘ba, c’est-
a-dire de I'expérience du dévoilement et de I'union, et ils ont été sanctifiés par le passage de
multiples pelerins. L”auteur donne aussi des précisions sur la route avant d’arriver a La Mekke. 11

By 2

faut par exemple passer par le Nagd et par le Higaz : ainsi les vers 8 et 10 du poémezj.a [SERTy
&»\1 Ssadl ol «Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr ?»:

Sl G Gl G Wi mogh S e )
Dans les collines du Nagd et de Tiudih, quelqu’un vous informe-t-il,
O gens de Naqa, de ce que mon ceur a connu?

£ - - 2R o o - - - 80 . 38 4 o & of 8 P o~ -
C}Lﬂ Gt b Lodw J=s ey s Cabeay A0 Lde J.Aj
Cueille-t-on les fleurs des rameaux de myrte,

Trouve-t-on dans le Higaz des acacias de haute taille ?

Parfois méme, on a I’impression de se trouver devant quelque chose comme un guide
de voyage: ainsi, les vers 8 a 15 du poeme 2! s («Ralentis la marche»), ne
contiennent pas moins de dix-huit noms de lieux, avec des indications d’endroits ou 1’on
trouve des campements pour faire halte, d’autres ou 1’on trouve de 1’eau pour se désaltérer,
parfois d’ailleurs parcimonieusement ... Mais il ne s’agit pas d’un voyage comme les autres,
car I’itinéraire a été sanctifié par le passage de tant de pelerins depuis tant de siecles, que
I’on communie en y passant a leurs aspirations (vers 136 du poéme Oy Sl «O toi
qui conduis les palanquins »): /

PR S A Sl G S
Foule la terre doucement, car a Hayf, que Dieu te garde,
C’est sur des mdnes que tu as marché.

Mais les indications que donne Ibn al-Farid sont d’autant plus précises que le pelerin
arrive a La Mekke et qu’apparait la Ka‘ba, puis La Mekke et ses entours: ses deux
montagnes principales, Abu Qubays et al-Ahmar, nommées al-AhSaban, Marr, qui est ce

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

83


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

lieu par ou passent les pelerins, Gam®, ainsi nommé parce que c’est I’endroit de Mozdalifa
ou se rassemblent les pelerins, comme I’indiquent les vers 46-48 du méme poéme:

o - - 2

w.l_ou.:«upj.oo\.«.l&

s
oz ¢

Ls.w).[\ ;L.e\.sfcu.ej/a

- o ﬁﬂo/ﬂ/

L"5/53 t‘“‘ Jues qp\;s\’j

Loy @; g‘e M‘ tw;;rj

S e ol oL

Je le jure, par les habits de poussiere que j’ai revétus,

En vérité, les deux montagnes [de La Mekke] ont remplacé celles de mon pays.
Je le jure, par la réunion a Gam® de ceux qui viennent de toutes parts,

Et tous ceux qui cheminent a Marr a ’ombre des jeunes palmiers,
Assurément, tout ce que je souhaite, c’est Mind et ses habitants,

Méme si ceux-ci refusent que j’y retourne.

o ¢

Ou bien il s’agit de la mention de la colline de Tuwayli‘ (vers 1 du poéme CL' 2 T
«Fais un détour par Tuwayli® ...»):

o8& o . o . 8 ‘u/ o ¥

S sy pUH T S e R

Fais un détour par Tuwayli, j’ai la-bas un étre bien-aimé,
Fais-toi le hérault de ’amour, déclare m’en [’initiateur.

Ou encore, le mont ‘Arafat, lieu privilégié du face a face avec Dieu (vers 18 du poe¢me
&N /)"j;.!\ e U.A |5 &°5f , «Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?»):

L rxs Lff\”,fs\ S Jp J;;j

2 . - P o - 2 o . -
c\ J_,;b YL"%‘ 5> [ /J.J: JA 9

Les voyageurs de I'lIraq sont-ils descendus a ‘Arafat?
Des voies sont-elles établies vers les tentes ?

Alors est citée ’eau de Zamzam (vers 22 du méme poeme):
4 ~ O - s -0 - o e - o s

-z o0 Z o . o PEE ~
cﬁ"\;k\Lé—rl-oL‘ﬁ C,.AJ,:—)M WJ (ﬁj./o) LS.L:O.A WJ J.Aj
A-t-elle bu au flanc de Zamzam comme on boit au sein maternel,
En sorte que pas un jour les nourrices ne lui manquent ?

Puis c’est la description de la Ka‘ba elle-méme (vers 21 du méme poeme):
%Lﬁ;/‘y\ e A WL o Lﬁﬁ\ eSS g VAN W C L Yy

Salma a-t-elle salué la pierre par laquelle a été conclu le pacte,
Et autour de laquelle nos doigts se sont entrelacés ?

84

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

v

La Ka‘ba revétue de ses draperies et de sa gouttiere d’or (vers 35 et 36 du poéme s>
|, «Ralentis la marche »):

ft,fjx (s /.u;j};lrj /)Li —30 Qs;g V,JQ,LL Lo
slaill ol dly ol A 54 O s

J'en fais serment, par Hatim, par le coté de la Ka‘ba et par ses draperies,
Par les deux stations ou prenmnent leur course les croyants,

Par les ombres d’al-Ganab, par Higr, par la gouttiére de la Ka‘ba,
Et par le lieu on sont exaucées les prieres de qui le fréquente, ...

Jarréterai la cette énumération. Quelle est la signification de ces fréquentes mentions du
pelerinage ? On peut y voir d’emblée la lecture seconde caractéristique du mystique. En effet,
le croyant ordinaire accomplit les rites du pélerinage pour bien des raisons sans doute, mais
entre autres parce que c’est une recommandation qui fait partie des piliers de la religion,
qu’il s’y lavera de ses fautes, et qu’il y avancera sur la voie du salut. C’est en quelque
sorte une pratique a laquelle il faut se soumettre d’autant plus volontiers qu’un certain nombre
d’avantages en découlent.

Pour le mystique, certes, le pelerinage physique est aussi une pratique réelle, et s’il peut
I’accomplir, il ne doit pas plus s’y soustraire que n’importe quel autre croyant. Mais il ne
se situe la encore que dans ’ordre de I'impératif.

Le véritable pelerinage en effet est d’ordre spirituel, et il faut en quelque sorte interpréter
le cheminement physique de fagon métaphorique. En deux mots : le long cheminement est cette
purification qui, élevant le croyant de station en station, I’amene a I’étape ultime du dévoilement,
c’est-a-dire a I’'union. En réalité, ce cheminement ne saurait &tre ni trop long, ni trop difficile,
car il donne au croyant I’occasion de se purifier. Ibn al-Farid insiste souvent sur sa lassitude,
sa souffrance, son exténuement. Ou quelquefois, ce sont les chamelles qui sont efflanquées,
épuisées par leur marche. Mais c’est la I’impératif incontournable de la voie mystique, qui
est d’abord consentement a I’austérité et a 1’ascese, préalables a toute progression.

Cette marche, quel que soit par ailleurs le caractére individuel de 1’expérience mystique,
ne se fait pas seul. Le mystique, tel qu’il est présenté dans les vers d’Ibn al-Farid, semble
en effet s’avancer seul, manifestant par la le caracteére singulier de sa démarche. Mais a
tout instant, il souhaite a I’étape rejoindre les bien-aimés dans leurs campements, c’est-a-dire,
dans certains cas (dans certains cas seulement, car ce théme peut avoir par ailleurs une
autre interprétation), retrouver la compagnie des autres mystiques, de ceux qui, comme lui,
sont en quéte de la Face de Dieu. C’est alors un peuple entier, «I’armée des amoureux »,
qui est en marche, bien que chacun dans cette cohorte entretient avec Dieu un dialogue
solitaire auquel aucun de ses compagnons n’a acces. C’est ce que nous dit entre autres le
vers 1 du poeme Go')’t’cf SBlasd) g_,S F ’ J,;Z..’ , «Dans le cortege des amoureux, j’ai
déployé mes bannicres»: / i

v I A O VW T T Gl (ST T S

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

85


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Dans le cortege des amoureux, j'ai déployé mes bannieres,
Avant moi mes maitres avaient été éprouvés par l’amour.

Mais ce cheminement a un but: se purifier de I’eau de Zamzam, toucher la Ka‘ba et se
tenir face a face avec Dieu. C’est-a-dire connaitre quelque chose de 1’'union tant désirée, dans
le dévoilement de la Face, méme si ce n’est que partiel et momentané: vers 10 du poeme
L,.i-\ ,19,2_, >)» «Accrois en moi I’éblouissement» :

| soe = ,.MA- \ :M > AL «Pj UMLN & O

56
Contemple sous tous leurs angles les attraits de sa Face,
Tu y verras présentée la plénitude de la beauté.

De cette union insurpassable, il lui reste toujours la nostalgie, car il ne pourra oublier
ce moment de bonheur absolu que fut I’extinction en Dieu, a la fois anéantissement de soi
et réalisation de tous ses désirs, expérience hors du temps qui fut total accomplissement:
vers 39 du poéme 4l V.,.;-\ st B L.:JJ: , «Nous avons bu a la mémoire de 1’Aimé
un Vin»: ’ ’

2028 - P z 7 o 0 & P P ~0 8 o L - o -0 -
VS}\ C,Uj Ll loe ﬁ.d\ S icla j-}j L@.ua Sjﬁw Lﬁ';)
Es-tu ivre de lui, fiit-ce un court moment,
A toi, toute puissance, le temps est pour toi un esclave docile.

2. Le vocabulaire de I'amour

Le vers suivant, qui contient trois mots différents exprimant I’amour, servira de point de
départ a notre propos (vers 1 du poeme u;u CES, «Tai abrogé par mon amour»):
¢ 2 P o8 . o8 P JOE/. °og © °. — £y ﬂ“ ° <
J'ai abrogé par mon amour le chapitre du désir ardent qui était avant moi,
Ceux qu’a envahis la fougue de I’amour sont légion, et mon autorité s’étend sur tous.

Soit donc les trois termes _> , 3is et (ssa. Et on dispose en plus du mot £>» si
on lit le commentaire qu’en fait Birini.

a.  Prenons d’abord le mot sis: il concerne spécifiquement I’amour des amoureux,
I’amour des amants, et indique I’intensité du désir qui lie les amants et les porte I'un vers
I’autre. C’est d’ailleurs le mot par lequel les mystiques se désignent souvent eux-mémes :
sl yT , «les gens de I’amour», mais il faut comprendre qu’il s’agit d’l@ll’l désir intense,
ravageur, c’est le désir fou du passionné. Les mystiques se disent aussi BLis , et c’est le
terme employé au vers 1 du poeme 513 O ;&J\ u_l_o S f"° , «Un autre que moi pourrait
se consoler de la perte [de 1’Aimé]», ou le terme (3Liall désigne tous ceux qui suivent la
_86_ méme voie qu’lbn al-Farid, c’est-a-dire les autres mystiques:

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

° - 5 2 P - Lo > o
pole dlisd) < Sl g s 56 Ol 6).& S
Un autre que moi pourrait se consoler de la perte [de I’Aimé],
Parmi les amoureux, un autre que moi pourrait ne pas étre fidele.

C’est aussi ce que ne cessent de se rappeler les mystiques a eux-mémes: on sait que
dans certaines traditions, la salutation habituelle de deux soufis qui se rencontrent est souvent:
’ji , «Lui», c’est-a-dire Dieu, celui qui habite totalement mon esprit, mes pensées, mon
étre, mais elle est parfois aussi ‘_3;..«.5\ , «1’amour », c’est-a-dire 1’intense désir de la Face
de Dieu.

Louis Massignon, commentant le mot ‘iSg dans un distique de Hallag (cf. L. Massignon,
«Hocein Manstr Hallag, Diwan», Cahiers du Sud, 1955, p. 88), le tient pour péjoratif. Je
ne suis pas de son avis, car, méme s’il est vrai que dans l’extase il n’y a plus de désir
puisqu’il y a total accomplissement, le désir est au coeur méme du mouvement d’amour, et
chez tout mystique, c’est tout 1’étre, corps, ame et esprit, qui est désirant.

Le terme est tres employe dans la poésie d’Ibn al-Farid. Ainsi, dans le vers 21 du po¢me
w:—:! L.p ‘f.u L.\,a_Sb ('._’u , «Porté par la brise du levant, mon cceur incline vers ceux
qu ’il ‘aime », ou l’on trouve a la fois Gole et Bgimne: celui qui désire, I’amant, et celui
qui est désiré, I’aimé:

Oncques n’ai vu quelqu’un épris d amour au point ou je le suis,
Oncques n’ai vu bien-aimée aussi belle!

De méme trouve-t-on le mot i3 , qui indique le fait d’étre ou de devenir amoureux,
au vers 25 du méme poeme:

Mv\u\smw@m i eadl OF )i S

Je croyais qu’étre pris de passion allait enflammer mon cceur,
Je n’y ai trouvé qu’affliction.

Naturellement, Ibn al-Farid voudrait que cet ardent désir qui emplit le coeur de 1’amoureux
fat sans fin, aussi durable que 1’est la nuit obscure, qui symbolise 1’absence de Dieu et
11mposs1b111te de I'union, et qui, elle, est sans fin: cf. le vers 10 du poeéme 61.& S J.&
)zb o\ j.l.wj\ «Un autre que moi pourrait se consoler de la perte [de 1’Aimé]»:

- o8 _ £ 0.
J;-\dy.«_UYju.’-J.’ J?—\&JLAJ.:J
O nuit, tu es sans fin,
Souhaitons que le désir ardent aussi soit sans fin.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

87


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

b. Le mot _ reste le terme le plus fréquemment employé, cela dans les sens habituels
du mot, qui recouvrent un assez large éventail. C’est tantdt ’amour passion, tantdt I’amour
d’amitié. Quand il est question de I’amour passion, il s’agit en général de I’aimé ou de
I’aimée, c’est-a-dire de Dieu. Quand il s’agit de ’amour d’amitié, il s’agit souvent des bien-
aimés, c’est-a-dire des autres soufis, désignés en général par le pluriel de e 1. Le
singulier > s’applique a Dieu. Lisons ainsi le vers 13 du poe¢me ;,.;-\ sa, «Il n’est
d’autre loi que 1’amour » :

- o f_0. - 25 P
J.\;L J‘A}\ L@.} ”‘" \Jl v&.ﬁ.u u_x.aLw :\.,..>=.Uj u_..l.e |

O vous, les préférés de mon ceeur, que I’amour soit mon intercesseur
Aupres de vous, si vous le voulez bien, que par lui le lien se retrouve soudé.

Mais il s’agit parfois aussi de I’Essence divine percue dans la révélation de ses Noms et
de ses Attributs: c’est ainsi par exemple qu’il faut comprendre le vers 12 du poéme _as
HLWL |, «Arréte-toi dans les demeures », ol les nuits passées avec les Bien-Aimés signiﬁeni
la contemplation de 1’Etre divin dévoilé a travers ses Noms et ses Attributs:

. 82 B o . [ P 8 32 ° 200 g [ X1 PN
Lo e LS col& a9 & Sros oo kel b JLUE el
Ces nuits que j'ai dénombrées dans ma vie
Avec les bien-aimés furent toutes des hyménées.

Ou encore, les premiers mots du poeme ;,.;-\ , «Il n’est d’autre loi que 1’amour » :
commentant ce texte, Nabulusi fait remarquer qu 11 s’agit de I’amour divin. C’est I’amour
qui vient de Dieu qui emplit le coeeur du croyant, lequel aime Dieu de cet amour méme qui
vient de Dieu. Autrement dit: Dieu s’aime lui-méme a travers ’amour de sa créature.

Lorsque le participe est au singulier: 1’aimé, il s’agit de I’étre divin. Ainsi, au vers 4 du
poeme V.(.u.ws- S .k.a\.w\ «Je contemple I’intime de votre beauté», ol le vin suggere
I’ivresse, c’est-a-dire la manifestation du dévoilement divin:

ERCE Ul arTr o oty s

Mon vin me suffit, l’Alme, c’est celui avec qui je festoie,
Tandis que rayonnent les coupes pleines de la joie de I’amour.

Un autre terme de la méme racine, 4>~ , est parfois employé, encore que peut-étre
moins souvent. Nous I’avons déja plusieurs fois rencontré dans les vers précédemment cités.
Dans le vers 10 du poeme Ls,o‘y\p\ Sl g_,S ‘s 69 )M_; «Dans le cortege des amoureux,
j’ai déployé mes bannieres», ot Ibn al- Farld s’adresse aux bien-aimés, il faut comprendre
que ceux-ci ne sont autre chose que les épiphanies de la beauté divine. Il s’agit la encore
du cheminement du mystique dans la contemplation des Noms et des Attributs, station

N

préparatoire a celle du dévoilement de la Face. Le méme mot est repris dans le méme

contexte au vers 15, méme référence:
88

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

@u;ﬁ;\@ ;ww\ M@d&l—}bﬁb&;

Dans votre amour, j'ai cheminé par toutes les stations,
Oncques n’en ai laissé une seule devant moi...

Si la passion dévorante qui me porte a vous aimer était une faute,
Alors mes fautes, dans I’amour, seraient bien nombreuses.

Mais il arrive que le terme soit appliqué directement a Dieu. C’est par exemple le cas
dans le vers 20 du méme poeme, ou il s’agit de I’amour divin vers le mystique:

o . co 4 - . - 2 25 P z o,
(LM:-U CUJ‘ U"‘" L@.AM:-) LOOE ké_e ijj PUSI R dl
Si Dieu, dans son amour, me rend heureux corps et dme,
Parmi la multitude des dmes et des corps...

Ibn al-Farid insiste sur le caractere de don divin qui s’attache a la 4>-. Quand celle-
ci a pris possession du soufi, tout désir n’est nullement aboli, et cet amour, lui aussi, consume
I’étre du mystique, comme le dit le vers 17 du poeme Cf gyeil g_,.:\;- o B¢ d ,
«Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?» (second poeme de 60 vers
commencgant par le méme vers que le premier poeme de 25 vers):

&0 /af.;lt /é\}iﬁ ujb LIl @ Ll L g

Depuis qu’en moi, j'ai contemplé sa beauté,
Je suis en proie aux convulsions des désirs de ’amour.

C’est aussi cet amour, percu au sens de la dilection, qui lie entre elles toutes les créatures,
mais naturellement, par excellence, les vrais amoureux, c’est-a-dire les mystiques qui ont
déja consenti au don d’eux-mémes.

C. Le troisieme mot tres fréquemment employé est le terme (ss». Ce mot, dans son
acception courante, signifie aussi aimer, éventuellement avec tendresse, mais surtout avec
force. Il peut signifier une passion violente, et a un sens plus fort que _>. On pourra
donc souvent le traduire par le francgais «passion», et il est trés fréquemment employé par
Ibn al-Farid, et souvent sous une forme verbale. Il peut aussi désigner «les gens de I’amour »,
c’est-a-dire les mystiques, dans le méme sens oil I’on rencontrait précédemment  sis) &\
C’est aussi tres souvent le mot employé pour désigner I’ardente passion que I'auteur éprouve
pour le Faon. Ainsi, dans le premier vers du distique ‘L:i:) Lg}faj , «J’aime un faon»:

- - S - o, % @ -0

LE.,JL«LSMML&.L» L:;;Lsiwﬁ\‘}fujgjﬁ

J’aime un faon qui m’a submergé de tristesse.
Depuis qu’elle I’a vu, la patience m’a quitté.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

89


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Mais le terme peut étre directement appliqué a Dieu: cf. vers 1 du distique Cl"ﬁj;" C
«Fais un détour par Tuwayli‘»: )
L;; o.w\j r\J.z.H P ;D\j 6ﬁ V_’ u'b cl.rj,)e_’ CJ.C«
Fais un détour par Tuwayli‘, j’ai la-bas un étre bien-aimé,
Fais-toi le hérault de ’amour, déclare m’en [’initiateur.

d.  Le terme 4>, est aussi employé, encore qu’avec une moindre fréquence. Il indique
le fait d’étre épris de quelqu’un, et peut avoir un sens tres fort, comme on dirait en francais:
«étre éperdument amoureux ». C’est d’ailleurs un terme ambivalent, car il indique aussi bien
le fait d’étre «accablé» par I’amour, que celui d’étre «accablé» de tristesse, et ces deux
notions, de passion amoureuse et de tristesse, y sont souvent présentes a la fois. On voit en
effet dans le vers 1 du distique: L&y 14575 Ol> , «Il s’est consumé de passion pour un
faon», que I’amoureux est littéralement consumé par sa passion, il a «fondu», ou dans le
vers 2 du distique: (‘33 L , «O mes amis», que la pasion I’a littéralement dévoré:

- - -0 o P - ) ~

Cos ) sk 56 G sy O oo Lo L

z -~ -~

Qui peut venir au secours d’un homme éploré qui s’est consumé de passion pour un faon ?
Obtient-il de le revoir? Le voila qui revit.

o5l a5l LEM; Loels, 13 M / VRV < /CJ; RE

La passion m’a dévoré, qui donc me portera secours ?
Voici venu votre temps, 0 mes larmes, c’est aujourd’hui, et non demain.

Il est rare en fait de trouver le terme J> 4 dans un contexte d’amour paisible ou heureux.
C’est plutdt dans le sens de I’amour ravageur, qui peut méme parf01s étre considéré comme
une faute, comme cela apparait dans le vers 15 du poeme Ls,o‘y\.;«\ Sl J E% 69 )M_,
«Dans le cortége des amoureux, j’ai déployé mes bannieres», déja cité.

e. On trouve encore le terme f\fc , dont 'un des sens est le désir ardent de quelque
chose, et de ce fait, la passion. Ainsi, dans le vers 1 du distique 23 d“""‘j (o SIE3 ).M
;s'&' «Je suis €pris d’un faon a la jolie taille fine», il est employé en parallele avec A :

o . £ o B s 6 °o - ) - Z, - o4

LSLO .X.z-jj\j f\,ﬁd\é\.«g} a2 LSL’. .LAJ\ L}A.w) L,.»J sz.h\
Je suis épris d’'un gentil faon a la jolie taille fine,

La passion et ’ardent amour lui ont donné sur moi tout pouvoir.

C est egalement avec un sens assez fort que le mot apparait au vers 22 du poeme J.s
s ﬁ\ u-" JS >, «Fais circuler a la ronde le nom de celle dont je suis épris»:

ST e G o Sy bkl e LD
90

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

De ma passion ardente, de ma constance, de ma quiétude,
Il ne me reste rien, hormis les noms.

Au vers 2 du poeme 31 0l j.li..i\ 6)& S J,& , «Un autre que moi pourrait se consoler
de la perte [de 1’Aimé]», le mot sous-tend I’assujettissement de celui qui aime a 1’objet de
son amour :

-0 & .0 . S - s
E‘I‘JL/’ (,_LS«‘ A.U\j oJ.g/J.w Sﬂ\js.“ L}'? ;&J/
De la passion d’amour, je sais quelque secret,
Méme si Dieu seul connait les secrets.

Enfin, le mot s’emploie également pour désigner «les gens de 1’amour», a l’instar de
2
_> et de sa Cf. le vers 5 du poeme ) 4» |, «II n’est d’autre loi que 1’amour »:

z
z - o o

MG Y e hd e G5 B s

\\hC\

Si tu veux vivre dans le bonheur, meurs martyr de I’amour.
Sinon, ’amour a ses adeptes.

f. De méme, le mot .o , qui désigne I'amour impétueux d’un jeune homme, et que
I’on trouve sous plusieurs formes. Ainsi, le mot Ll.o au vers 21 du poéme L.\,a_ib r.x.:
;s*""j Lo db «Porté par la brise du levant, mon cceur incline vers ceux qu’il aime »,
déja cité, pour exprimer I’amour qui emplit le ceeur de I’amoureux au point qu’est éclipsé
I’amour pourtant 1égendaire de Qays pour Lubna. Le méme terme se retrouve au vers 3 du
poeme Li\ s» , «Il n’est d’autre loi que I’amour», pour exprimer cet amour qui est fort
au point de faire défaillir ’amoureux: I’amour est si fort que celui-ci en meurt. Mais un
tel amour est requis du croyant qui désire le dévoilement de la Face, et c’est au paroxysme
de cet amour qu’il connait I’extinction du soi dans ce dévoilement. Si bien que, méme si
cet amour peut paraitre mortel, il est au contraire gage de la vraie vie, puisqu’il est condition
de I’extase, et qu’il est de toute maniere I’amour divin présent dans 1’amoureux :

&0 - g -0 ., o . Lo Z. .. & o0 4 g - - o -
Mais pour moi, la mort en lui, par amour, c’est la vie,
Qui que ce soit que j'aime, il me comble de ses faveurs.

Le mot sera aussi éventuellement employé pour désigner le peuple des amoureux, les
mystiques, dans le sens déja rencontré pour ;,.;L\ J»iou sl ol ou il J.A\ On le
trouve dans le vers 2 du distique J.J\ Ls_e\ j,w\ oL.;- 9, «Par la vie des désirs que j’éprouve
envers toi», ou il indique I’inclination amoureuse envers quelqu’un:

- - 2 o . - - o o ~- O o0 -
Mes yeux n’ont admiré d’autre beauté que la tienne,
Je n’ai éprouvé nul penchant pour un ami [autre que toi].

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Toutefois, c’est dans un sens beaucoup plus fort que nous le retrouverons au vers 120
du poéme Ol ¢ Ble, «O toi qui conduis les palanquins», ol il évoque un brasier
dévastateur qui brule ‘et consume celui qui en est atteint:

N

P
P ° A~

P

WO

—n\
—n\

O souffle de I’Orient, quel brasier d’amour as-tu allumé en nous,
A Daurore, et d’ou vient cette odeur de musc ?

g Le terme >4 est également usité en quelques passages, exprimant 1’amour,
I’attachement, 1’affection pour quelqu’un. Ainsi dans les vers 110 et 111 du méme poeme,
sous les formes 3% et 5154, dans un sens qui semble surtout évoquer ’amitié, la tendresse
d’un amour partagé: ’

S W] i\; “ L;’;U\f w&}\ sy f alo
u‘“‘*“s’"ﬁ‘ 3 S e S WK e

A -

O vous qui coupez le lien de I’amour,
Que !’amitié partagée avait consolidé a Liwa,
Vous est-il permis de défaire les torons des liens
D’un amour qui ne me vaut que peine ?

2
Mais au vers 17 du poeme L,.i-\ /j,’&; , «Il n’est d’autre loi que I’amour», le mot 33
retrouve toute la force de la passion associée au délaissement, et qui malgré tout est assez
forte pour ne pas succomber: c’est 1a un theme habituel a la vie mystique:

o v_iﬂa\,p\ U [ EEIE VS RIS R WP R
Le délaissement méme est encore de [’amour, pourvu qu’il ne s’y trouve point de haine,
La chose la plus difficile est facile, hormis que vous vous écartiez de moi.

C’est dans un sens plus banal que I’on retrouve le mot au vers 105 du poéme Olads¥| Sl
«O toi qui conduis les palanquins», ot I’amour est une fois de plus associé a la douleur:

;.:J/\ ngj\ aIs ;\ L;j.g_i\ o X ol u“ J7 95/;;_3 L
O gens de Mayya, je ne désirais pas que [’aveu
De l'amour fiit, de mes deux douleurs, la plus éprouvante.

h.  Quelques plus rares mentions existent de L,o.lS : étre épris de quelqu’un, Etre
amoureux. Ainsi dans le vers 1 du distique u_oe_@_i u_oua L, «O toi qui donnes la vie a
mon ame», ot il est associé 2 la plainte de I’amoureux en mal d’amour:
eSS Of dle 5 685G Ll U mge e L
O toi qui donnes la vie & mon dme et qui la fais périr,
92 Puisses-tu soulager la plainte de mon mal d’amour!

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

i. Nous releverons quelques usages de la racine (3L& , qui exprime le fait d’étre empli
du désir de quelque chose, et indique de ce fait ’ardent désir qui pousse 1’amoureux vers
I’objet de son amour. On citera le vers 2 du poéme JL:.UL; a3, «Arréte-toi dans les
demeures », o il semble que le désir brilant de 1’amoureux soit si fort, qu’il est capable
d’y allumer une torche pour éclairer les téncbres:

P - . o KR - o so /.é’z/:o RoL o B oo o o
LS llh 5 Gyl . el i s oo J Sl Ol
Et si t’enveloppe une nuit toute de dévastation,
De ton désir brilant, fais jaillir un brandon au milieu des ténébres.

, La méme racine employée verbalement indiquera au vers 2 du poeme 3% Halad
}_i.:iﬁ’;, «Je contemple I’intime de votre beauté», I’appétence oil est I’amoureux du lieu
de ééjour de celui qu’il aime, c’est-a-dire le désir fou du mystique de contempler la Réalité
divine dans la révélation de ses Noms et de ses Attributs:

o - o fo. @ -0 - o 2 0 -

- fo P - 2 2 . “ . F
Un ardent désir me porte vers le lieu de votre séjour,
Et n’en eussiez-vous pas été la cause, nulle demeure ne m’aurait incité a la nostalgie.

J On relévera également la racine _ale , qui a un sens moins fort, exprimant
généralement la sympathie, la bienveillance, 1’amitié, voire la bonté, que 1’on éprouve envers

Y . 8 93

quelqu’un. C’est ainsi qu’on la trouvera au vers 6 du poeme @Jwi :).,T., u‘j dowy A8,
«Mon ceeur me conte que tu es ma perte», dans un emploi et un sens d’ailleurs quelque
peu elliptiques, et que j’interprete en suivant le commentaire de Burini, qui le comprend en
réponse au vers précédent ou le mystique se désolait de ne pas connaitre la satisfaction de

son ardent amour:

S e L i b

Aie pitié de mon dernier soupir, compatis au sort ou tu m’as laissé,
Le corps exténué, le ceeur a l’agonie.

k.  Enfin, nous releverons I’emploi de la racine (s> dans le sens d’éprouver une violente
passion, plus exactement peut-Etre, un violent emportement, mais qui peut étre de joie ou
de tristesse, les deux sens étant présents ici. Il peut donc s’agir, tantdt de la flamme de
I’amour, violente au point de consumer le cceur de celui qu’elle habite, tantét de ce mal
d’amour percu comme une sorte de consomption qui emporte celui qui en est affecté. Ainsi,
le vers 2 du distique il s L iU =9 » «Mon esprit désire te rencontrer, O
souhait de mon ame », exprime cette idée de 'amour qui est presque assimilé a une force
de destruction: quand elle a dévasté le coeur de ’amoureux, il n’en reste rien, c’est comme
si un feu l’avait consumé:

Y Lo B A, i Gomy LE OB WS

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

93


http://www.tcpdf.org

94

JEAN-YVES L'HOPITAL

Mon ame s’est consumée au feu du désir et de la passion,

Ce qu’elle a subi dans I’amour, c’est pour ta satisfaction.

Ou encore, le vers 2 du distique | > i J;. di , «Si tu passes aupres de gens», qui
reprend la méme idée: dans le vers précédent, 1’amoureux avait fondu dans le feu ardent
de la passion, dans celui-ci, il en meurt. On notera d’ailleurs dans ce vers la présence
simultanée des mots _> , (\ £ et Gt

et s u; olsl Ly A & Gy Ll Slas L
Dis-leur: celui qui s’est consumé pour vous est mort de la torture de ’amour et de la
passion d’aimer,
C’est en vain qu’il a fait don de son dme.

2
C’est aussi en ce sens qu’on relevera le vers 21 du poeme - &, «Il n’est d’autre loi que
I’amour », ou le terme est clairement associé a un brasier incandescent qui brlile avec ardeur:

0. - L0 - o fo._ .

fo - PR o - z - - o - o 27
j.l.xﬁ ng,;-\ /)L’J:- C}'/A;OJ'Q). L;j.:ﬁ L»._/e‘j ! VJCAJJ""M VJ""L’
Vous m’avez quitté, il n’est pas de fidélité, je le vois bien, hormis les larmes,
Hormis le gémissement qui chuinte de [’ardente fournaise du mal d’amour.

R Enfin, nous citerons en dernier lieu le mot

[

, utilisé a plusieurs reprises pour
qualifier I’amoureux que ’amour a réduit en esclavage. Cf. par exemple le vers 24 du méme
poeme, ol ’amoureux est tellement esclave de 1’objet de son amour, que son entourage
I’assimile 2 un homme en délire:

z
] o o - -

b e e 16 (e G Y 5 NG
Mon entourage a simulé l’ignorance en me voyant esclave de |’amour,
Ils ont dit: «A cause de qui le délire a-t-il touché cet homme ? »

De cette nomenclature, nous reléverons essentiellement trois idées:

— la force du désir qui porte le mystique a chercher le dévoilement de la Face divine
est comparable au paroxysme d’une passion d’aimer qui exprime le désir fou de I’&tre aimé.
Si I'auteur emploie des termes et des images qu’il emprunte aux amours humaines, en réalité,
nous sommes dans un autre ordre ou une autre dimension: c’est la folie de I’amour de
Dieu qui s’exprime tout au long des po¢mes, avec une intensité qui n’est jamais démentie;

— D’ardeur propre a cette passion s’accompagne d’une force de destruction qui constitue
en quelque sorte son pendant. C’est exactement comme un feu qui dévorerait I’amoureux,
le consumerait, mais le consumerait réellement. Or, c’est en cela méme que 1’amoureux
trouve son bonheur. Pourquoi? Ce n’est pas par un masochisme exacerbé, mais parce que
I'union avec 1’aimé n’est possible que grace et par I’extinction de I’étre méme de 1’amant.
Se laisser consumer par le feu de I’amour est donc une condition essentielle de I’union

espérée: la contemplation de la Face suppose 1’extinction totale du moi du mystique;

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

— malgré I'ardeur de cet amour, et malgré les sacrifices consentis, le but ultime n’est
jamais atteint. L’union en effet est perpétuellement refusée a I’amoureux. On pourrait donc
conclure a 1’échec s’il n’apparaissait que 1’amoureux en fait se satisfait de son désir, ayant
consenti d’avance a I’esseulement et a la séparation. Il reste que son cheminement parait la
plupart du temps &tre un long chemin d’abnégation, de douleur et de souffrance.

3. L’union

a. L'union, ou [l'impossible rencontre

Le but ultime de la quéte mystique est malgré tout I'union avec le Bien-Aimé. Exprimer
cette quéte, c’est exprimer le désir éperdu de 1’union. Au niveau de ce désir, il s’agit d’une
union véritable, celle de 1’amant avec I’amante, de 1’amoureux avec 1’Aimé. Dans la
conscience du mystique, elle dépasse la simple vision de 1’essence divine, et sur le plan
théologique, nous ne sommes pas seulement dans le domaine de la wahdat al-suhiid, mais
dans celui de la wahdat al-wugiid telle que 1’a exprimée Ibn ‘Arabi, a peu pres d’ailleurs a
la méme époque, et qui lui a été tant reprochée par bien des théologiens. Ce que désire si
intensément Ibn al-Farid, ce n’est pas en effet seulement de voir Dieu, c’est que son é&tre
propre se fonde dans le seul étre qui soit réel, celui de Dieu. Ou, pour parler autrement, on
ne peut distinguer entre vision et union: c’est la méme chose. Cette union est naturellement
de I'ordre de I’indicible, mais la métaphore la moins inadéquate est encore celle de I'union
amoureuse. Avec cependant cette différence fondamentale qu’ici, un seul des partenaires a
le premier et le dernier mot, et que I’extinction totale de soi, c’est-a-dire 1’anéantissement
de I’étre de I’amoureux, est une condition sine qua non pour que I’union soit possible, cela
dans la mesure ou il est en fait nié a la créature toute forme d’étre: elle est en quelque
sorte un vide ontologique, n’existant que par sa participation a I’étre divin. Dans cette
perspective, on comprendra que la créature ne se réalisera pleinement que lorsque, s’étant
anéantie elle-méme, elle n’est plus que désir, son vouloir propre aboli. Elle est alors offerte
a la royale visite, don gratuit de Dieu.

Naturellement, cette union reste toujours de I'ordre du désir, et les vers d’Ibn al-Farid
sont essentiellement de deux sortes: ceux qui parlent du désir de ’union, et ceux qui content
sa déception car I'union ne s’est pas réalisée. C’est le cas le plus habituel, et le soufi lui-
méme se rend bien compte de son insuffisance: comme le montre le vers 1 du distique
5la) Wl L SLU - jj , «Mon esprit désire te rencontrer, 6 souhait de mon ame», il
désire bien la rencontre (¢\4)), mais il sait d’autant mieux qu’il est improbable qu’elle se
réalise qu’il se percoit comme dénué de tout moyen pour la provoquer:

-

o s -~ 0 [ 2 ° 4, . 7°. P T 2

csls L5.5\...0—\5 Lfl.o u'pjzl\j coala)l bl L Sl 9
Mon esprit désire te rencontrer, 6 souhait de mon dme,

Je ne sais que faire, je suis sans moyens.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

95


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Il arrive pourtant, bien rarement, qu’il décrive cependant I’expérience de 1’union et de
ce bonheur qui alors I’emplit, et en effet, au vers 11 du poeme LWL b, «Arréte-toi
dans les demeures», nous ne sommes plus au niveau du souhait: /

[ R -3 0., 028 . % .0 . 8 o . . -0 - P . o .
Maintes fois il m’a été soumis! Nous voila réunis dans [’'union,
Nous avons revétu la vertu, point ne connaissons la souillure.

Encore que, si nous reprenons le texte littéralement, nous remarquerons que 1’expression
qui commence le deuxieme hémistiche («dans ses habits de la piété»), comporte le mot
burda au duel, ce qui laisse entendre que I’union n’a été que relative: pour qu’elle fht
complete, il edt fallu qu’il n’y ait eu qu’une seule burda.

De quelle union s’agit-il en effet? Il n’est pas certain que ce soit véritablement le fana’,
I’extinction de soi dans la fusion avec 1’Aimé, car les vers précédents parlent seulement de
la visite du Bien-Aimé dans les nuits obscures, sans plus, et le vers suivant parle du bonheur
des nuits passées avec les bien-aimés. Mais les bien-aimés représentent ici les Noms et les
Attributs divins, c’est-a-dire que ce n’est encore nullement I’effusion dans 1’unique Réalité,
nous ne sommes encore qu’au stade d’une station préalable et médiate. Encore qu’il s’agisse
pourtant ici du mot J..a 9, qui est le terme tout a fait appropri€ pour parler de I’union.

Il peut méme arriver qu'on prenne pour union ce qui en fait ne 1’était pas, comme le
dit le vers 52 du poeme t,,_i-\ s» , «Il n’est d’autre loi que 1’amour», en employant le

mot Jloy :
Jot Ty psd /d\}u . iyl J-«.e- Np JL@JL, psh ais

Certains nous ont diffamés, disant que 'union avait eu lieu, alors que ce n’était pas le cas,
D’autres ont fait courir le bruit que je I’avais délaissée, ce n’était pas vrai non plus.

La réalité est en effet plus prosaique, et I’amoureux est beaucoup plus accoutumé que
ses espoirs soient décus. C’est ce que confie le vers 2 du distique C\UL_; ij . «Fais un
détour par Tuwayli‘»: bien qu’il se soit consumé d’amour, c’est en vain que I’amoureux a
fait don de lui-méme, car 'union lui a été refusée:

g dedl o B oy L B e e paal el
Conte-leur mon histoire, et pleure sur moi.
Dis-leur: il a péri sans avoir rien obtenu de [’'union.

D’autant que I’amour ne saurait se contenter de faux-semblants ou de simulacres, ce qu’il
désire, c’est une union réelle et totale, au-dela de tout ce qui est habituel ou imaginable:

cf. le vers 2 du distique le T g Lsx.)\ = s> L, «Ce nlest pas pour chercher
I’hospitalité comme hote que je suis venu 2 Mina»:

96 i)l Je e s s VRS-V VERCS VO POV SRR W [

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

L’union avec toi, méme quand elle est réelle, ne me suffit pas,
De grace, ne me parle méme pas de fantome irréel.

Si bien que la plainte de I’amoureux ne finit jamais, il ne cesse jamais de souhaiter ce
qui précisément ne se réalise jamais, au point que parfois lui échappe un cri d’impatience :
cf. le vers 2 du distique umb C.Hp\ Y :J.,e < /)\5} ij; le : «Comment se fait-il qu’a
cause de toi, de longanime je suis devenu volage 7 »:

o - - Z 2 - o -

N T O y;u;uﬁgwmu
Par Dieu, quand donc cette union écherra-t-elle, quand donc?

Quel bonheur, pour un amoureux, que tu t’unisses a lui, quel bonheur!

Il arrive pourtant qu’il lui semble que les voiles qui obscurcissaient la vue du visage de
I’Aimé soient sur le point de se soulever, et qu’alors lui sera donnée la pleine V1s10n de la
Face, comme I’indiquent les vers 21 et 22 du poéme da'j\.c\ QL.M.S\ J u’ J,Mu

«Dans le cortege des amoureux, j’ai déployé mes banniéres »:
3l ST Wy R R r
u‘““‘) u.ﬁl_e a W) e u.Lu L J.ﬁojj\ ub) J.b» NERNIS

Et si [mon Gme] voit et COm‘emple le visage de I’aimé,

o

dali

Alors, comme ma part et mon lot sont sublimes et me comblent de bonheur!
Voici venu le temps de ['union, 6 toi en qui je mets mon espoir,
Sois prodigue avec moi, affermis en elle mon ceeur et mes pas.

Mais nous ne sommes la encore qu’au stade de la priere, ft-elle instante et le vers 25
de la méme page reprend le leitmotiv de toute vie mystique: JJ\ /_Ja_;\ - J\ L, «0
Seigneur, montre-toi & moi, que je te voie », reprenant les termes mémes que Moise adressa
a la Présence que symbolisait le buisson qui brilait sans se consumer. Mais 1’on connait la
réponse négative qui lui fut faite: «Tu ne me verras pas». C’est pourquoi on ne manque
pas d’étre un peu surpris de trouver au moins une fois 1’ardente description de ce que fut
une experlence de T’union, et ici il n’y eut qu'un seul manteau: vers 1 et 2 du distique L
L L,.: Lo w.jé\ , «Qu’elle fut douce, la nuit que nous avons passée ensemble ! » :

> L) aus 5oV 3l ;;QL;&L;ZJ"%L;
Syl sl W s Y iy G ok

Qu’elle fut “douce, la nuit qite nous avons passée ensemble dans le méme manteat,
Tandis que dans [’étreinte, sa joue se collait a la mienne,

Au point de transpirer d’une sueur
Qui m’était parfum de rose! Tel était mon lot avec lui.

Il semble bien en effet que ‘Umar b. al-Farid nous confie ici avoir connu un moment de
cette extase tant attendue, ou enfin le Bien-Aimé a consenti a ’union, c’est-a-dire ou le
mystique s’est anéanti dans I’effusion de 1’étre divin.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital

97


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

b. Les métaphores de ['union amoureuse

Puisque c’est le langage amoureux qui semble le moins inadéquat pour exprimer
I’extinction en Dieu, Ibn al-Farid ne sera pas en peine d’utiliser nombre d’images parmi les
expressions habituelles de I’expérience amoureuse. J'en releverai essentiellement deux.

1. L’ amour du faon

Comme il le dit lui-méme: «Qui peut venir au secours d’'un homme éploré qui s’est
consumé de passion pour un faon ? Obtient-il de le revoir, le voila qui revit» (vers 1 du distique
L,u).; i3 Ol , «Il s’est consumé de passion pour un faon»). Ou encore: «Je suis épris d’un
gentil faon 2 la jolie taille fine, la passion et I’ardent amour lui ont donné sur moi tout pouvoir »
(vers 1 du distique le.’;- 23 o“-"“j i“") sz.a\ , «Je suis épris d’un faon a la jolie taille fine »).

Le faon symbolise évidemment le Bien-Aimé, c’est-a-dire Dieu, qui est paré de toutes
les qualités et de toutes les beautés, et c’est ce qui le rend si totalement désirable. En quoi
le faon exprime-t-il de facon sensible une telle beauté? D’une part, rien n’est plus beau,
plus gracile, plus tendre, que le faon, petit de la gazelle. Et d’autre part, rien non plus
n’est plus beau, aux yeux d’Ibn al-Farid, que le bel éphebe dans la fleur de I’adolescence,
et le désir qu’il provoque est suscité par la beauté qu’il incarne avec une sorte de perfection.

On se réferera a ce poeme (13l O[N] u.w.la > %» , « Pourquoi t'es-tu détourné de
moi, en sorte que le suc de tes levres n’a pu étancher ma soif ardente ?») ot Ibn al-Farid
décrit, non peut-étre sans quelque complaisance, le gracieux faon dont la beauté 1’a
bouleversé. Tout au long de cette description, et au gré des accents enflammés de la part
de celui qui est tombé follement amoureux, plane une savante ambiguité sur ’identité du
faon: s’agit-il du petit de la gazelle, ou du bel éphebe ? Sans doute ’'un et I'autre: on se
bornera ici a citer les vers 17 a 23 de ce poeme:

BYA I Bl 55 03y o od Kslay 8
HEE u_n (v o Ja G- ab;;’j s m,w\ -
(L5, sl LA Al g s;g J,J.\\ PR UV
e K e s

&7 J,p\,au (,j\’,l\ i \’s; S orp dJaL.A ik
3l Blnil Bl BB, Lo SRR SN v SR PR §
HERE P S W U F :C\;ianj (e ey

Le velouté de sa joue proteste contre son incarnat,
Mais son cceur a la dureté de [’acier.
Le grain de beauté au pommeau de sa joue a embrasé celui-la
Qui, éperdu d’amour pour lui, ne consent pas d’en étre délivré.
Fraicheur de ses levres brunes, si douces au baiser du réveil,
98 Avant qu’il n’ait usé du siwak, il surpasse le musc et lui a donné son parfum.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

Etre ivre de ses lévres et de ses regards ne m’est pas assez,
Tous ses membres me sont un échanson.
De sa taille fine, telle un rayon de cire, les ceintures ont glissé,
Tandis que ses doigts sont meurtris de ses bagues ajustées.
Minces et sveltes sont ses hanches, bien dignes de mon fervent éloge,
Sa taille a jugé ma louange excellente et s’y est conformée.
Il a du rameau U'allure gracile, de [’aurore son visage a la clarté,
Pareille a la nuit est sa noire toison, ondulant sur ses reins ...

On ne saurait étre plus explicite. L’exceptionnelle beauté du faon a totalement embrasé
Ibn al-Farid. Or, cette beauté est vénéneuse, car elle est telle, qu'on ne peut qu’y succomber.
C’est dire le caractere a la fois enivrant et effrayant du désir de Dieu. Car une fois qu’on
s’y est briilé, on ne peut plus s’en remettre, et comme il le dit au vers 13 du méme poeme:
e Oija_;’j , «Son cillade recele un maléfice». Un simple regard suffit pour ensorceler.
Mais c’est aussi I'invitation a I’extase, et c’est par cette ceillade que 'orant est admis au
seuil de la Réalité du Bien-Aimé. Aussi bien, le mystique ne saura-t-il que consentir a
I’abandon total a cette fascination qu’exerce si dangereusement le Bien-Aimé, puisqu’il n’est
pas d’autre chemin pour parvenir a I’effusion. Consentir a en étre possédé, c’est en méme
temps consentir a étre dépossédé de soi et a abandonner tout vouloir propre; c’est a la fois
le risque qu’il faut assumer, et la condition d’un hypothétique dévoilement.

2. L’amour des belles

Ibn al-Farid reprend bien des themes de la poésie classique, chantant aussi I’amour de
Dieu a travers I'image de l’attirance éprouvée pour la beauté des belles femmes. Assez
souvent, ces belles ne sont pas nommées: ce sont les belles en général, ou les jeunes filles,

ou les bien-aimées, ou la gazelle.

a. La jeune femme

Ainsi, la belle, symbole de la beauté, est-elle la jeune femme svelte du vers 20 du poeme
oLy Bl « O toi qui conduis les palanquins », belle au point que I’amour qu’elle inspire est
capable de vieillir prématurément le jeune homme, du fait des tourments dont elle est la cause :

fo R

JUEE [P ICN (R RN Bl e BB )

PN

Par ma vie, d’ordinaire, la passion pour la belle
Blanchit la téte du jeune homme brun.

Ou bien c’est la mention des jeunes filles ( Lzall), comme dans le vers 14 du poéme
&Y gyesl g_,..:\.e— U.A lus &40 , «Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?»:
G e e g 2l L ey
Les jeunes filles me font-elles voir, a Guwayr,
Les séjours ou Nu‘m passe le printemps ? Que d’agrément a ces lieux! 99

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Ou ce sont encore les belles ( Sood!) élégamment parées, comme aux vers 74-75 du
poeme Olbs¥! L. , «O toi qui conduis les palanquins»:
R N LT T
}"W;@yu; L;;LLJHJVSYWS
Lorsque tu contemples les frondaisons de Quba,
Et qu’apparaissent les belles dans leurs parures élégantes,
Comment ne serais-tu pas amoureux d’elles,

Et ne trouverais-tu pas suave ce qui chez elles me fut amer?

Ou c’est tout simplement la bien-aimée, celle dont I’amoureux est épris. Ainsi les vers 1
du poeme (s ).a\ u"’ )5 > J.:\ , «Fais circuler a la ronde le nom de celle dont je suis épris »,
et 72 du poéme L;:W?-i Lo us"'b L2l (,.x_, , «Porté par la brise du levant, mon cceur
incline vers ceux qu’il aime»: toute la suite de ce dernier vers va détailler les charmes de
la bien-aimée, et ce n’est qu’au vers 85 du méme poeme, qu’on pourra supposer qu’il s’agit
de Layla, et encore uniquement parce qu’est mentionnée la tribu des Banii ‘Amir, ce que
d’une certaine fagon confirme le vers 100, qui parle de ‘Azza, autre facon de nommer Layla

(vers 72):

¥ 8 o °zs -0 - A0, - o - <

Ls_';vk.o.s .X.A U.M.H L;.k.’\.e 6J.w w,e.a_’\j M\ sl oG

Elle s’en est allée, elle, la douceur de mon existence, avec ma vie elle a passé,
Les griffes de la séparation ont dévasté mes jours.

On peut s’interroger sur I’identité de la «fille des Bani Sa‘d» mentionnée au vers 48 du
poeme u_gl,,o _)UL wu «Mon ceeur me conte que tu es ma perte», car il y a
beaucoup de tribus qu1 portent ce nom. A moins qu’il ne s’agisse plus précisément de la
nourrice qui allaitait le prophete, et dont il est connu qu’elle était d’une tribu ainsi nommée.
Dans ce cas, il s’agirait sans doute d’une beauté surtout morale.

Ou bien encore, le poete parle des femmes de telle ou telle tribu ou de tel ou tel lieu,
qu’en général il rencontre au cours d’une des étapes de son pélerinage et dont la beauté
I’a laissé sans défense: cf. le vers 12 du poéme ny J}A.“ ;,.;L>- o Jug d,:\ , «Est-ce un
éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?»:

P Se s . e py . TN TR
Ble o pl sl guee e P e ST LB
Les femmes de ‘Alig aux regards chastes et irisés de noir
Gardent-elles mon alliance a jamais, ou est-ce forclos ?

100

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

b. La gazelle
Autre métaphore pour désigner la belle dont il est épris: cf. le vers 5 du poeme 5 b
IS w}J\ JUs ., «C’est entre le fruit du lotus au détour de 'oued et ses ombres» :

P P o 8 o -~ © o - - P o ,,0
Ay olen 5 A V‘L" sies o anls Ui JUg
Demande a la gazelle dans son gite si elle a connaissance
De [’état de mon cceur, et de ’amour que je lui porte.

Naturellement, la gazelle, comme les femmes, les belles, les bien-aimées, désigne le Bien-
Aimé, c’est-a-dire Dieu. Ce sont encore les mémes gazelles que cite le vers 13 du poéme
@Y Syl cols ] o K\ BJ;\ , «Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr ?»,
ou il s’agit du mot L.J> , pluriel de &i.J> , qui désigne la jeune gazelle, et qui est
couramment employé en poésie pour désigner la jeune fille. On trouvera la méme mention
dans le vers 1 du poeme Bs\}fé Jaa.a—l , «Préserve ton cceur», ot 1’on a le pluriel <Ll , qui
pourrait s’appliquer au jeune homme ou a la jeune fille:

B - - . - 2 ° 4 - -0 Zg /./o/ﬂ o//iﬁ 2 o . -
C’LA d).}: sz (\ L@-/ﬂ Q.o.ﬂ L’.X.:.’u /u.:.:.o_e)\ L~.~J¢ &j
Est-ce que les gazelles de Ragmatayn y résident encore aprés notre départ,
Ou quelque chose les en a-t-elle empéchées ?

RSP WP T P A IR

Préserve ton cceur, si tu passes par Hagir,
La ou sont les gazelles, car I’entour de leurs yeux est comme le tranchant du glaive.

c. Les noms des belles

La plupart du temps, la belle est nommée, et I’on trouve chez Ibn al-Farid une douzaine
de noms de femmes qui symbolisent la beauté parfaite, avant-gofit, si 'on peut dire, de
celle que I’on contemplerait si I’on était admis au dévoilement de la Face.

— La belle la plus nommée, c’est bien entendu Layla 1’Amirite, celle qu’aimait Qays, de
la tribu des Banii ‘Amir. Layla est tenue pour le symbole méme de la beauté. Dans le vers
2 du poeme =Y G °“>!L; d)_: ua_,uej‘ , «Est-ce la lueur de I’éclair qui a étincelé a
"Ubayriq ?», elle est présentée comme illuminant la nuit du rayonnement de sa beauté, d’une
beauté telle qu’elle en est presque insoutenable, a 'instar de I’éclair aveuglant qui étincelle
dans les ténebres. Il faut naturellement interpréter cette image comme la représentation du
dévoilement de la Face divine:

s LA 2 S RO

—n\

1 ol (./T
Ou est-ce Layla I’Amirite, apparue dévoilée dans la nuit,

Qui a transformé le soir en matin ?

101

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

La méme image est reprise au vers 1 du poéme S&J ° W5 & 56 J», «Le feu de

Boy 2

Layla a-t-il surgi dans la nuit?», et au vers 1 du pocme ny Byesl ;,.;L>- o g &4,

«Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?»:
V.uu ;\MJ\ ; CV d)b r‘ vL U UL BV OU A C ¥
Le feu de Layla a-t-il surgi dans la nuit, a Diu Salam,
Ou est-ce un éclair qui a fulguré a Zawra’ et a ‘Alam?

S e e s ] BT NS E VR e
Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr,
Ou bien les voiles se sont-ils soulevés du visage de Layla?

D’ailleurs, un poeme entier est consacré a Layla: ny Byesl ;,.:L>— o o G J_,/T , «Est-ce
un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?» (second poeme du méme titre, de
60 vers). La principale qualité de Layla est toujours son illuminante beauté, qui fait palir
celle de la pleine lune. Elle représente a tel point 1’'idéal de la beauté, que le pocte ne
cherche pas a la «détailler». Il ne décrit ni sa taille, ni ses yeux, ni ses levres, qui ne
peuvent étre que brunes, il ne parle tout au long du poeme que de sa beauté, qui I'a
ensorcelé ; ainsi, le vers 32:

< - 8 fo $a_ <0 © P - -
Layla parmt-elle, je ne suis plus que regard,
Me parle-t-elle en confidence, je ne suis qu’audition.

Elle dispose d’ailleurs de plusieurs noms: tantot par exemple 'Umm ‘Amr (vers 12), qui
est une forme de lagab, et invite d’ailleurs a voir en elle le symbole du Dieu créateur,
tantot ‘Azza, nom que I’on trouve au vers 100 du poeme w;—ﬂ (2 u“b L..,a_ib r.x.;
«Porté par la brise du levant, mon ceeur incline vers ceux qu’il aime», et au vers 3 du
poeme @Y ) yeil g_,.:\:- u-" s G J.,\ , «Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du co6té de
Gawr ?», et qui n’ est qu’une autre facon chez certains poetes de désigner Layla:

e W B Y Ul Lo AV e
Assurément, plus ne m’est aprés Tayba de séjour agréable,
Apres avoir quitté ‘Azza, [’opprobre seul est mon lot.
- L0 S0 o . -8 “}/g 2 L0 °og - < fo “%
C"L.a 6 & J.Jaf' r\ 6;“—” r\./’ Jia-\.a- e (1 C\.e L;A‘J} J.m.’\

Est-ce I’arome de la lavande ou la senteur de Hagir qui s’est répandu
A La Mekke, ou le parfum de ‘Azza qui s’est exhalé ?

102

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

Les autres noms de femmes sont moins fréquemment repris. On relevera:

— Rayya, dont le nom méme évoque de belles formes gracieuses: cf. les vers 17 et 124
du poéme Oy B, «O toi qui conduis les palanquins». Par comparaison, ‘Utb et
Salma, quelque belles qu’elles soient, ne sauraient attirer Ibn al-Farid; elles servent en
quelque sorte de faire-valoir a Rayya:

P 25 . 23 - ° z -
1l préfére cacher le mal qui l a attemt,
Pour éviter la réprimande de ceux qui seraient instruits de son amour pour Rayya.

o - < /o 2 PR / -
‘Utb ne m’a pas console, Salma m’a abandonné,
Les gens du quartier m’ont empéché de voir Rayya.

— Nu‘m: cf. les vers 25 et 27 du poeme ;':L-\ 52 @ «Il n’est d’autre loi que I’amour »,
ot Nu‘m est présentée comme ayant triomphé de toutes ses rivales. Elle est de ce fait le
symbole de la perfection divine, dont les qualités sont telles que tout en effet disparait devant
elle, rien ne pouvant évidemment lui étre comparé. C’est dire 1’agrément qu’il y a a
contempler le visage de Nu‘m, comme on le voit au troisieme vers ci-dessous (vers 14 du
poeme C«\I Byesl ;,.:\:— o RVt J_;\ , «Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de
Gawr?»):

JMLQ_,L;MJM‘\JW md}.ﬂdmgw\m”j
Que peut-on dire de moi, si ce n’est:
« 1l est tout occupé de Nu‘m». Oui, je le reconnais.

2 - - 0 & o . . - - - B o & o s - O

JA}VJM%YJLSM dawl e °;l‘-‘-’g5)“°("*"w"‘"‘ \Sl

Si Nu‘m, d’un regard, m’a accordé sa faveur,
Que Sa‘da ne s’occupe pas de me rendre heureux, que Guml ne cherche pas a
se bien conduire avec moi.
5o e Lo os 3 . o s % e
AL UL e e ol sm sl T LS s
Les jeunes filles me font-elles voir, a Guwayr,
Les séjours ou Nu‘m passe le printemps ? Que d’agrément a ces lieux!

Quelques autres noms sont seulement mentionnés :
— Lamya’, au vers 35 du poéme oLy B, «O toi qui conduis les palanquins »,
qui désigne la jeune fille aux lévres brunes ou rouge foncé, ce qui est percu dans la tradition
arabe comme un critere particulier de beauté:

wu,a .«,e&\d.bd\u.egjﬁt T e UU LS5

103

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Pourquoi blame-t-il, au sujet de Lamya’, un homme qui obéit a I’amour,
Mais qui, s’agissant de semonces, est plus désobéissant que les gens de ‘Usay ?

— Mayya, dont on loue aussi la beauté des levres brunes aux vers 50-52 du méme poeme:

L5;:u\ \_ﬁ,u@bwg’j L@tg.?j fw w* \j o7

°o -0 /:/, B0 T ¢
Apres celle des dunes, aucune demeure ne m’a plu;
Je ne puis admirer personne d’autre que mon aimée Mayya.
O quelle nostalgie m’inspire la clarté de son visage,
Et que mon ceeur a soif de ses levres brunes!
De ses levres et de ses yeux, je suis ivre,
Et chacune de ces ivresses m’emplit d’émoi.

— Lubna, qui est belle certes, mais cependant pas comme I’aimée dont parle le poete au
vers 20 du poeme L;"“"j Lo u“b LMASL: ('.x_: «Porté par la brise du levant, mon cceur
incline vers ceux qu’il aime»:
~048 o 8. 0 o

Colg Cenl @.J L@-:.?L@—!j o.b-j_s uw;s \J.P Jaj.n_’
Par ’exces de mon désir, j'ai réduit a néant le souvenir de Qays et de sa passion,
Et sa beauté éclipse celle de Lubna.

— Rugayya, symbole, au vers 84 du poeme o5 B, «O toi qui conduis les
palanquins », de la beauté absolue, c’est-a-dire de la Face divine:
o /J .- L0 - o - -
;99) J,,aj LsJ\ ngj_’ ;s'ng" L el g2 kil bl
O toi qui aspires a de grandes choses, défais-toi de toute prétention,
Ce n’est pas par des incantations que tu parviendras aux faveurs de Ruqayya.

— Salma partage avec Layla ce privilege d’illuminer de sa beauté I’endroit ou elle se
trouve. Ainsi, son sourire, alors qu’elle se trouvait dans la vallée de Gada, avait la brillance

d’un feu de tamaris, comme le dit le vers 2 du poeme ny fd\ ;,.:L>- o [« d J,:\ ,
«Est-ce un éclair fulgurant qui est apparu du coté de Gawr?»:

2o - . - -0 s 0.

il GG e LT p el sk WG T s el

Est-ce le feu de tamaris qui a brillé lorsque Salma était dans la vallée de Gada,
Ou est-ce elle qui a souri de ses dents semblables a des larmes ?

— Sulayma, qui pourrait éventuellement étre confondue avec Salma. Au vers 4 du méme
104 poeme, sa vue embrase le coeur de ’amoureux éperdu de désir et qui en devient esclave:

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

é\j;,.:.\\ww.;\éz\y M@L}ALQNVJY‘

Est-ce Sulayma, je me le demande, qui se tient
Dans l'oued Himd, la ou ’amoureux est éperdu de désir?

- Sa‘da et Guml enfin, dont parle le vers 27 du poeme ;,_i-\ s» , «Il n’est d’autre loi
que I’amour», sont en quelque sorte des beautés «de second ordre», elles ne sauraient
soutenir la comparaison avec Nu‘m. C’est aussi le sort de ‘Utb qui, au vers 124 du poe¢me
Oy Bl «O toi qui conduis les palanquins», ne saurait étre comparée 4 Rayya.

Quelles sont les caracteres de ces beautés, tant les belles que le faon?

— En premier lieu, les yeux sont ensorcelants, et les paupicres y ajoutent, qui ont deux
degrés de beauté: soit elles sont brunes parce qu’elles sont enduites de kohol, soit elles
sont brunes naturellement. Le vrai amateur ne se laisse pas tromper: dans le premier cas, il
s’agit d’une beauté artificielle, dans le second cas, il s’agit d’une beauté naturelle. C’est
d’ailleurs 1a un théme classique, qu'on trouve par exemple chez Mutannabi. Cf. le vers 8
du poeme L,.i—\ s» 1 «Il n’est d’autre loi que I’amour» :

ﬁoﬁ:\ﬂ//:\\; L;;wﬂo/j /ow‘/j \ 1};}
Dis a celui qui a succombé a ’amour: tu en as payé le prix jusqu’au dermer sol
Et dis au fat qui prétend a 'amour: ['eil enduit de kohol est loin de valoir la
paupiere naturellement brune.

— En second lieu, les Iévres sont brunes ou rouge foncé, comme I'indique le vers 51 du
poeme Oy Bl «O toi qui conduis les palanquins ». Les Iévres de la bien-aimée sont
comme une vasque d’eau fraiche, elles seules savent vraiment désaltérer, comme le dit le
vers 6 du poeéme /ﬁ’;\/}; Jav—l , «Préserve ton coeur » :

LA o8 - 2 . 2 2 o 2 B

)gu Sl eisy A = ;)\j PRV O VG SRV
Vers ses levres brunes, je suis revenu, assoiffé, j’étais le plus altéré des voyageurs allant
a laiguade,
L’onde pure me fut interdite, j'étais pourtant le plus désaltéré de ceux qui
revenaient de [’abreuvoir.

Les levres rouges sont d’ailleurs parfois assimilées a une coupe de vin dont elles refletent la
couleur rouge : en quelque sorte, I’amoureux boit I’ivresse aux levres du Bien-Aimé: cf. le vers
36 du poeme sl s bl S = Lgf.« , «Nous avons bu a la mémoire de I’ Aimé un vin » :

2 0 .8 . /, //o/ ° T PR

Prends soin de le tenir pur, veille a ne le mélanger

Qu’au suc des levres du Bien-Aimé.
105

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Le parfum des levres ajoute d’ailleurs a leur beauté, et rivalise méme avec le fumet du vin,
comme ’indique le vers 53 du poeme Olxl>¥l $BL | « O toi qui conduis les palanquins » :

) /Js fo ) 2 ) - e

@)j\j*‘-"—.’.‘*-sju-“*-sj &-M-“-:—.’ \J.S\ W)u.ﬁéj‘j
Le vin lui-méme s’enivre du parfum de ses levres,
Devant leur douceur, le miel s’incline, épris.

— En troisieme lieu, la taille est fine et ondulante, tant elle se meut avec grace, comme
le laisse imaginer le vers 27 du poéme (Ssai u"’ S5 %1, «Fais circuler a la ronde le
nom de celle dont je suis épris » ! ’

. 8o . B o 7 8 Lo . o B
Elle a ondule et nous avons pensé que chaque mouvement qu elle ébauchait,

Etait comme un rameau dans une dune que surmonte une lune pleine.

Une croupe quelque peu charnue, selon la grande tradition, n’est pas faite pour déplaire:
cf. le vers 1 du distique Ligags oi5al , «Je 'aime svelte»:

o . o . 280 &8 3 P o . o0 . 8 8 .0 .
a2y pF A J—’H’ ).L.J\S JJJ.S\ J.‘.a_r Ln_@_a.g.a o\j.ﬁ
Je 'aime svelte et a la croupe lourde,

Comme la lune en son plein, sa beauté surpasse toute description.

Encore que le poete affirme parfois sa préférence pour le garcon aux hanches étroites:

vers 22 du poeme 153LJ 2Lad st.b %o , «Pourquoi t'es-tu détourné de moi, en
sorte que le suc de tes Tevres n'a pu etancher ma soif ardente 7 » :

- . - -0 & o - 4 ¢ o P [ [
Ls.)\}d sl olias J\J_j — _::.M..,J\ e WL& d-’j u.gj
Minces et sveltes sont ses hanches, bien dignes de mon fervent éloge,
Sa taille a jugé ma louange excellente et s’y est conformée.

— Une peau douce, une joue doucement veloutée rehaussée de quelque incarnat, ajoute a
la séduction, comme le laisse entendre le vers 17 du méme poeme, séduction qui sera encore
plus forte si un grain de beauté se rajoute ici ou la (vers 18 du méme poeme), et pour
couronner le tout, un accroche-coeur ne peut manquer de faire réver (vers 2 du distique

Lighgh oIl | «Je 'aime svelte»):
\/Jyjjd\ ‘\.Al/g %\.LLL_; O(_}K.;-:j °JJ_3 U"‘ o.k.>- MLAA_; g_,_/g:w/j

Le velouté de sa joue proteste contre son incarnat,
Mais son cceur a la dureté de [’acier.

z
~ -0 © e 70 o 2

\:LA.AM“'/" | u"% R 4_; ;}AM' :

G al) Jb Vs
106

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

Le grain de beauté au pommeau de sa joue a embrasé celui-la
Qui, éperdu d’amour pour lui, ne consent pas d’en étre délivré.

Qu’il est beau, I’accroche-ceeur en forme de waw de sa tempe, lorsqu’il parait!

- P o & P -

L - 4t )‘j u.w.a-/g‘ Le
O Seigneur, puisse ce waw étre celui de la tendresse!

— Une belle chevelure brune qui tombe a foison jusqu’au creux des reins fait ressortir la
blancheur du visage, et fait songer a 1’éclat de la pleine lune illuminant la sombre nuit:
vers 23 du poeme I3l L] st.b = s , «Pourquoi tes-tu détourné de moi, en
sorte que le suc de tes levres n'a pu étancher ma soif ardente ?»

P P S0 Z 5. o Z P P - Zu . o 2 -
1l a du rameau Uallure gracile, de ’aurore son visage a la clarté,
Pareille a la nuit est sa noire toison, ondulant sur ses reins.

— D’élégants et soyeux vétements, de somptueux brocarts, mettent en valeur la beauté,
encore qu’aucune soie ne puisse rivaliser avec la douceur de la peau: vers 65 du poeme
oLy Bl «O toi qui conduis les palanquins», et vers 16 du poéme précédent:

o .3 ool . o . s IS
S gl i gos P Sl S
Comme une fiancée, elle est exposée dans la soie,
De San‘a’ et les brocarts de Huway.

- 28 i - L8 . /o/
\JY u,a.a.a.J\ w\ﬁ ;,_Hj L.»..e.s\ J.w_: 6'1'; 4...9\..]4.5 ;,_’)‘
Sa délicatesse surpasse la senteur de la brise du levant,
Son goiit du luxe est tel qu’il ne peut endurer de s’habiller méme de soie.

— Enfin, les parfums jouent un grand role. La bien-aimée, ou le bien-aimé, répand toujours
un parfum si suave, que le musc lui-méme en est jaloux: vers 17 du poeme J’ Zae e
C_@_L\ s d\Jo— Y|, «Dans I'aréne ot s’affrontent les prunelles des yeux et les coeurs » :

o -0 8 -
u.a,-)\ afidw%b@)w Léf.u J.Ml\ J\.euma...’ dlﬁ
Lorsqu’il respire, le musc avoue
A ceux qui connaissent son parfum, que ¢’est de son souffle que vient son effluve suave.

Le parfum est aussi un avant-godt du paradis, ce qui est un théme classique, mais pour
le mystique, c’est surtout la prescience du dévoilement de la Face. D’ailleurs, lorsqu’est
mentionné le nom du Bien-Aimé, un ardme se répand en tout lieu, prélude a la douceur et
a la suavité de la rencontre: vers 51-52 du poeme YWs %5, «Sois fier de ta séduction» :

2 ¢_8 Lo , 2, 08 . S0

] Ao ;; Loz M\ 3 107

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

R o - [ o P “ L L8 - A ﬂ.//
\S\MU.GJ_‘.&A;D B9 /J\.’J.fg.efrud\ é).ﬁ.e_“’j
Le musc répand sa fragrance partout ou est mentionné mon nom,

Depuis que tu m’as convié a embrasser tes levres.
Le parfum répand sa bonne odeur en tout lieu,

C’est la mention de ton nom qui constitue ton arome.

4. Esseulement, douleur, séparation, ou 'union refusée

L’idéal du mystique, le but de toute sa quéte, reste donc l’union, I'intimité avec son
3 < 7 .o 4 o~ K .
Créateur, selon ce que dit le vers 7 du poeme | 5 cls 4| L&, &> » «Accrois en
moi 1’éblouissement que me vaut I’amour immodéré que je te porte»:

- @ 3 0 0 o L

J’étais seul en téte-a-téte avec le Bien-Aimé, et nous avions en commun
Un secret plus subtil que la brise en son passage.

Ce téte-a-téte, c’est en effet I’expérience de 1'union, celle que le mystique a désirée depuis
toujours, et qui comble tous ses espoirs, car il a alors le sentiment que 1’amour de Dieu
répond au sien, puisque, pour qu’il y ait téte-a-téte, il faut bien étre deux. Cette expérience
culmine dans le dévoilement du mystere divin.

Le mystique est alors au comble du bonheur, car la proximité avec 1’aimé rend enfin
possible I’union, toute distance abolie: c’est I'ivresse de 1’extase, dans cette expérience unique
ou nul ombre ne ternit la joie de I’amant. Qu’importe alors que la vision de Dieu ne soit
que partielle, car tous les voiles ne se sont pas soulevés, et qu’importe qu’elle n’ait duré
qu’un instant: vers 5 du poeme (:{.\M.,- L;M Jalaf , «Je contemple l'intime de votre
beauté » :

P -~ 5. o. 7 .. P # -~ 2 ) - -~ 0 - -8 2 o
L>_S elsy Jia o~ oL 1 L::z-\) cS L G L"g/.u\/o u_l_,j
J'ai obtenu ce que je voulais bien au-dela de mes espérances,
Quel ravissement si cela avait pu étre complet et durable!

Mais cela, c’est I’idéal, c’est I'espérance perpétuelle du mystique, mais c’est une espérance
toujours décue. Et pour quelques rares vers chantant la lumiére du dévoilement et la joie

de la rencontre, il en est beaucoup plus dépeignant la souffrance de la séparation et
I’esseulement de la nuit obscure qui sont le lot plus ordinaire du soufi.

108

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

a. Le délaissement

Ibn al-Farid est d’emblée sans illusion, il sait que 'union convoitée est impossible, et il
se contente de moins: pourvu que I’Aimé ne lui tourne pas carrément le dos, il se satisfera
2
de sa froideur: vers 16 du potme | s» , «Il n’est d’autre loi que I’amour» :

8o . P ° 30 . PP o 8. o o o S_o 30 . 2 - . -
Si c’est mon lot que vous me quittiez, sans toutefois vous éloigner,
Pour moi, c’est dans ce délaissement méme qu’est ['union.

11 faut bien d’ailleurs qu’il interprete en sa faveur la dureté de 1’ Aimé, sinon il perdrait ceeur.
En effet, aucun mystique ne peut faire I’économie de la nuit obscure, c’est-a-dire 1’expérience
de I’absence de Dieu. Si I’on interprétait cette absence selon ce qu’elle parait, selon les termes
de la logique ou de la raison, il y aurait une seule réponse possible : Dieu est absent, ou Dieu se
tait, ou Dieu se détourne de moi, ou Dieu ne m’aime pas. Mais ce n’est pas ainsi que I’entend le
mystique : parce qu’il congoit la dureté du Bien-Aimé comme une preuve d’amour a son égard,
I'absence de Dieu est per¢ue comme le signe caché de sa présence. Méme silencieux, méme

/o..

lointain, Dieu est 1a, comme le dit le vers 41 du poeme Y‘Y , «Sois fier de ta séduction » :

S50 o ’3}}, ¢ o 8 ¢ B o8

C’est quand tu es loin de moi que tu te fais proche,
Et c’est de la tendresse que je découvre dans ta dureté.

De toute maniere, Ibn al-Farid sait bien que la vie mystique est un risque et une aventure.
C’est 1a une constante de 1’expérience de tout mystique: rien n’est plus dangereux que la
voie qu’il a choisie, c’est-a-dire la voie de I’amour, car Dieu se conduit en tyran envers sa
créature. Celui donc qui s’aventure sur ce chemin fait d’embﬁches et de souffrances doit

s’attendre a bien des tracas: vers 23 du poeme L;o.lwe JJL s u“b «Mon cceur me
conte que tu es ma perte»: i - i
Gl WU s s e Sl g r‘,.S Uit A,

A qui veut s’exposer a [’amour, je dirais:
Tu as pris le risque du malheur, consens d’en étre la cible.

Cela participe d’ailleurs d’un pessimisme fondamental au sujet de la conception qu’il se
fait du bonheur. Son désir, évidemment, serait de jouir de la beauté, de passer ses jours avec
la bien-aimée, ou avec les aimés, ou avec le jeune faon a 1’ceillade ensorceleuse. Il voudrait
connaitre sans fin les faveurs de 1’aimé et célébrer sans cesse 1’union dans de joyeuses beuveries
ou regneraient la joie et les chansons. Mais le verdict que lui enseigne I’expérience est sans
appel: vers 85 du poeme Oy B, «O toi qui conduis les palanquins »:

0,0 - - o s0 2

L5'€" ng-l-*-u-" LQ)—@—’ d\ G vy d\j u.a-p..e_’ V.M.ﬁ\j u.e\.au @) 109

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Va sain et sauf, tire profit de mes conseils,
Et si tu prétends a aimer, prépare-toi a l’épreuve.

La folie de son amour conduit méme le mystique a une vie d’abjection. En butte aux
moqueries de ses contempteurs, il ne se retranche derriere aucun faux-semblant, ne cherche
pas d’excuse, n’a aucune justification a leur opposer. Plus méme: il semble avoir quitté le
droit chemin, et il est I'image méme, aux yeux du censeur rigoureux, de I’égaré qui a
abandonné la voie droite: vers 44 du poeme t,,_i-\ s» , «Il n’est d’autre loi que I’amour » :

I P o . % - PR Lo R . ¥8 -
Jj;g@\@f&jjij Ladl oslbedd) o L 3
[Adonné] a son amour, j’ai troqué le bonheur contre [’abjection,

J’étais égaré, ma raison, par l’amour, était empéchée de suivre la voie droite.

b. La maladie d’amour

C’est qu’il est malade d’amour, et que ce mal est sans remede. Ce mal va peu a peu
I’anéantir, il n’y a pas d’espoir, et il ne s’en remettra pas: vers 16 du poeéme u-‘ :,5 ; ")f\
s») , «Fais circuler a la ronde le nom de celle dont je suis épris»: ’

- -8 I 2 - . 2 - g 3 P 2 <
2 ol o gl i =

La maladie d’amour m’a jeté bas, mes flancs sont meurtris,
De mes paupieres suppurent sans fin des larmes de sang.

Si bien que tout son étre va se ressentir des affres de ce mal lancinant qui le conduit
lentement et sirement vers I’anéantissement. Certes, il peut parfois y avoir une certaine
douceur dans D’attente, dans I’espoir, dans la prescience de la venue, dans I’espérance du
dévoilement, mais cet espoir est toujours décu. Si bien que cette douceur ne résulte pas de
la contemplation du Bien-Aimé, mais de I’illusion que se fait le mystique de la possibilité
de cette contemplation, comme le dit le vers 4 du poeme 5B Ol jiid\ u_l_o S5, «Un
autre que moi pourrait se consoler de la perte [de 1’Aimé]»: «Son propos est exquis, mais
d’une douceur qui produit 1’amertume. »

Les ravages que cette aventure produit en lui sont sans appel, et Ibn al-Farid les décrit
non sans complaisance: en premier lieu, il s’amaigrit, n’ayant plus de gofit a rien, il est
méme maigre a faire peur. Exténué, anéanti, il sait que sa seule chance de salut elit été,
avant qu’il ne soit trop tard, de se guérir de I’amour. Mais c’est justement ce a quoi il ne

saurait consentir: vers 100 du poeme Olds¥) ol «O toi qui conduis les palanquins» :
& s./ "j. j/s.‘; Ls_,j_l_M S u_g)_S ij

La seule chance de salut pour moi eiit été de me guérir de [’amour,
Et de te désapprendre, mais mon lot avec toi est la divagation.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

Si bien que le tableau de 1’état ot 1’a conduit sa passion est saisissant: vers 43-46 du
poeme 13LJ Ald st.lo o %o , «Pourquoi t’es-tu détourné de moi, en sorte que le
suc de tes lévres n’a ‘pu étancher ma soif ardente ?» :

HEEESHE ] P Qi‘;n w,u o~
Blaies aniiy slendl s Bls e s Lo Wb
BIIE) eslif] b ekl BRI VA RS
Bis e b Gall L 3 W) G s s

1l est altéré de soif, et ses flancs disent la tristesse sous laquelle ils ploient;
Nulle panacée ne peut la réduire, il s’y est plié, soumis.

Souffrant sans tréve, il est rongé au tréfonds, son ultime soupir lui a été oOté,
Le sommeil qui le fuit a fait de lui I’égal de Mimsad.

Un mal lancinant est son lot,
Il a fait de son corps une plaie purulente.

1l a montré le deuil et l'affliction qu’il endurait,

Lorsque, sa jeunesse mourant a ses tempes, il ne fut plus que mutilation.

II a perdu le sommeil, et I’insomnie qui est désormais son lot est sans remede. Le
sommeil est mort entre ses paupicres, et ses larmes lavent le cadavre de son sommeil comme
I’eau lave le cadavre du défunt. Il n’y a aucun espoir, car le remede serait ’avénement de
I’aimé, et c’est justement ce qu’il a cessé d’espérer: vers 22 du poeme ;,_i-\ S «ll
n’est d’autre loi que I’amour», et vers 13 du poeme sz.a\ u"’ )5 > J.:) , «Fais circuler a
la ronde le nom de celle dont je suis épris»: -

20 2 s o °o s NP 2 2 L3 . °
L’insomnie hablte mes paupiéres, d jamais,

Mon sommeil y est défunt, mes larmes sont ses ablutions funéebres.

o £ o - of 0 s

B S EPEe 6*@—% O > e ")
J'ai perdu le sommeil, pour moi le matin ne viendra plus,
L’insomnie est mon lot, mon désir s’accroit.

Aussi connait-il surtout les larmes ameres de la déception: c’est la son lot quotidien.
On sait que le don des larmes est un phénomene recherché par les soufis, car il laisse
présager 1’émotion de la visite attendue. Mais ici, il ne s’agit pas de cela, il s’agit seulement
des larmes brﬁlantes et ameres qui expriment sa douleur et sa déception : vers 10 du poeme
L;o.lwe 51.;\.; 6..;.3\}:_’} u“b , «Mon cceur me conte que tu es ma perte»:

-0

/g};w..U\ /&}AWJJL/: o;',.;;twj L;':;'}' L@.:j_a:- UM Coes d\ 95 \1

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Pourquoi s’étonner de la parcimonie de mes yeux a mouvoir leurs paupieres ?
Ils ne cessent de verser des pleurs en abondance.

Si bien que I’issue de tout cela ne peut étre que la mort, comme le dit le vers 1 de ce
méme poeme: «Mon cceur me conte que tu es ma perte». L’Aimé est celui par lequel le
mystique court a son trépas, lequel peut se concevoir a deux niveaux: d’une part, I’agonie
physique de I’homme exténué, et d’autre part, I’extinction du soi dans la Réalité divine, ce
qui, au cceur méme de la mort, manifeste malgré tout ’espérance absolue. C’est sans doute
la raison pour laquelle, malgré le caractere tragique de son expérience, I’amoureux ne renonce
pas, comme le suggerent les vers 6 et 7 du méme poeme :

Sl e L i b
PEPR 1] RE ] VAU [WAN [ e RVER[H

Aie pitié de mon dernier soupir, compatis au sort ou tu m’as laissé,
Le corps exténué, le coceur a l’agonie.

Car ’ardent amour ne renonce pas, méme si s’estompe ['union avec I’Aimé,
Mais l'endurance s’éteint, lors qu’est ajournée la rencontre.

c. L'expression hyperbolique de la souffrance

Le caractere excessif de la souffrance endurée s’exprime dans des images qui peuvent
nous paraitre tout aussi excessives (et qui d’ailleurs, il faut le reconnaitre, n’ont pas toujours
une grande valeur poétique). Cet exces s’exprime d’ailleurs également quand tout semble
aller bien que quand tout semble aller mal. Il faut comprendre surtout que, de toutes les
manieres, nous sommes ici hors des frontieres du raisonnable. On a déja dit qu’un observateur
faisant usage de sa raison considererait le mystique comme un insensé, un fou ou un égaré.
Mais celui-ci n’en a cure, car ce n’est pas la raison qui le conduit, mais précisément, cette
folie et cette démesure qui sont le caractere mé€me de la passion d’aimer.

Ainsi, au moment ou, apres avoir dit combien il se languissait de la visite de 1’Aimé,
Ibn al-Farid se rend compte qu’il ne peut tant espérer, il ira jusqu’a dire qu’il se contentera
de baiser de ses paupicres la poussiere de ses pas: vers 20 du poeme YY3 & , «Sois fier

de ta séduction » :
P 2 o o - o - L0 . - - 0. 2 o 8 - ¢ - o
s\| 5 i .2 . . i = A ol
Ce qu’ardemment j'ai désiré m’est hors de portée,
Pourrais-je seulement baiser de mes paupieres la poussiere de tes pas?

Ou bien, non seulement il acceptera sans hésitation 1’arrogance de 1’Aimé, qui pourtant
le tyrannise, mais méme il en rajoutera: c’est sans aucune réticence qu’il se briillera aux
braises du tamaris pour satisfaire ce qui n’est qu’'un caprice de 1I’Aimé, et c’est sans réserve

112 qu’il s’humiliera a poser sa téte sur le sol pour que I’Aimé puisse commodément poser son

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

pied sur sa joue. Ibn al-Farid est prét a tous les sacrlﬁces a toutes les humiliations, a tous
les avilissements: vers 31-32 du poéme L;o.l.va JJL '"1).53 L;Jﬁ «Mon coeur me conte
que tu es ma perte »: i - o

o S L G e e e e U6
u_gi.:w ('Jj LAJ‘ ::.;.:,o/jj \_Joj./o L5J~.>u LS;‘;J; u"’ d\f j)

S’il me dit dans son arrogance: tiens-toi sur les braises du tamaris,
Soumis, je m’y tiens, sans délai.

Ou s’il lui prend fantaisie de mettre le pied sur ma joue,
Je la pose a terre, sans réserve.

D’ailleurs, loin de fuir les tourments que lui inflige celui dont il est épris, il les appelle
au contraire, et s’exalte a trouver de la joie dans I’épreuve que lui inflige I’Aimé: vers 11-
12 du poéme 6’4\3 Sy J’ 2% 3 Lo, «Dans I'aréne ot s’affrontent les prunelles des

yeux et les cceurs » :

/oﬂ - - o o -~ o - o ¥,
- o .- o - o~ 0 - /“@../ o_ﬂ./
C«'L\Lﬁ'l&dn"‘ d‘ V';‘LSQJ"}Y éﬂjw S-Sy L ey Jeg
Tourmente-moi a ta guise, mais de grdce, ne te fais pas lointain,
Je suis pour toi I’amant le plus fidéle, en tout ce qui te plait, je mets ma joie.
De [ultime souffle de vie que tu m’as laissé, prends ce qui reste,

A quoi bon I’amour, s’il ne terrasse les ccoeurs?

Et de fait, I’amoureux est consentant a son abaissement, plus encore, il y trouve sa joie:
vers 37 du poeme 13LJ LJ dw.b = %~ , «Pourquoi tes-tu détourné de moi, en
sorte que le suc de tes levres n'a pu étancher ma soif ardente ?»:

\;\’,uwt Vil Sy L ol ) A e Llus
Je le jure, par celul qui m’inflige de si doux supplices,
L’abaissement ou il me tient m’est délice.

L’abondance méme de ses larmes dépasse ce qu’on pourrait imaginer, et les images
hyperboliques que choisit Ibn al-Farid montrent a suffisance I’exces de sa peine Ainsi, ses
larmes dévalent en torrent (vers 50 du poeme I3Lo) #LoJ st.b = s , «Pourquoi
t’es-tu détourné de moi, en sorte que le suc de tes lévres n’a pu étancher ma soif ardente ?»),
et n’elit été le feu de 'amour qui a asséché le torrent de ses larmes, il s’y flt noyé (vers
5 du poeéme G_’gj\’j Bl _.S eV I
des montagnes, mais elles sont si abondantes qu’elles sont capables de transformer en mer
le Sahara (vers 4 du poeme ,LJL _is , «Arréte-toi dans les demeures»):

o ). Non seulement ses larmes emplissent les torrents

- - L0 -

\/J\.;-/j /JL;-} /4.3 ﬂ(\:o.;.“ J./>u Jd) W.LA Cj.a.w C}LAMJ‘ . ﬁ

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Aux flancs de la montagne, il a prodigué le torrent de ses larmes,
Moins parcimonieux que les nuages, il a abondamment empli les lacs des montagnes.

P £ o . B8 8o .

@‘U‘u"j—’”‘ JS\VJéj.@_H )L’ JUM:L:J\ \yﬁ'}wc‘ﬂ)
Qu’il prenne en pitié des larmes profuses: n’eiit été le souffle
Du brasier de I’amour, je n’eusse pu me sauver de leurs flots.

Lo Gl sk LA ) L>;>JL@.J.>- BERE

Pleure-t-il dans les déserts arides, on croirait une mer,

o
Et pour peu qu’il soupire, ils redeviennent secs.

Il ne s’agit d’ailleurs pas seulement de larmes acqueuses, mais de larmes de sang, image qui
revient a plusieurs reprises (cf. le vers 16 du poeme sz.a\ u"’ )5 3 J.s\ , «Fais circuler a la ronde
le nom de celle dont je suis épris »). Il choisira méme 1’image du mouton qu’on a égorgé pour
I’hdte, et dont le sang coule : I’insomnie qui est son lot, c’est le sommeil qu’on a égorgé, et c’est
le sang coulant du sommeil égorgé qui emplit ses paupieres : vers 39 du poeme 6‘15 \MAS\; ('.x.:
Ls:..;—ﬂ L.» , «Porté par la brise du levant, mon ceeur incline vers ceux qu’il aime » :

~0 - - .04 z .- - o o o 2 o .
En gage d hospitalité, au spectre qui a vzszté mes paupieres, j'ai sacrifié mon sommeil ;
Ce furent alors sur mes joues des larmes de sang.

Mais c’est dans la description du dépérissement que les images sont plus hyperboliques
les unes que les autres. Ainsi, ’amoureux est si faible et si maigre, qu’il est semblable au
croissant de lune du trentiéme jour, c’est-a-dire ce croissant qui marque la fin de la lunaison
précédente et le début de la lunaison suivante. Autrement dit, sa maigreur est telle qu’il en
est devenu diaphane au point d’étre invisible (vers 36 du méme poeme). D’ailleurs, il ne porte
méme plus d’ombre sur le sol, car, pour pasticher Gazali, «il n’y a pas d’ombre & I’ombre
de I’ombre » (vers 4 du poeme oL B, « O toi qui conduis les palanquins »). Plus encore :
c’est au point qu’il est invisible a I’épuisement lui-méme (vers 19 du poéme ng.a\ u"’ )5 .> J.s\ ,
«Fais circuler 2 la ronde le nom de celle dont je suis épris»). Et plus méme, quand enfin
la mort I’a pris et que vient le quérir I’ange de la mort, auquel pourtant on ne peut rien cacher,
et qu’on ne peut guere tromper, ce dernier ne le discerne pas, et prend le lieu ou se trouve
son cadavre émacié pour un endroit vide (vers 23 du poeéme ;s'l" (,5 . £ ,}e;ﬁ VJ e )\
Gé\_g , «Je le vois bien, loin de vous, je ne pense qu’a vous»):

-0 8 2 28 P o - 2 - - wo-
SRS Oseddl g (,.Le S 29U Y)J O] Jm Ls_,lS
Me voici tel le croissant de lune au trentiéme jour, et n’était mon gémissement,

Je serais caché, nul il ne saurait me voir.

5 Gl o) L WG [0 },i.a el 5

114 Dis-leur: « Quand j’ai quitté celui que vous aimez, il était semblable a un spectre,

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

LE VOCABULAIRE AMOUREUX DANS LES POEMES DE ‘UMAR B. AL-FARID

La nostalgie qu’il a de vous en fait un étre diaphane, au point qu’il ne porte
plus d’ombre.

- o - s I o oo 80 8 3 PP
e el e N
La maigreur a pris possession de mon corps, au point que,
Si I’ange de la mort était venu le ravir, c’est dans un endroit vide qu’il se
serait égaré.

On ajoutera pour terminer que la conduite de I’amoureux est déconcertante aux yeux
méme de ses calomniateurs. En effet, il prend plaisir a leur compagnie, il aime a écouter
leurs critiques. Pourquoi ? Non pas bien str parce qu’ils disent du mal de I’Aimé ou parce
qu’ils dénigrent I’amour qu’il lui porte, mais tout simplement parce que, ce faisant, ils
prononcent le nom de 1I’Aimé, et cela seul, entendre le nom de I’Aimé, suffit a combler
I’amoureux de joie, au point qu’il en recherche la compagnie de ses calomniateurs: vers 49

2
du poeme 24| s» , «Il n’est d’autre loi que I’amour»:
s 0 8 . . o0 .0 2 . o, Zu s S8 P S0 o
J.w) & 543 ) Lo L V_@_}Lf b S L= Jrdd) ujl gesip
J'incline a aller vers les calomniateurs, par amour pour la mention de son nom,
Car c’est comme S’ils étaient entre nous les messagers de I’amour.

5. Conclusion

Que dire de plus, sinon qu’avec Ibn al-Farid, nous nous situons au-dela de toute
expression raisonnée de 1’Essence divine, aussi bien en ce qui concerne son existence qu’en
ce qui concerne ses attributs. La question de son existence ne se pose méme pas: le soufi
a I’expérience de son rapport avec Dieu, il ne saurait donc en douter, et les raisonnements
et les démonstrations des mutakallimiin sont a ses yeux inutiles. Concernant la connaissance
de ses attributs, ce n’est pas par le raisonnement que cela s’obtient, mais par I’union intime
a laquelle mene la voie du ceeur.

La mystique assigne donc a la théologie sa limite: le discours sur Dieu est insuffisant,
tant dans sa méthode fondée sur le fonctionnement de la raison, que dans son but: il prétend
a un objet qui est hors de sa portée. Si I’expérience mystique se percoit comme supérieure,
c’est parce qu’elle substitue a la raison discursive I’intuition du ceeur, et parce qu’elle tient
pour nul I’effort du vouloir humain au profit d’une connaissance qui est pure illumination
recue de la seule faveur de Dieu, tout vouloir humain étant alors anéanti.

Que dire alors de la position sociale ou de la fonction du mystique ? Il a naturellement
un regard critique sur tout I’effort humain de la connaissance, rappelant perpétuellement au
raisonneur la transcendance de la Vérit€. Une vérité positive n’est jamais pour lui que
possible: il est par excellence celui qui refuse les certitudes nées de I'usage de la raison.
Sa hiérarchie des valeurs est donc habituellement a peu pres 'inverse de celle des hommes
de raison et de pouvoir, le réel sensible étant pure illusion, et 'unique Réalité étant
inaccessible et inconnaissable, sinon par les voies de I’amour.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org

JEAN-YVES L'HOPITAL

Mais I’amour est rarement ce qui guide les hommes de raison ou les hommes de pouvoir.
C’est pourquoi le mystique emplit auprés d’eux ce rdle particulier d’empécheur de tourner
en rond, si 'on veut bien me permettre cette expression. La négativité de son expérience
va de pair avec sa répugnance a affirmer quelque vérité définitive que ce soit, et tout systeme,
qu’il concerne la pensée, la société ou la sphere du politique, n’est jamais pour lui que
systeme dérisoire ignorant I’essentiel. Le théologien classique fait souvent bon ménage avec
le pouvoir politique, dont il fonde par ses théories la légitimité et dont il regoit honneurs,
prébendes et sécurité. L’un et ’autre estiment concourir a 1’ordre social.

Le mystique ignore cette concordance. Il en subit parfois personnellement les dures
conséquences: nous avons cité le cas de Hallag, et bien des mystiques furent suspectés,
bannis, voire mis a mort. Ce ne fut pas le cas d’Ibn al-Farid. Il reste que par son témoignage,
il remplit lui aussi ce rdle critique qui est en quelque sorte connaturel a toute mystique.

Le langage mystique n’est pas en effet aussi «innocent» qu’il le parait. Méme exprimé
en vers, et méme, apparemment, seulement préoccupé de chanter 1’amour, il remplit pourtant
aupres des autres types de langage, qu’ils soient théologique, philosophique ou sociopolitique,
une fonction critique, dans la mesure ou il affecte toute affirmation d’un doute radical.

Bien entendu, ce doute radical doit aussi s’appliquer a lui-méme. Pour revenir a la
question que nous posions au début de ces pages: les métaphores des amours humaines
sont-elles adéquates a exprimer le désir de Dieu? Il faut sans doute répondre par la négative,
puisque Dieu est par excellence I’inconnaissable. Et en effet, Ibn al-Farid ne cesse de décrire
le silence de Dieu, I’aridité de sa recherche, le peu d’efficacité de ses efforts. Au mieux
pourrait-on seulement dire qu’il s’agit seulement du moins inadéquat des langages possibles.
La quéte du mystique étant de ’ordre de 1’expérience, la médiation rationnelle du langage
ne saurait en exprimer que les aspects en quelque sorte périphériques, non sa réalité
singuliere. Ou peut-€tre n’exprime-t-elle que les effets sensibles dans I’étre du soufi de la
prescience de I’indicible.

Il reste qu’elle est malgré tout réellement ce qu’elle dit: une joute amoureuse ou le
probleme fondamental, qui est sans solution, est 1’inégalité absolue entre les deux partenaires.

Partant de 1a, les disputes autour de 1’orthodoxie ou I’hétérodoxie d’Ibn al-Farid, comme
d’ailleurs de tout mystique en général, sont-elles vraiment légitimes? Et que dire de
I’accusation de monisme, voire de panthéisme? Certes, le but ultime qui se dégage a
I’évidence de ses vers est bien I'union a Dieu, et il est toujours suspect aux yeux des
théologiens classiques de 1’islam de vouloir I'union de Dieu et du créé, de Dieu et de Sa
créature. Mais il s’agit bien évidemment chez Ibn al-Farid d’un langage analogique, et il
ne s’exprime jamais que par métaphores. Un esprit plus classique peut certes se montrer
choqué que ce soient les images de 'union des amants qui soient utilisées pour exprimer
le désir propre au mystique de l’extinction en Dieu: mais il ne s’agit jamais que de
métaphores.

Ce qui veut dire aussi que la poésie d’Ibn al-Farid peut se lire a plusieurs niveaux, mais
n’est significative qu’en fonction du code de lecture que ’on se donne. C’est la a la fois
son intérét et sa fécondité, mais aussi son ambiguité.

Anlsl 36 (2002), p. 77-116 Jean-Yves L'Hopital


http://www.tcpdf.org



