MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anls| 34 (2001), p. 95-138
Michel Cuypers

Structures rhétoriques des sourates 92 a 98.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Michel CUYPERS

Structures rhétoriques
des sourates 92 a 98

1. La Sourate 92, «la Nuit» !

1 - Par la nuit quand elle enveloppe,

2 - par le jour quand il brille,

3 —parce quiacréé le mile et la femelle,

4 en vérité, vos efforts sont divergents:

5 = Quant a celui qui donne et craint [Dieu]

6 =et déclare-vraie la plus-belle [chose],
7 = certes, Nous lui faciliterons la facilité (yusra)

8 + Et quant a celui qui est avare et affecte-la-suffisance
9 +et traite-de-mensonge  la plus-belle [chose],
10 + certes, Nous lui faciliterons la difficulté (‘usra),

11 * et a rien ne lui servira

sa fortune,

quand il sera précipité [dans 1’abime].

12 — Certes,
13 — et certes,

Nous la direction.

[T

Nous la [vie] derniere et la premicre.

14 * Je vous ai avertis

15 + Ne ’affronte que
16 + qui traite-de-mensonge

17 = Et I’évitera
qui donne sa fortune

—_
0
Il

DN —
S O
[

d’un feu

le plus misérable
et se détourne.

le craignant[-Dieu]
[pour] se purifier,

sans que personne ne lui ait fait un bien dont ce soit la récompense,
mais pour la seule recherche du visage de son Seigneur le Trés-Haut.
21 — Et, assurément, il sera satisfait.

[qui] flambe.

Michel Cuypers, Institut dominicain d'études orientales, Le Caire.
! Pour l'introduction & cette étude et sa méthodologie, voir notre
précédent article, «Structures rhétoriques des sourates 99 a 104»,

Annales islamologiques 34—2000

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers

Annales  Islamologiques 33, 1999, p.31-34. Nous remercions le
professeur R. Meynet d'avoir bien voulu relire et annoter notre
manuscrit. Ses observations nous ont été trés précieuses.

95


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

Sourate mekkoise, n® 9 selon la chronologie traditionnelle, n® 14 selon Blachere. Certains
commentateurs tiennent les v. 19-21 pour médinois 2.

Mawdudi divise thématiquement cette sourate en deux: v. 1-11 / v. 12-213. Crapon de
Caprona y voit «deux laisses de 12 lignes», correspondant aux mémes versets 1-11 et
12-21 4. A. Neuwirth la découpe également en deux, avec une légere variante: 1-13 / 14-21 3.
L’analyse structurelle aboutit a un résultat assez différent: a un morceau d’introduction (1-4),
font suite deux parties (5-11 / 14-21), disposées en concentrisme autour d’un segment cen-
tral (12-13). Si les auteurs qui viennent d’étre cités hésitent a rattacher les v. 12-13 soit
aux versets antécédents (Neuwirth), soit aux suivants (Mawdudi, Crapon de Caprona), c’est
qu’en réalité, ces deux versets constituent le centre qui relie deux unités symétriques entre
elles.

I.1. Le morceau d’introduction (1-4)

Il compte deux segments: un trimembre de trois serments (1-3), suivi de leur apodose,
en un seul unimembre (4).
— Le premier segment (1-3) est de forme aa’b. Les deux premiers membres sont stricte-
ment paralleles et antithétiques, avec 1’opposition bipolaire «la nuit» / «le jour». Le
troisieme membre est encore un serment, mais de construction différente, et avec une nou-
velle opposition bipolaire: «le male» / «la femelle». Celle-ci prépare les antitheses
craignants-Dieu / impies, qui vont étre développées par la suite. Il leur est promis des sorts
divergents comme la nuit et le jour.
— Le deuxieme segment (4), I’apodose des serments, annonce, en un simple unimembre, le
theme de toute la suite: le destin opposé des hommes selon qu’ils s’efforcent dans la voie
du bien ou du mal.

1.2. La premiére partie (5-11)

Elle est constituée d’un seul morceau de trois segments:
— Les deux premiers segments (5-7 / 8-10) sont des trimembres, de forme aa’b, de cons-
truction strictement parallele et de sens antithétique: le secours divin (7) est promis a
I’homme généreux, pieux et croyant (5-6), tandis que I’avare, le suffisant et «celui qui traite
de mensonge la plus belle chose» (8-9), devra affronter «la difficulté» (10).

Le texte porte seulement: «la plus belle» (al-husna). A la suite de Tabari, Razi © donne
plusieurs sens possibles a ce terme, dont «la treés belle récompense » (sens retenu par Blachere
et Masson), ou «la profession de foi au Dieu unique et au message prophétique de 1’islam »

2 Blachere, Le Coran, Maisonneuve, Paris, 1949, II, p.28. Toutes laire. Structures rythmiques des sourates mecquoises. Publications
nos références a Blachére renvoient & cette édition. orientalistes de France, Paris, 1981, p.299.
3 Mawdudi, The Meaning of the Quran, Islamic Publications, La- > A. Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren,
hore, 4¢ éd., 1991, XVI, p.74. Walter de Gruyter, Berlin-New York, 1981, p.229.
96 * Crapon de Caprona, Le Coran: aux sources de la parole oracu- 6 Razi, Al-Tafsir al-Kabir, Beyrouth, 1983, XXXI, p.199.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

(sens retenu par Hamidullah et Boubakeur). Dans le contexte des sourates dites mekkoises,
ce qui est traité de mensonge, c’est la prédication prophétique annoncant le Jugement de
Dieu. Tel est le sens global qu’il convient sans doute de donner a «la plus belle chose».

Une paronomase, en finale des deux segments, souligne leur parallélisme: LI-L-yUSRA /

LI-L-‘USRA.
5 - Quant a celui qui donne et craint[Dieu]
6 + et déclare-vraie la plus-belle [chose],

7 = certes, Nous lui faciliterons la facilité (LI-L-yUSRA).

8 — Et quant a celui qui est avare et affecte-la-suffisance
9 + et traite-de-mensonge la plus-belle [chose],
10 = certes, Nous lui faciliterons la difficulté (LI-L-‘USRA),

— Le troisieme segment (11), un unimembre, prolonge les considérations sur I’impie avare,
en annongant sa précipitation en enfer — théme qui sera repris au v. 14 et développé aux v.
15-16.

11 et a rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité [dans I’abime].

1.3. La deuxiéme partie (14-21) comporte deux morceaux:

1.3.1. Le premier morceau (14-18), composé de trois segments, est inversement symétrique
au morceau 5-11, formant ainsi un chiasme.

— Un premier segment unimembre (14) rappelle le feu de I’enfer. Il y a donc correspon-
dance de sens et de forme (unimembre) entre les segments 11 et 14. Les verbes qui les
terminent sont assonancés, soulignant ainsi leur symétrie: TArADDA | TAIAZZA («il sera
précipité», 11 / «il flambe», 14).

11 et a rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité (TArADDA)
14 Je vous ai averti d’un feu [qui] flambe (TAIAZZA).

— Les deux segments suivants (15-16 / 17-18) reprennent 1’opposition des justes et des im-
pies des v. 5-10, en deux segments bimembres antithétiques, mais de maniere inversée: le
premier segment (15-16) promet I'enfer a «celui qui traite de mensonge et se détourne»,
tandis que le second (17-18) assure que I’homme pieux et généreux en sera épargné; alors
que dans le premier morceau (5-10), «la facilité» est d’abord promise au juste (5-7), puis
«la difficulté » a I’'impie (8-10).
Les premiers membres de ces deux segments (15 / 17) se terminent par une parono-
mase: AL-ASQA (15) / AL-AtQA (17), soulignant I’antithése: «le plus misérable» / «le 97

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

craignant[-Dieu] ». Les deuxiemes membres (16/18) sont des relatives, comptant chacune
deux verbes.

15 — Ne l'affronte que le plus misérable (AL-A5QA)
16 + QUI traite-de-mensonge et se détourne.

17 — Et I’évitera le craignant[-Dieu] (AL-AtQA)
18 + QUI donne sa fortune [pour]  se purifier

1.3.2. Le deuxieme morceau (19-21) est un trimembre qui prolonge et commente les consi-
dérations sur le juste généreux: celui-ci donne de maniere totalement désintéressée (19), ne
recherchant que la face de son Seigneur (20); aussi bien sera-t-il satisfait, en recevant la
récompense divine (21).

1.4. Le centre (12-19)

Au centre de la partie figure un bimembre parallele de deux sentences théologiques: a
Dieu seul appartient la direction des hommes et leur destin, tant terrestre qu’eschatologique.
Ces sentences — comme c’est en général le cas pour le centre d’une construction concen-
trique — font pivot entre les deux parties qui les encadrent: la direction (12) (facile / difficile)
renvoie au théme qui domine la premicre partie. Or, c’est par la prédication coranique, essen-
tiellement, que, selon le Coran, cette direction se réalise. Ce qui confirme le sens a donner
a «la plus belle chose»: la révélation coranique du Jugement divin, qui donne aux hommes
une lumiere directrice pour leur vie. Le deuxieme membre annonce la deuxieme partie (tou-
tefois déja préparée par le v.11): la maitrise de Dieu sur le destin eschatologique éclatera
quand les impies affronteront ’enfer et que les hommes pieux et généreux en seront épar-
gnés.

L’ensemble de la partie 5-21 se présente donc de la maniere suivante (voir tableau
ci-contre) :

— En position A-A’ se répondent «celui qui donne» (5) / «qui donne» (18);
«craint» (5) / «le craignant» (17).

— En position B-B’ se répondent les termes proches de sens «celui qui est avare et affecte
la suffisance» (8) / «le plus misérable» (15); et «traite de mensonge» (9 et 16). Cette
derniére correspondance jette une nouvelle lumiere sur le sens a donner a «la plus belle
chose» traitée de mensonge au v. 9: c’est évidemment le méme chose que ce que le
misérable traite de mensonge et dont il «se détourne», au v. 16, c’est-a-dire la prédication
prophétique du Coran.

— En position C-C’, on I’a déja vu, figurent deux membres annongant le chatiment de I’en-

98 fer aux riches incrédules et avares, avec une paronomase en finale (TArADDA/ TAIAZZA).

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

A 5 = Quant a celui QUI DONNE et CRAINT [Dieu]
6 = et déclare-vraie la plus-belle [chose],
7 — certes, Nous lui faciliterons la facilité.
B 8 + Et quant a celui qui est avare et affecte-la-suffisance
9 + et TRAITE-DE-MENSONGE la plus-belle [chose],
10 — certes, Nous lui faciliterons la difficulté,

C *11 et a rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité (TArADDA).

12 — Certes, a Nous la direction.
13 — et certes, a Nous la [vie] derniere et la premicre.

C’ * 14 Je vous ai averti d’un feu  [qui] flambe (TAIAZZA).

B’15 + Ne I’affronte que le plus misérable
16 + qui TRAITE-DE-MENSONGE et se détourne.

A’17 = Et I’évitera le CRAIGNANT]|-Dieu]
18 = QUI DONNE sa fortune [pour] se purifier,

19 — sans que personne ne lui ait fait un bien dont ce soit la récompense,

20 — mais pour la seule recherche du visage de son Seigneur le Trés-Haut.

21 — Et, assurément, il sera satisfait.

La symétrie chiastique des deux volets qui encadrent le centre est donc rigoureuse, du
v. 5 au v. 18. Les trois versets finaux font figure d’annexe, échappant a la symétrie, ce qui
corrobore 1’opinion des commentateurs qui y voient un ajout, probablement médinois. Les

N

commentateurs sunnites y voient une allusion 2 Aba Bakr, les chiites a ‘Ali’.

2. Symétries rhétoriques entre les sourates 91 et 92

Une analyse rhétorique de la sourate 91 ayant déja été publiée ailleurs 8, celle-ci n’a pas été
reprise ici; en revanche, il est intéressant de comparer la structure des deux sourates 91 et 92,
lesquelles forment manifestement une paire. La thématique des deux sourates est la méme: le
destin des croyants qui se purifient est opposé a celui des mécréants qui se corrompent. Un
certain nombre d’indices rhétoriques mettent clairement ces deux sourates en symétrie. La
seconde est cependant plus détaillée et développée, explicitant quelque peu la premiere.

7 Razi, Al-Tafsir al-Kabir, Beyrouth, 1983, XXXI, p.204.
8 Cf. M. Cuypers, «Structures rhétoriques dans le Coran, une analyse structurelle de la sourate ‘Joseph’ et de quelques sourates
bréves», in MIDEO (Mélanges de [lnstitut dominicain d'études orientales), n°e 22, 1995, p. 111-115.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers

99


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

S. 91 S. 92
1 Par le soleil et sa clarté,
2 par la lune quand elle le suit!
3 Par le jour quand il le fait briller, 1 Par la nuit quand elle enveloppe,
4 par la nuit quand elle ’enveloppe ! 2 par le jour quand il brille,
5 Par le ciel et Ce qui I’édifia,
6 par la terre et Ce qui I’étendit,
7 par L’AME et CE QUI la nivela par CE QUI a créé LE MALE ET LA FEMELLE,
8 et lui inspira son libertinage et sa piété, 4 en Vérité, vos efforts sont divergents.
5-6 Quant a celui qui donne et craint et déclare-vraie la
plus belle [chose],
7  certes, Nous lui faciliterons la facilité.
8-9 Et quant a celui qui est avare et affecte la suffisance
et traite-de-mensonge la plus belle [chose],
10 certes, Nous lui faciliterons la difficulté,
11 et a rien ne lui servira sa fortune, quand il sera
précipité.
9 oui, heureux sera celui qui la PURIFIERA, 12 Certes, a Nous la Direction,
10 et oui, malheureux sera celui qui I’abaissera. 13 et certes, a Nous la [vie] derniére et la premiere.
11 Les Tamud traiterent-de-menteur, dans leur révolte, 14 Je vous ai avertis d’un feu [qui] flambe.
12 quand se dressa le plus misérable d’entre eux. 15 Ne l'affronte que le plus misérable,
13 Et leur dit I’'Envoyé de Dieu: «La chamelle de Dieu et 16 qui traite-de-mensonge et se détourne.
son tour de boire ! » 17 Et I’évitera le craignant[-Dieu]
14 Tls le traiterent-de-menteur et la mutileérent. 18 qui donne sa fortune pour se PURIFIER,
Alors fulmina contre eux leur SEIGNEUR, pour leur 19 sans que personne lui ait fait un bien dont ce soit la
péché, et il les nivela. récompense,
15 1I ne craint pas leurs représailles. 20 mais pour la seule recherche du visage de son
SEIGNEUR le Tres-Haut.
21 Et, assurément, il sera satisfait.

100

Les deux sourates sont construites en concentrisme, dont le centre est occupé par un

bimembre de deux sentences paralleles.

Elles commencent par deux serments quasi identiques, mais inversés («Par le jour quand

il brille, par la nuit quand elle I’enveloppe» 91, 3-4 / «Par la nuit quand elle enveloppe,

par le jour quand il brille» 92, 1-2) et se terminent par le méme terme «Seigneur» (91, 14/

92, 20).

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers



http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

La premiere partie de la S. 91 (1-8) offre encore d’autres symétries avec le morceau

d’introduction de la S. 92 (1-4):

— Aux serments par des éléments naturels (nuit / jour) font suite un serment concernant
I’étre humain («I’ame», 91, 7 / «le méle et la femelle», 92, 3), qui introduit aux con-
tradictions qui 1’habitent (apodoses des serments): «son libertinage et sa piété» (91, 8) /
ses «efforts divergents» (92, 4). La correspondance avec «1’ame» (91, 7) invite a res-
treindre le sens du «maéale» et de la «femelle» du v. 92, 3 au monde humain
(contrairement a 'une des interprétations données par Razi, qui en élargit le sens a tout
le monde animal ?).

— Le sujet des derniers serments (91, 7 et 92, 3) est chaque fois ma («ce qui»), tenant
lieu de man («Celui qui», c’est-a-dire Dieu ou l’essence divine), comme 1’expliquent

les commentateurs.

Le centre de la S. 91 (9-10) a son correspondant formel dans le centre de la S. 92
(12-13), mais correspond, quant au sens, aux deux volets symétriques 92, 5-11 et 92, 14-18
(prolongés par 19-21), qui en sont une explicitation: «Celui qui purifiera» son ame (91,
9), c’est «celui qui donne et craint et déclare vraie la plus belle chose» (92, 5-6), c’est
«le craignant[-Dieu] qui donne sa fortune pour se purifier» (92, 17-18); il sera «heureux »
(91, 9) parce que Dieu «lui facilitera la facilit€é» (92, 7), en sorte qu’il «évitera» (92, 17)
le feu qui flambe. Au contraire, «celui qui abaissera» son ame (91, 10), c’est «celui qui
est avare et affecte la suffisance et traite de mensonge la plus belle chose» (92, 8-9), c’est
«le plus misérable, qui traite de mensonge et se détourne» (92, 15-16). Il sera « malheureux »
(91, 10) parce que Dieu «lui facilitera la difficulté et qu’a rien ne lui servira sa fortune,
quand il sera précipit€» (92, 10-11) et qu’il affrontera «un feu qui flambe» (92, 14-15).

On peut voir ici une application de la 4° «loi de Lund», selon laquelle «les idées appa-
raissent au centre d’un systeéme et aux extrémités d’un systeme correspondant, le deuxieme

systtme ayant été construit évidemment pour aller avec le premier '°».

La deuxiéme partie de la S. 91 (11-15) est encadrée du méme terme initial que la deuxieme
partie de la S. 92 (14-21): «le plus misérable » (91, 12 / 92, 15), et d’un terme final identique,
celui-la méme qui clét ’ensemble de la sourate: «Seigneur» (91, 14 / 92, 20). Au centre de
ces deux unités paralleles qui traitent de la condamnation des impies, figure un méme terme
central : «traiterent-de-menteur (ou de mensonge)» (91, 14) / «traite-de-mensonge » (92, 16).
Le méme verbe se retrouve deux fois dans chaque sourate: 91, 11 et 14; 92, 9 et 16.

Celui qui est traité de menteur, dans la S. 91, est clairement désigné: c’est «I’Envoyé
de Dieu» (91, 13-14). La symétrie des deux sourates confirme une nouvelle fois le sens a
donner a «la plus belle chose», «traitée de mensonge» dans la S. 92, 9: il s’agit bien
avant tout du message prophétique apporté par Muhammad, annongant le Jugement de Dieu,
plutdt que «la plus belle récompense ».

9 Razi, XXXI, p.198.
19R. Meynet, L'analyse rhétorique, une nouvelle méthode pour comprendre la Bible, Le Cerf, Paris, 1989, p. 147. _1ot

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

3. La sourate 93, «la Clarté diurne»
1-2 — Par la clarté-diurne (wA D-DuHA) et la nuit quand elle s’étend !
3 -1l ne t’a ni abandonné, ton Seigneur, ni détesté.
4 = Et certes, la fin sera meilleure pour toi que le début!
5 = Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et (fa) tu seras satisfait !

6 + Ne t'a-t-il pas trouvé orphelin,  puis abrité ?
7 + et ne t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé?
8 4+ et ne t’a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi?

9 - Alors, quant a I’orphelin, ne [le] brime pas,
10 —et quant au demandeur, ne [le] repousse pas,
11 —et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, raconte[-le] (fA HADD:it).

Sourate mekkoise, n° 11 selon la Tradition, n° 4 selon Blachere.

Selon la Tradition, cette sourate aurait été révélée aprés un temps d’interruption de la
révélation, ce qui aurait entrainé les railleries des adversaires de Muhammad. Elle se pré-
sente en tout cas comme une confirmation de la mission du Prophéete, alors que celui-ci vit
un moment de trouble.

Le texte se découpe en deux morceaux de deux segments chacun. Le premier morceau
(1-5) commence par un double serment, suivi de son apodose (3-5), dans laquelle Dieu
confirme son assistance a son Prophete, en termes généraux. Le deuxieme morceau (6-11)
détaille certains aspects de la vie du Prophete, attestant 1’assistance de Dieu a son égard, et
en tire des conséquences morales pour Muhammad, mais bien entendu généralisables pour
tout croyant.

3.1. Le premier morceau (1-5)

— Le premier segment (1-3) est un bimembre synthétique (serments / apodose). Le premier
membre comporte deux serments bipolaires, antithétiques: «par la clarté diurne» / «par la
nuit». Razi fait remarquer qu’habituellement al-duha signifie le moment ol le soleil monte,
apres son lever, c’est-a-dire le matin, soit «la clarté matinale ». Cependant ici, en raison de
I’antithése rhétorique avec la nuit dans son intégralité, on peut comprendre le mot, dit-il,
comme signifiant simplement «le jour», dans sa totalité, soit «la clarté du jour ''». On
retiendra cette petite observation rhétorique glanée chez Razi.

102 'l Razi, XXXI, p.207.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

— Le deuxieme segment (4-5) est un bimembre parallele synonymique, qui prolonge 1’apodose
du v. 3. Les deux membres sont introduits par la méme conjonction wa, suivie de la parti-
cule /la d’insistance pour 1’apodose des serments.

— D’un segment a [’autre

Les deux segments sont paralleles:

+ A la métaphore de «la clarté diurne» du v. 1 correspond «la fin» meilleure pour le
Prophete, promise au début du v. 4; et a «la nuit» qui étend son obscurité redoutable (v. 2,
en fin du premier membre) correspond «le début» pénible de la mission du Prophete (fin
du v. 4). C’est celle des deux interprétations de ce v. 4, donnée par les commentateurs,
que l'on préférera. C’est ainsi que traduit Mawdudi: «And surely the later period is better
for you than the earlier period '?», et Mawlvi Muhammad ‘Ali: «And surely what comes
after is better for you than that which has gone before 13.» L’autre interprétation, retenue
par la plupart des traducteurs (Blachere, Berque, Masson, Hamidullah, Boubakeur...)
comprend le verset en un sens eschatologique: «Et certes la vie derniere sera meilleure
pour toi que la premiere.» Mais I’horizon de cette sourate n’est pas eschatologique: I’op-
position qui parcourt tout le texte n’est pas celle de cette vie par rapport a 1’au-dela, mais
d’un premier état déficient de cette vie-ci a une situation meilleure ultérieure.

* Les derniers membres (v. 3 et 5) se répondent: le v. 3 exprime de maniere négative
(«Il ne t’a pas abandonné... ni détesté»), et pour le passé/présent, I’assistance divine que
le v.5 promet en positif, et pour I’avenir («Il te donnera»). Au centre des deux membres
figure le terme «ton Seigneur», dans la méme fonction de sujet.

Une subtilité phonétique semble discrétement souligner 'unité de 1’ensemble de ce mor-
ceau: les termes extrémes wA-D-DuhA («par la clarté diurne», 1) / fA-tarDA («et tu seras
satisfait», 5) ont méme voyelle initiale ¢, méme rime en @, et la consonne emphatique d,
laquelle ne figure nulle part ailleurs dans ce morceau. La satisfaction dont le Seigneur
comblera son Prophete, est évidemment en rapport direct avec la métaphore de la clarté du
jour, opposée a la nuit du trouble et du doute.

1-2 — (wA-D-DuhA) Parla clarté-diurne et la nuit quand elle s’étend!
3 =1l ne t'a ni abandonné, TON SEIGNEUR, ni détesté.

4 - Et certes, la fin sera meilleure pour toi que le début!
5 = Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et tu seras satisfait (fA-tarDA)!

12 Mawdudi, op. cit., XVI, p.91.
'3 Maulvi Muhammad Ali, The Holy Qur-én, Ahmadiyya Anjuman-i-ishaat-i-islam, Lahore, 1920, p. 1199. _103

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

3.2. Le deuxiéeme morceau (6-11).

Rime, forme et contenu structurent clairement ce morceau en deux segments trimembres :

— Le premier segment (6-8): les trois membres ont méme rime en @, et sont de forme
grammaticale quasi identique, et de sens voisin. A une situation de détresse vécue par le
Prophete («orphelin», «égaré», «nécessiteux») répond chaque fois une intervention libéra-
trice de Dieu: «il abrita», «il guida», «il enrichit». Le terme égaré «inquiete 1’exégese,
note J. Berque, soucieuse d’épargner au Prophete toute imputation de faillibilité '*». Pour
Blachere, «le sens de ce verset est clair; Razi le donne mais fournit aussi pres de 20 autres
interprétations qui montrent la répugnance de I’exégese a admettre que Mahomet ait été
idolatre en sa jeunesse P». Il n’est pas si sir que le sens de ce verset soit aussi clair que
ne I’estime Blachere: on verra plus loin I'interprétation que la rhétorique suggere.

— Le deuxieme segment (9-11) est un trimembre de forme aa’b: bien que les trois mem-
bres soient introduits de la méme maniére par fa/wa amma, «quant a...», les deux premiers
se ressemblent plus que le troisieme. Ils sont de méme construction grammaticale, et de
sens voisin: le Prophete est invité a ne pas rudoyer celui qui souffre d’une situation de
détresse (I’orphelin, le demandeur). Les conjonctions et les verbes qui terminent les deux
membres forment une paronomase: FA LA TAgHAR («ne brime pas», 9) / FA LA TAnHAR
(«ne repousse pas», 10). Le troisieme verset differe davantage, par son absence de rime
(finale en dit), par sa forme grammaticale, et par le sens: c’est une invitation faite au Pro-

N N

phete a proclamer les bienfaits de Dieu a son égard.

9 (fa amma) Alors, quant a 1’orphelin, ne [le] brime pas  (FA LA TAqHAR),
10 (wa ammda) et quant au demandeur, ne [le] repousse pas (FA LA TAnHAR)
11 (wa amma) et quant au bienfait de ton Seigneur, raconte|[-le].

— D’un segment a [’autre.
Les deux segments semblent se répondre membres a membres, de manicre symétrique :

6 Ne t’a-t-il pas trouvé orphelin, puis abrité ? 9 Alors, quant a I'orphelin, ne [le] brime pas,
7 et ne t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé ? 10 et quant au demandeur, ne [le] repousse pas,
8 et ne t’a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi ? 11 et quant au bienfait de ton Seigneur, raconte [-le].

* Si Dieu a secouru Muhammad lorsqu’il s’est trouvé orphelin (6), celui-ci se doit d’en
faire autant a 1’égard de I’orphelin (9).

'*). Berque, Le Coran, essai de traduction de l'arabe, annoté et suivi 15 Blachére, Le Coran, I, p. 14.
dune étude exégétique, éd. revue et corrigée, Albin-Michel, Paris,
104 1995, p. 684.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

* Si Dieu a enrichi Muhammad quand il était nécessiteux (8), celui-ci se doit de procla-
mer ce bienfait (avec tous les autres), que son Seigneur lui a accordé (11).

» Restent les versets centraux, 7 et 10. Leur correspondance peut éclairer le sens de dall
(«égaré», v. 7). Au v. 10, il s’agit du mendiant que le Prophete est invité a ne pas repousser.
Mais comme le méme mot signifie a la fois mendiant et interrogateur, demandeur, les com-
mentateurs lui donnent aussi le sens de «celui qui interroge au sujet de la religion, et qui
veut savoir ce qu’il en ignore, ou ce qui lui en parait obscur '®». Quoiqu’il en soit de la
religion de Muhammad dans sa jeunesse, le v. 7 peut bien ne pas avoir le sens que Blachere
estime «clair» (c’est-a-dire son adhésion de jeunesse au polythéisme), mais simplement si-
gnifier 1’état d’inquiétude psychologique, la désorientation qu’il a vécue, avant que la
Révélation ne se stabilise en lui. Il a connu I’égarement, non de celui qui était fourvoyé
dans ’erreur, mais du mendiant spirituel en quéte de certitude. On peut voir cette inquié-
tude spirituelle symbolisée dans la treizieme interprétation proposée par Razi: «Lorsque
Gabriel lui apparut au début, il ne savait pas si c’était Gabriel ou non, et il en était terri-
fié, si bien qu’il aurait voulu se jeter en bas de la montagne, mais Dieu le guida afin qu’il
sache que c’était bien Gabriel !7.»

Un commentaire moderne, celui de Mawlvi Muhammad €Ali, sans recourir a la termi-
nologie rhétorique, s’en rapproche cependant, en replacant le texte dans son contexte,
échappant ainsi aux picges du commentaire purement atomiste, verset par verset, tel qu’il
est traditionnellement pratiqué. Son raisonnement, au sujet de I’interprétation de dall rejoint
le noétre:

«Let us first consider the context. Vv. 6, 7, 8 stand in close relation respectively to
vv. 9, 10, and 11; v. 6 tells the Prophet that he was himself an orphan, and the conclusion
that he should not therefore oppress the orphan is drawn in v. 9; similarly, v. 8 speaks of
the Divine favour on him in making him free of want, and the conclusion is drawn in v. 11
that he should therefore announce the Divine favour on him. Thus it is clear that v. 6 stands
in close relation to v. 9, and v. 8 to v. 11, and the conclusion is evident that vv. 7 and 10
refer to the same subject. Now, v. 10 plainly speaks of one who asks to be guided to the
truth, or a petitioner generally who needs the help of another, being unable himself to do a
thing or undertake a task... The Holy Prophet was no doubt a sa’il in this sense. He did
not worship idols, but neither could he, without the help of Allah, find out the way for the
regeneration of his people, for which his soul yearned so eagerly. Hence he was unable to
see the way by himself, and the word dall signifies one who is perplexed and unable to see
the way for himself, for the verb dalla, of which dall is a nominative, signifies he was
perplexed and unable to see his right course... The true significance of the word is thus
that Allah found the Prophet in quest of the way, but unable to chalk out a way for himself,

16 Al-Tafsir al-Wasit, par une équipe d'oulémas d’Al-Azhar, Le récente d'un tafsir, sous le méme titre, par le Sayh d'Al-Azhar
Caire, 1973-1993, p. 1950. Toutes nos références a ce titre Al-Tantawi, Le Caire, 1998.
renvoient & cette édition, & ne pas confondre avec I'édition 17 Razi, XXXI, p.217. ﬂ

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

and therefore He guided him by Divine light. In this manner was the Prophet told not to
chide any petitioner, and to render help to him as Allah had helped him ', »

3.3. D’un morceau a lautre

La symétrie des deux morceaux est soulignée par des termes finaux semblables: «ton
Seigneur», suivi de la particule fa + un verbe. Cette symétrie permet d’élargir le sens du
v. 11: plus haut, ce membre a été mis en relation avec le v. 8, d’ou il ressortait que c’était
le bienfait de son enrichissement par Dieu que Muhammad était invité a proclamer. Mis en
relation avec le v. 5, qui lui est symétrique a un autre niveau, ce bienfait s’élargit a tout
don fait par Dieu a son Prophete pour sa satisfaction, c’est-a-dire, a tous les privileges re-

liés a sa mission prophétique. Passant d’un niveau textuel a un autre, le sens des termes
s’enrichit et s’amplifie:

5 Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et (FA) tu seras satisfait !
11 et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, (FA) raconte|-le].

Toute la sourate est parcourue du rythme binaire d’ombre et de lumicre, de détresse et
de grace. Cependant, ce qui triomphe, aux deux extrémités du texte, c’est la clarté diurne
(1) et la proclamation du bienfait du Seigneur (11). Est-ce trop subtil? Un discret jeu pho-
nétique semble souligner cette correspondance: wA-D-DuHA (1) / fA-HADDit (11) (avec la
dentale redoublée).

4. La sourate 94, «I’Ouverture»

1 — N’avons-Nous pas  dilaté pour toi ta poitrine

2 — et mis a bas de toi ton fardeau

3 = qui écrasait ton dos,

4 = et élevé pour toi ton renom ?
5 + Oui, a coté de I'adversité est une félicité
6 + Oui, a coté de I’adversité est une félicité.

7 — Alors, une fois libéré, dresse-toi,

8 — et a ton Seigneur, aspire.

'8 Maulvi Muhammad Ali, op. cit., p. 1199-1200; les soulignements quon peut aussi le mettre en relation avec le v. 7 («Et ne
sont de M. Md. Ali. Mawdadi met le v. 10 («Et quant au ta-t-il pas trouvé égaré, puis guidé»), si on le prend au sens
demandeur, ne le repousse pas») en relation avec le v. 8 («Et de «celui qui interroge au sujet de la religion» (Mawdidi,
ne ta-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi?»), & condition op. cit., XVI, p.96).

ﬁ de prendre le mot sd'il au sens de mendiant, mais il estime

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

Sourate mekkoise, n° 12 selon la Tradition, n°®5 selon Blachere.

D’apres certaines traditions, cette sourate n’était primitivement pas séparée de la précé-
dente . On verra ce que la rhétorique peut en dire.

De rythme identique du début a la fin, cette sourate se diviserait, selon P. Crapon de
Caprona, «d’apres le sens... en deux parties égales de quatre lignes chacune 2». Cepen-
dant, si la premiere partie (1-4) rime bien enticrement en rak, la deuxieme partie n’a pas
de rime unique: les v. 5 et 6 riment en usra, les v. 7 et 8 en ab, ce qui introduit un doute
sur la bipartition symétrique de la sourate. De plus, les v. 5 et 6 se distinguent nettement
de tous les autres: il s’agit d’une proposition nominale, répétée deux fois, et évoquant des
situations (adversité / félicité), alors que tous les autres membres sont des propositions
verbales, avec des verbes de mouvement. Quant au sens de cette phrase redoublée (5-6),
c’est une sentence de sagesse de portée tres générale et un peu énigmatique, alors que tout
le reste de la sourate est un discours de Dieu trés personnel, adressé au Prophéte. On sait,
par ailleurs, que «le centre d’une construction concentrique est souvent occupé par une
question, par un proverbe, par une parabole, en un mot par une énigme 2! ». Tout cela incite
a considérer la sourate comme étant de structure concentrique: deux morceaux (1-4 / 7-8)
encadrent le segment central (5-6).

4.1. Le premier morceau (1-4)

Bien que la grammaire demanderait de ne pas séparer la relative v. 3 de la principale
v. 2, de nombreux indices rhétoriques imposent de découper le morceau en deux segments
bimembres 1-2 / 3-4.
— Le premier segment (1-2): les deux membres sont des principales en parataxe, de construc-
tion grammaticale semblable et de sens voisin: tous deux signifient un soulagement apporté
par Dieu a son Prophete, de maniere directe au v. 1, en lui octroyant graces et bienfaits,
de maniere indirecte au v. 2, en écartant de lui les contradictions qui 1’oppressent.

1 — N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine
2 — et mis a bas de toi ton fardeau

— Le deuxieme segment (3-4) est un bimembre antithétique: tandis que le fardeau «écra-
sait» le dos du Prophete (3) / Dieu, au contraire «éléve» son renom (4).

— D’un segment a [’autre

Quant au sens et a la grammaire, les deux segments semblent disposés en chiasme. Les
v. 1 et 4 se répondent: le verbe «dilaté» (1) et «élevé» (4) sont proches de sens, suivis
chaque fois de «pour toi». Les v. 2 et 3 vont ensemble, comme la principale et sa relative.

19 Razi, XXXII, p.2. 21 R. Meynet, L'Analyse rhétorique, op. cit., p.288. Voir des exem-
20°p. Crapon de Caprona, op.cit., p.217. ples dans Meynet, L'Evangile selon saint Luc, analyse rhétorique,
Le Cerf, Paris, 1988, II, p.261. _107

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

1 — N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine
2 =et mis a bas de toi ton fardeau
3 = qui écrasait ton dos,

4 — et élevé pour toi  ton renom?

Cependant, d’autres indices, plus nombreux, révelent une construction en deux segments
paralleles, qui se répondent membres a membres:
— Les v. 1 et 3 ont des verbes antithétiques «dilaté» (1) / «écrasait» (3), et se terminent
par des termes signifiant des parties du corps du Prophéte: «ta poitrine» (1) / «ton dos» (3),
lesquels sont assonancés: sAdR-AK / zAhR-AK. L’action de Dieu, qui soulage le Prophéte
en «dilatant sa poitrine», met un terme a I’oppression du «fardeau qui écrasait son dos».
— Les v. 2 et 4 ont aussi des verbes antithétiques, de méme forme et assonancés, avec un
‘ayn en troisieme consonne: «[Nous avons] mis bas» (WAdA-NA) / «[Nous avons] élevé »
(rAfA-NA). Les noms en fin de membres sont aussi phonétiquement proches: wizR
(«fardeau», v. 2) / dIkR («renom», v. 4), ce qui suggere un rapport sémantique, en
I’occurence antithétique. Parmi les neuf sens possibles donnés au terme wizr (la lourde charge
de la prophétie, I’angoisse devant la résistance des idolatres, etc.) Razi cite notamment «les
offenses et les insultes» dont le Prophete était 1’objet >2. Le Coran ne reproche-t-il pas sans
cesse aux adversaires du Prophete de le traiter de menteur? Ce dénigrement devait peser
lourdement sur la psychologie de Muhammad. Or, voici que Dieu promet de venir a son
secours en exaltant son renom, face a tous ceux qui le dénigraient.

1 — N’avons-Nous pas dilaté pour toi TA POITRINE (sAdR-AK)
2 — (wa) et mis a bas (wWAdA‘-NA) de toi ton fardeau (wIzR-AK)
3 =qui écrasait TON DOS (zZAhR-AK),
4 = (wa) et élevé (rAfA-NA) pour toi ton renom (dIkR-AK) ?
4.2. Le deuxiéeme morceau (7-8)

Ce morceau ne compte qu’un seul segment bimembre parallele. Les membres se terminent
par un impératif (avec rime en ab), précédé de la particule fa: FA-nsAB («dresse-toi», v.7)/
FA-rgAB («aspire», v. 8). Une paronomase encadre le segment: FARAGta («tu es libre») /
FA-RGAb («aspire »).

7 Alors, une fois libéré (FARAGta), dresse-toi (FA-nsAB)
8 et a ton Seigneur, aspire (FA-RGAB) .

108 2 Razi, XXXII, p. 5.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

4.3. D’un morceau a lautre

Traducteurs et commentateurs sont embarrassés devant 1’interprétation de faragta (v. 7): ce
verbe, normalement, devrait &tre suivi d’un autre mot qui lui donnerait un sens précis. Ce mot
faisant ici défaut, on ne voit pas tres bien de quoi le Prophete est «rendu libre»: de ses
occupations ? des affaires du monde ? de sa mission prophétique ? de la priere ?... Razi énu-
mere toute une série de suggestions faites par les commentateurs anciens. On s’étonne de n’en
voir aucun mettre ce terme en rapport avec les v. 1-4. C’est pourtant ce que fait Mawlvi
Muhammad ‘Ali, attentif au contexte, dans sa traduction commentée du Coran: «I think the
Prophet’s being free signifies his freedom from anxiety, in reference to what is said in the
previous verses, because all those verses show that the Prophet’s anxiety was completely
removed 23.» S’il y a un rapport structurel entre les deux morceaux extrémes de la sourate, il
semble en effet tout naturel de mettre ce terme (faragta) en relation avec le premier morceau
(surtout 1-3), dans lequel Dieu explique a son Prophete tout ce qu’il a fait pour lui: il I’a
rempli de bienfaits et soulagé de 1’angoisse de I’ignominie. L’ayant ainsi «libéré», soulagé de
tout ce qui I’oppressait dans sa mission aupres des hommes, Dieu I’invite a se tourner vers Lui
et a aspirer a Lui de tout son étre. A I’action de Dieu pour le Prophéte (premier morceau) fait
symétrie I’engagement du Prophete en vue de Dieu (dernier morceau). Le terme faragta fait
en somme transition entre le premier et le dernier morceau, d’ou la traduction proposée ici:
«Alors, une fois libéré [de tout ce qui t’oppressait], dresse-toi... »

4.4. Le segment central (5-6)

Il répete deux fois la sentence de sagesse: «A coté de 1’adversité est une félicité. » Les
commentateurs se sont demandé si les deux versets sont simplement une répétition d’insis-
tance, ou s’ils different de sens ?*. Du point de vue rhétorique, on sait que le centre joue le
role de pivot, reliant et distinguant tout a la fois deux unités symétriques. On peut alors
considérer le v. 5 comme une conclusion du premier morceau, et le v. 6 comme une intro-
duction au dernier, ce qui les nuance diversement: «la félicité » du v. 5 renverrait aux graces
et soulagements apportés par Dieu a son Prophete, dans les v. 1-4, tandis que «la félicité »
du v. 6 annoncerait la joie que le Prophete éprouvera en aspirant a Dieu dans la priere.

2 Maulvi Mohammad Ali, op. cit., p. 1203 (les soulignements sont ~ 2* Cf. Boubakeur, Le Coran, Fayard-Denoél, Paris, 1972, p.1226.
de M. Md. Al). 109

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

5. Les rapports rhétoriques entre les sourates 93 et 94

Razi rapporte I’opinion de certains commentateurs, selon laquelle ces deux sourates n’en
auraient fait qu’une, a 1’origine, non séparées par la Bismillah. Lui-méme, cependant, les
considére comme deux sourates distinctes 2.

Les commentateurs chiites, tel Al-Tabarsi, tiennent aussi ces deux sourates pour une
seule 26,

«Alisi reconnait un lien sémantique étroit entre les deux sourates, note le Tafsir al-Wasit,
bien que celles-ci soient séparées par la Bismillah. 11 donne comme preuve de ce lien, un
hadit rapporté par Ibn Abiu Hatim: « Oh Muhammad! Ne t’ai-je pas trouvé orphelin, puis
abrité, égaré, puis guidé, nécessiteux, puis enrichi, et ne t’ai-je pas dilaté la poitrine, ni jeté
bas ton fardeau et élevé pour toi ton renom etc.» Le fait qu’elles soient reliées dans le
texte du hadit donne un argument de poids en faveur des liens qui les relient ?’.»

Dans leur état actuel, les deux sourates forment une paire étroitement parallele:

— Les v. 93, 6-8 et les v. 94, 1-4 sont introduits par la négation interrogative a lam, suivie
d’un verbe a I'inaccompli apocopé. Les verbes des membres suivants sont tous a 1’accom-
pli. Au centre de tous les membres (excepté le v. 94, 3) figure le pronom personnel affixe
ka («toi»). Dans les deux sourates, Dieu rappelle a son Prophéte les faveurs dont il 1’a
gratifié dans sa détresse.

— Les segments v. 93, 9-11 et 94, 7-8 commencent tous deux par la particule fa, le (ou les)
membre(s) suivant(s), par la conjonction wa. Les membres se terminent tous par un impé-
ratif précédé de la particule fa. Le centre du dernier membre est occupé par le terme
Rabbi-ka, «ton Seigneur». Les deux sourates sont une adresse de Dieu a son Prophete,

I'invitant a s’engager envers Lui, en réponse a I’engagement de Dieu a son égard.

S. 93 S. 94

1 Par la clarté diurne,
2 et la nuit quand elle s’étend !

3 Il ne t’a ni abandonné, ton Seigneur, ni détesté.
Et certes, ce-qui-viendra-en-dernier sera meilleur pour toi
que le début!

5 Et certes, il te donnera, ton Seigneur, et tu seras satisfait !

6 (a lam) N’a-t-il pas trouvé TOI orphelin, puis abrité ? (a lam) N’avons-Nous pas dilaté pour TOI ta poitrine

1
7 (wa) et n’a-t-il pas trouvé TOI égaré, puis guidé? 2 (wa) et mis a bas de TOI ton fardeau
8 (wa) et n’a-t-il pas trouvé TOI nécessiteux, puis enrichi ? 3 qui écrasait ton dos,
4 (wa) et élevé pour TOI ton renom ?
5 Oui, a coté de I’adversité est une félicité

6 oui, a coté de I’adversité est une félicité.

——— 1 9 (fa) Alors, quant a I’orphelin, (fa) ne [le] brime pas, 7 (fa) Alors, une fois libéré, (fa) dresse-toi,
10 (wa) et quant au demandeur, (fa) ne [le] repousse pas
11 (wa) et quant au bienfait d¢ TON SEIGNEUR, (fa) 8 (wa) et a TON SEIGNEUR, (fa) aspire.

raconte[-le].

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

Considérées comme un texte continu, les deux sourates présentent une composition en

concentrisme :
S. 93
A 1-2 - Par la clarté-diurne et la nuit quand elle s’étend !
3 + Il ne t’a ni abandonné, TON SEIGNEUR, ni détesté.
4 - Et certes, la fin sera meilleure pour toi que le début !
5 + Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et tu seras satisfait !
B 6 + NE T’A-T-IL PAS trouvé orphelin, puis abrité ?
7 + etne t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé ?
8 + et ne t'a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi ?
C 9 — Alors, quant a I’orphelin, ne [le] brime pas,
10 — et quant au demandeur, ne [le] repousse pas,
11 — et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, raconte[-le].
S. 94
B’ 1 + N’AVONS-NOUS PAS dilaté pour toi ta poitrine
2 + et mis a bas de toi ton fardeau
3 + qui écrasait ton dos,
4 + et élevé pour toi ton renom ?
A’5 - Oui, a coté de Padversité est une félicité.
6 — Oui, a coté de Padversité est une félicité.
7 — Alors, une fois libéré, dresse-toi,
8 — et a TON SEIGNEUR, aspire.

— En position A-A’:

* Aux extrémités du texte figurent des oppositions entre des situations positives et des
situations négatives: «clarté-diurne» / «nuit» (93, 1-2); «fin (meilleure)» / «début» (93, 4),
ou inversement: «1’adversité» / «une félicité» (94, 5-6).

25 Razi, XXXII, p.2 26 Cf. Al-Tafsir al-Wasit, p. 1952.
27 1hid. 111

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

« A ce que le Seigneur a fait et fera pour son Envoyé, au début (93, 3 et 5), répond, a
la fin, ce que I’Envoyé, en réponse, est invité a faire pour Lui (94, 7-8):

93, 3 Il ne t’a pas abandonné, ton Seigneur, ni détesté.
5 Et certes, il te donnera, ton Seigneur, et tu seras satisfait.

94, 7 Alors, une fois libéré, dresse-toi
8 et a ton Seigneur, aspire!

«Ton Seigneur» figure au centre des v. 93, 3 et 5 et 94, 8, comme termes extrémes de
I’ensemble du texte.

— En position B-B’ figurent les deux séries de versets (93, 6-8 / 94, 1-4), dont le parallé-
lisme a été analysé plus haut. Ce sont deux listes de bienfaits du Seigneur, exprimés en
propositions interrogatives négatives.

— Au centre (C), sont donnés trois ordres, paralleles, du Seigneur a Muhammad. Tant au
centre (93, 11) qu’aux extrémités (93, 3 et 5, et 94, 8) figure le terme «ton Seigneur». Le
bibliste Lund a remarqué que les noms divins, dans les Psaumes, apparaissaient souvent en
ces lieux «privilégiés» que sont les extrémités et le centre des Psaumes 28, On constate une
méme tendance dans le Coran, dont on a ici un exemple.

Le centre, on le sait, joue un role de pivot, de transition entre deux unités symétriques :
ici, les v. 9-10 («orphelin», «demandeur») renvoient clairement au morceau qui précede
(surtout 93, 6-8: «orphelin», «égaré», «nécessiteux»); le v. 11 annonce la suite: le «bien-
fait de ton Seigneur» (11) est détaillé dans le morceau qui suit (surtout 94, 1-4). A I'impératif
final du v. 11, «raconte», répond I'impératif final de la S. 94: «aspire».

Le texte unifié des deux sourates présente une structure suffisamment solide, avec des
correspondances nombreuses et pertinentes, pour que 1’on puisse effectivement considérer
ces deux textes comme ayant originellement constitué une sourate unique.

Le Prophete, découragé devant 1’adversité, est invité par le Seigneur a se redresser. Dieu
lui rappelle tous Ses bienfaits a son égard: qu’a son tour, il les proclame et les imite! Et
comme Dieu s’est tourné vers Muhammad, que celui-ci se tourne vers Lui et «aspire» a
son Seigneur !

2 Cf. Meynet, L'Evangile selon saint Luc, op.cit, p.25. Lauteur
renvoie en note & Lund, Nils Wilhelm, Chiasmus in the New
M Testament, Chapel Hill, 1942, loi n° 5, p.41.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

6. La sourate 95, «la Figue»

1 — Par la figue et I'olive!

2 — Par le mont Sinai!

3 — Par cette Cité sfire (AL-AMIN) !

4 = Assurément, Nous avons créé ’homme en la plus belle stature.
5 = Ensuite Nous I’avons ravalé au plus bas des bas.

6 + Sauf ceux qui croient et font de bonnes ceuvres,
+ car a eux un salaire sans contrepartie.

-3
|

Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, apres cela, le Jugement ?
Dieu n’est-il pas le plus juste des juges (AL-hAkiMIN)?

o)
|

Sourate considérée par la majorité des commentateurs comme mekkoise, n° 28 selon la
Tradition, n° 10 selon Blachere.

La sourate est faite d’un petit morceau d’introduction (1-3), suivi d’'un deuxiéme morceau
plus long (4-8).

6.1. Le premier morceau (1-3)

Le premier morceau est un segment trimembre de trois serments, de forme abb’: le premier
serment, par des fruits ou des arbres fruitiers («la figue» ou «le figuier» / «I’olive» ou
«I’olivier ») différe davantage des deux suivants, qui se réferent tous deux a des noms de lieux :
le Mont Sinai, la Cité siire (laquelle, pour la Tradition, désigne bien évidemment La Mekke).

Mugatil b. Sulayman (m. 164 / 780), dans son Tafsir, glose sobrement le v. 1 ainsi: «... la
figue qui se mange, et 1’olive dont on extrait I’huile ?°. » Par la suite, les commentateurs ont
cherché a mettre en rapport ce serment par des fruits ou des arbres fruitiers, avec les deux
serments suivants par des noms de lieux, en interprétant le figuier et 1’olivier comme dési-
gnant respectivement des monts proches de Damas et de Jérusalem. Ces lieux évoqueraient
Jésus pour Jérusalem, Moise pour le mont Sinai, Abraham et Muhammad pour La Mekke...

Apres avoir cité un grand nombre de représentants de l'interprétation littérale (par des
noms de fruits ou d’arbres fruitiers) et d’autres, de I’interprétation symbolique (par des noms
de montagnes), Tabari conclut, avec un certain bon sens, que la premicre interprétation reste
la meilleure, pour la simple raison que les Arabes, a qui s’adressait le texte, ignoraient
qu’il y elt un mont Tin (Figuier) prés de Damas, et un mont Zaytin (Olivier) a Jérusalem *,
Cependant, Yagqit, dans son Mu‘jam, prétend que des montagnes, en Arabie, dans le terri-
toire des Asad, portaient le nom d’al-Tin3'...

¥ Mugqatil b. Sulayman, Tafsir Mugatil, Le Caire, 1982. Syrie... Il y a effectivement un Tell al-Tin connu depuis I'Anti-

30 Tafsir al-Tabari, Le Caire, 1968, XXX, p.238-240. Evidemment, quité sur une petite ile émergeant du lac dit de Homs.
le raisonnement de Tabari ne tiendrait plus, si 'on admettait Cf. Dussaud, Topographie historique de la Syrie ancienne et mé-
l'idée que les premiers destinataires de ce texte n'étaient pas diévale, Geuthner, Paris, 1927, p. 107, 114.

les Arabes de la péninsule arabique, mais une population en 3! Blachére, Le Coran, I, p.22-23.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers

113


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

Du point de vue rhétorique, on peut en tout cas noter les assonances qui ont pu jouer
pour le rapprochement de ces serments de sens apparemment disparate :
* A Pintérieur du v. 1, TIN (figue) et ZayTUN (olive) font une assonance.
* Avec le v. 2, il y a une symétrie d’assonances disposées en chiasme:
1 wa-t-tINi / wa-z-zayTUn
2 wa TUri | sinIN
e Les termes extrémes du trimembre sont assonancés: wA-t-tINi (1) / AmIN («slire», 3).
* Si I’on fait abstraction de la clausule théologique (v. 8), I’ensemble de la sourate se trouve
encadrée par une paronomase: TIN (1) / DIN («jugement», 7).

6.2. Le deuxiéme morceau (4-8)

Il est formé de trois segments bimembres disposés en concentrisme :
— Le premier segment (4-5) est un parallele antithétique, avec un superlatif en finale de
chaque membre: I’homme, d’abord créé «en la plus belle stature», est ensuite «ravalé au
plus bas des bas». Les deux situations extrémes de 1’homme, en ses débuts et a sa fin,
sont ainsi violemment mis en contraste.

4 Assurément, Nous avons créé I’homme en la plus belle stature.
5 Ensuite Nous I’avons ravalé au plus bas des bas.

— Le deuxieme segment (6a-b) est un parallele synthétique: le deuxiéme membre donne la
raison de I’exception introduite par le membre 6a au chatiment général énoncé au v. 5;
«ceux qui croient et font de bonnes ceuvres» échapperont a la déchéance générale du genre
humain, puisque leur est réservé «un salaire sans contrepartie ».

6 Sauf ceux qui croient et font de bonnes ceuvres,
car a eux un salaire sans contrepartie.

— Le troisieme segment (7-8) est encore un parallele antithétique: la justice du Juste Juge (8)
s’oppose a D’attitude de ceux qui traitent de mensonge le Jugement (7).

7 Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, apres cela, le Jugement?
8 Dieu n’est-il pas le plus juste des juges?

Selon Blachere, «le v. 6 qu’on retrouve presque textuellement dans [la sourate] LXXXIV,
25, est une addition ultérieure destinée a introduire une exception a la condamnation générale
contenue dans le v. 53%». Primitivement, ce v. 5 désignerait, selon les commentateurs, «la
décrépitude et la mort». «Apres l'introduction du verset suivant, une autre interprétation
est devenue possible; cette phrase énigmatique désignerait le sort des réprouvés 3. »

Rhétoriquement, les deux segments extrémes du morceau (4-5 / 7-8) sont effectivement
symétriques, et ils ont pu constituer primitivement un morceau de deux bimembres:

— IIs ont une méme rime en in ou im (absente du segment 6a-b),

114 32 Blachere, Le Coran, I, p.22. 33 Ibid., p. 23.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

— IIs ont des termes finaux de méme forme grammaticale, et assonancés: AsfAla sAfILIN
«le plus bas des bas» (5) / AhkAmi I-hAkImIN «le plus juste des juges» (8).

4 = Assurément, Nous avons créé I’homme en la plus belle stature (fagwim).
5 = Ensuite Nous I’avons ravalé au plus bas des bas (AsfAla sAfIIIN).

7 — Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, apres cela, le Jugement (bi-I-din)?
8 — Dieu n’est-il pas le plus juste des juges (AhkAmi I-hAkImIN)?

Dans I’état actuel du texte, le morceau présente donc un léger concentrisme: un segment
central (6) met en évidence le sort heureux réservé aux croyants, contrastant avec les
segments qui ’encadrent, ou le Jugement de Dieu (7-8) voue la masse des hommes au «plus
bas des bas» (5). Primitivement, avant I’interpolation du v. 6, le texte présentait le Juge-
ment de Dieu avant tout comme [’exercice de sa Toute-Puissance, capable aussi bien de
créer ’homme «en la plus belle stature» que de le ravaler «au plus bas des bas», dans la
mort. Avec l’interpolation, ce Jugement devient plus précisément 1’exercice de sa Justice,
rétribuant «ceux qui croient et font de bonnes ceuvres» par «un salaire sans contrepartie »,
alors que les autres, les impies, sont voués a la perdition.

L’ensemble du morceau est encadré par les termes extrémes opposés «homme» (4) /
«Dieu» (8) et le superlatif en fin des membres: «la plus belle» (4) / «le plus juste» (8).

4 = Assurément, Nous avons créé L’HOMME en LA PLUS BELLE stature.
5 = Ensuite Nous I’avons ravalé au plus bas des bas.

6 + Sauf ceux qui croient et font de bonnes ceuvres,
+ car a eux un salaire sans contrepartie.

7 — Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, apreés cela, le Jugement ?
8 — DIEU n’est-il pas LE PLUS JUSTE des juges?

6.3. D’un morceau a lautre.

Une similitude phonétique met les termes finaux des deux morceaux en symétrie:
AL-AMIN «siire», fin du v. 3 / AL-hAkiMIN, «juges», fin du v. 8. Ce sont les seules
rimes en min de toute la sourate (voir le tableau en début du par. 6).

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

7. La sourate 96, «I’Adhérence»

Les cinq premiers versets de cette sourate sont considérés par la Tradition (et en général
par la critique occidentale) comme la toute premiere révélation faite a Muhammad. Les v. 6
a 19 sont plus tardifs, puisqu’ils supposent une persécution du Prophéte de la part des
Mekkois paiens. Razi avait déja repéré 1’anachronisme 3*. Blachére situe cet ensemble de
versets au n° 32 de sa chronologie.

Il convient donc d’analyser d’abord ces deux unités successivement, pour nous interroger
ensuite sur leur lien rhétorique éventuel, qui les structurerait en un ensemble cohérent.
Rhétoriquement parlant, on les considérera comme deux parties du passage formé par la sourate.

7.1. La premiére partie (v. 1-5)
1 — INVOQUE le nom de TON SEIGNEUR
= QUI créa,
2 + créa L’HOMME d’une adhérence.
3 — INVOQUE, car TON SEIGNEUR est le Tres-Généreux
4 = QUI enseigna par la plume,

5 + enseigna a L’HOMME ce qu’il ne savait pas.

Cette bréve partie est composée d’un seul morceau de deux segments trimembres forte-
ment paralleles :

— Le premier segment (1-2) est de forme abb’: les deux derniers membres se ressemblent
en effet davantage, ayant en commun le terme médian «créa», et une paronomase finale:
hALAQ, «créa» /| ‘ALAQ, «adhérence». On verra plus loin les problemes que pose la tra-
duction de igra’.
1 — Invoque le nom de ton Seigneur
= qui créa (hALAQ),
2 = créa I’homme d’une adhérence (‘ALAQ).

— Le deuxieme segment (3-5) est de méme forme: les deux derniers membres sont égale-
ment reliés par un terme médian: «enseigna», et se terminent par la paronomase gALAM,
«plume » / yA'LAM, «il savait ».

3 — Invoque, car ton Seigneur est le Trés-Généreux

4 = qui enseigna par la plume (qALAM),

5 = enseigna a I’homme ce qu’il ne savait pas (yA‘LAM).

116 % Razi, XXXII, p. 18.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

35

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

— D’un segment a [’autre:
— Les premiers membres (la et 3) commencent par le méme impératif: «Invoque!», suivi
de «ton Seigneur».

la INVOQUE le nom de TON SEIGNEUR

3 INVOQUE, car TON SEIGNEUR est le Tres-Généreux
Igra’ a été traduit ici par «invoque», ce qui est inhabituel, et est proposé comme une hy-
pothese. La tournure «igra’ bi» est un hapax dans le Coran: il n’est donc pas aisé d’en
savoir le sens exact. Beaucoup traduisent par: «Lis, au nom de ton Seigneur!», en son-
geant au Livre céleste présenté au Prophete, livre écrit par «la plume», dont il est question
au v. 4. D’autres traduisent par «proclame» ou «préche au nom de ton Seigneur», ce qui
rappelle la vocation d’Isaie (Is 40, 6) et convient aux v. 4 et 5: le Prophete est invité a
précher aux hommes ce que Dieu lui enseigne. Cependant, si ’on se réfere a 1’hébreu
biblique, la formule prend un autre éclairage: gara be-Sem se rencontre fréquemment dans
la Bible, et bien au sens d’«invoquer le nom (du Seigneur) *3». On la trouve dans les Psau-
mes (79, 6; 80, 19; 99, 6; 116, 4), dans les Prophetes (Isaie 12, 4; Jérémie 10, 25;
Joél 3, 5; Sophonie 3, 9; Zacharie 13, 9) etc. L’impératif serait dés lors une invitation a la
priere plutdt qu’un envoi en mission. On comprend mieux alors le v. 3 «car ton Seigneur
est le Tres-Généreux»: tu peux L’invoquer en toute sécurité, car Il te répondra, dans sa
générosité, Lui qui est ton créateur (v. 1b et 2), et t’enseigne par révélation ce que ’homme
ne savait pas (v. 4-5). On verra plus loin (par. 7.3.) que ce sens convient mieux aussi dans
le cadre rhétorique général de la sourate.

— Les deuxiemes membres (1b et 4) sont reliés aux premiers par le pronom relatif sujet
«qui», suivi d’un verbe a la méme forme, et se terminent par des termes assonancés: « hRALAQ »
(1b) / « QALAm » (4) (mémes voyelles, et deux consonnes communes, inversées: [ et g).

1b QUI créa (RALAQ),

4 QUI enseigna par la plume (QALAm),

— Les troisiemes membres (2 / 5) sont reliés aux deuxiemes par un verbe qui fait office
de terme médian: «créa» (1b et 2) / «enseigna» (4 et 5), suivis d’un méme complément
direct: «I’homme». Les membres se terminent par deux termes assonancés: « ‘ALAg» (2) /
«yA‘LAm» (5) (mémes voyelles, et deux consonnes communes: ‘ et /). Dans chacun des
troisiémes membres, ces termes font une paronomase avec le premier terme du membre:
«BALAQa» — «‘ALAQ» (2) | « ‘ALLAMa» — «yA‘LAM » (5). Ces termes extrémes des troi-
sitmes membres semblent en outre s’opposer entre eux: l’antithése est claire entre
«enseigna» / «ne savait pas» (5), mais au v. 2 on peut aussi déceler un contraste entre
I’action créatrice souveraine de Dieu qui créa I’homme, et la modestie de I’«adhérence ».
2 créa (hALAQa) L’HOMME d’une adhérence (‘ALAQ).
5 enseigna (‘ALLAMa) a L’HOMME ce qu’il ne savait pas (yA‘LAM).
Nous remercions le professeur Louis de Prémare de nous avoir duit: «Verkiinde den Namen deines Herrn» («Proclame le Nom

signalé ce point (conversation privée). Hirschfeld voit aussi dans de ton Seigneur»). Cf. Blachére, II, p.9, note I.
la tournure arabe avec bi un complément de igra’, mais il tra-

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

— La rime souligne encore le découpage des deux segments: alag pour le premier segment
(sauf la), et am pour le deuxicme.

7.2. La deuxiéme partie (v. 6-19)
A
6 — NON-NON'! Certes (inna) ’homme SE REBELLE
7 — deés (an) qu’il se voit dans I’aisance.
8 — Certes (inna), vers ton Seigneur est le retour.
B
9-10 = Vois-tu celui qui interdit a un serviteur [de Dieu] quand il prie?

11-12 = Vois-tu qu’il soit dans la direction ou ordonne la piété?
13 = Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos ?
14 Ne sait-il pas que, certes, DIEU voit?
B’

15 + Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 + un toupet menteur, pécheur.

17 — Qu’il appelle donc son clan!
18 — Nous appellerons les Archanges.
A’
19 = NON-NON! NE LUI OBEIS PAS,
= mais prosterne-toi et rapproche-toi.

La partie se présente sous une forme concentrique. Les deux sous-parties qui s’organisent
de part et d’autre du membre central 14, sont en symétrie inversée (chiasme): AB/X/B’A’.

7.2.1. La premiere sous-partie (6-13)
Elle comporte deux morceaux d’un segment chacun.

7.2.1.1. Le premier morceau (6-8) est un trimembre de forme aba’: le deuxiéme membre
complete simplement le sens du premier, tandis que les membres extrémes forment une
antitheése, introduite par la méme particule inna, «certes».
6 Non-non! Certes (inna) ’homme se rebelle
7 des qu’il se voit dans 1’aisance.
118 8 Certes (inna), vers ton Seigneur est le retour.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

Les termes finaux des trois membres, non seulement se terminent par la rime en @ mais
contiennent encore les consonnes gayn ou ‘ayn, de méme graphie (si on omet le point dia-
critique du gayn qui n’existait pas dans la graphie ancienne): yarga, (i)stagna, al-ruja‘a.

7.2.1.2. Le deuxieme morceau (9-13) est également un segment trimembre, mais de forme
abb’. Les trois membres commencent certes par les mémes termes: a ra’ayta, «Vois-tu»,
mais les deux derniers se rapprochent davantage, dans la mesure ou ils sont antithétiques,
et comptent chacun deux verbes en parataxe:

9-10  Vois-tu celui qui interdit a un serviteur [de Dieu] quand il prie?

11-12  Vois-tu qu’il soit dans la direction ou ordonne la piété?

13 Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos?

La Tradition a vu dans ces versets et les suivants, une allusion a I’hostilité d’Aba Gahl
a I’encontre de Muhammad, qu’il cherchait a empécher de prier, dans I’intention de le dé-
tourner du monothéisme.

7.2.1.3. D’un morceau a l’autre

La logique qui relie les deux morceaux est celle d’une relation du général au particu-
lier: le premier morceau dénonce l'incrédulité du riche en général, le second stigmatise
certains de ses comportements, illustrant 1’affirmation générale du premier morceau. L’ab-
sence de transition peut dérouter. Mais bien d’autres exemples du méme genre peuvent Etre
donnés, dans le Coran: citons simplement la sourate 91, «le Soleil », dont les v. 7-10 sont
également un enseignement général, illustré par les v. 11-15 qui résument I’histoire des
Tamud. On verra d’ailleurs plus loin que c’est encore un rapport du méme type qui relie et
oppose les deux parties de la présente sourate.

Quelques indices rhétoriques soulignent le parallélisme des deux morceaux:
— Les trois membres de chacun des morceaux commencent soit par des termes de méme
graphie: les particules inna et an (6-8), soit par un méme terme («vois-tu», 9-13).
— Les membres initiaux 6 et 9-10 sont de sens voisin (avec un rapport du général au par-
ticulier): ’homme se montre rebelle (6) en interdisant 8 Muhammad de prier Dieu (9-10).
— Les membres terminaux 8 et 13 se terminent par des termes antithétiques: «le retour
[vers Dieu]» (8) / «tourne-le-dos [au Messager de Dieu]» (13).

7.2.2. La deuxieme sous-partie (15-19)
7.2.2.1. Le premier morceau (15-18) compte deux segments de menaces divines de chatiment:

— Le premier segment (15-16) est un bimembre parallele synthétique: le second membre
complete le sens du premier, auquel le relie le terme médian «toupet» :
15 Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le foupet,
16 un toupet menteur, pécheur.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

— Le deuxieme segment (17-18) est un bimembre parallele antithétique, les deux membres
étant introduits par un méme verbe («appelle» / «appellerons»). Au rebelle qui pense
pouvoir chercher secours aupres des partisans de son clan, s’oppose Dieu qui fera appel
aux Archanges, gardes de son trone (c’est le sens donné par les commentateurs a cet
hapax, al-zabaniya).

17 Qu’il appelle donc  son clan!
18 Nous appellerons les Archanges.

7.2.2.2. Le deuxieme morceau (19) ne comporte qu’un seul segment, un bimembre antithétique :
19 Non-non! Ne lui obéis pas,
mais prosterne-toi et rapproche-toi.

7.2.2.3. D’un morceau a [’autre. Les deux morceaux (15-18 / 19) sont introduits par un
méme terme initial, la négation redoublée kalld («non-non»), et ils forment une antithese:

si Dieu menace le rebelle (15-18), il engage en revanche le Prophéte a ne pas suivre la
méme voie, mais a adorer Dieu et a se rapprocher de Lui (19a-b).

7.2.3. Le membre central (14)

Au centre du texte, le v. 14 en est la pointe théologique: celui qui se rebelle contre le
Prophete semble ignorer que Dieu le voit. L’invective est en forme interrogative invitant a
la réflexion, comme c’est souvent le cas pour le centre des concentrismes . Le terme
«Dieu» figure au centre du membre central (et nulle part ailleurs dans cette sourate): il est
ainsi parfaitement mis en valeur. Il s’oppose a «1’homme rebelle» du début du passage (6):
celui-ci «se voit» dans 1’aisance, et se croit dés lors assez fort pour s’autoriser a se rebel-
ler contre celui qui se présente comme 1I’Envoyé de Dieu, mais il ignore que Dieu le «voit».

Ce membre joue bien le role de pivot dans le déroulement du texte:

— Il est relié a la premiere partie par la rime en 4, et la forme interrogative, introduite,
comme les trois membres précédents, par la particule a. Ce membre apparait comme le
point culminant de I’argumentation développée dans la premicre partie, et qui condamne le
rebelle: il ignore que Dieu le voit!

— Ce méme argument introduit immédiatement aux menaces de chatiment développées dans
la suite du texte.

7.2.4. D’une sous-partie a l’autre

Les deux sous-parties se répondent, mais en symétrie inversée :
A (6-8) B (9-13) / B’ (15-18) A’ (19).

36 «Le centre d'une construction concentrique est souvent occupé par une question», Meynet, L'analyse rhétorique, p.288. Voir des
120 exemples dans Meynet, L'Evangile selon saint Luc, 11, p.261.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

— A et A’ forment une antithese: ils ont mémes termes initiaux, la négation redoublée kalla:
«Non-non!», mais avec des verbes de sens et de forme (positive / négative) antithétiques
«se rebelle» (6) / «ne lui obéis pas» (19a). Les derniers membres sont synonymiques:
«Vers ton Seigneur est le retour» (8) / «prosterne-toi et rapproche-toi» (19b).

A 6 — NON-NON'! Certes [’homme se rebelle
7 des qu’il se voit dans 1’aisance.
8 = Certes, vers ton Seigneur est le retour.
A’19 — NON-NON!! Ne lui obéis pas,
= mais prosterne-toi et rapproche-toi.

— Les morceaux B et B’ entretiennent une relation de cause a effet: a la mise en accusa-
tion du rebelle (B) fait suite la menace de chatiment (B’).

7.3. Rapports rhétoriques entre les deux parties (1-5 / 6-19)

Pourquoi et comment ces deux unités textuelles, que tout le monde s’accorde a considé-
rer comme originellement indépendantes, ont-elles été réunies en un tout, pour former la
sourate 967

Les deux parties comportent les termes communs suivants (suivre sur le tableau, ci-dessous):
— «I’homme» (2, 5/ 6): ce mot sert de terme médian reliant les deux parties (en 5 et 6);
— «ton Seigneur» (1, 3 / 8) sert de terme initial pour les deux parties (en 1 et8);

— «il ne sait pas», v. 5 et 14, c’est-a-dire a la fin de la premiere partie (5) et au centre
de la seconde. C’est une application de la quatrieme loi de Lund (correspondance du centre
et des extrémes — ou d’un des extrémes, comme ici — de deux systemes liés entre eux).
On tient sans doute ici la raison principale pour laquelle ces deux textes ont été réunis en
un tout. Le v. 14 apparait alors comme une explicitation de I’énigmatique v.5: «enseigna
a I’homme ce qu’il ne savait pas». Qu’est-ce que I’homme ne savait pas? «Les choses en
leur universalité et leur particularité, les choses manifestes et cachées...», répond le Tafsir
al-Wasit 37. Réponse trés générale, que le deuxieme passage réduit, en focalisant le regard
sur un point essentiel : ce que I’homme ne savait pas, c’est que Dieu voit ses agissements,
et tres particuliecrement la rébellion de celui qui rejette son Envoyé et son Message, rébel-
lion qu’'ll ne laissera pas impunie. Il y a donc ici encore, entre les deux passages, une
opposition du général au particulier: apres avoir évoqué la fragilit¢ de ’homme en général
(créé «d’une adhérence»), et la science des choses inconnues que Dieu lui enseigne, le

3T Al-Tafsir al-Wasit, p.1967.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

texte se concentre sur la faiblesse coupable de celui qui se rebelle contre la révélation
muhammadienne, et sur son ignorance du regard justicier de Dieu qui le condamnera.

— Une derniere subtilité rhétorique confirme la cohérence des deux parties: les termes ex-
trémes délimitant toute la sourate (début v. 1, fin v. 19) sont deux verbes a I'impératif
singulier, adressés par Dieu au Prophete. La correspondance des deux verbes est soulignée
par une paronomase: IQRA’ BI / IQtARIB. Cette correspondance semble d’autant moins due
au hasard que le terme igtarib est le seul a ne pas rimer avec un autre verset. S’il a été
choisi, hors rime, ce ne peut étre que pour son aptitude a faire inclusion avec le premier
mot de la sourate. Cette correspondance des deux termes est un argument supplémentaire
pour considérer le verbe igra’ bi comme un verbe a particule (comme 1’hébreu gara be ou
I’anglais fo call on): la particule bi faisant partie de la paronomase, est ressentiec comme
faisant corps avec le verbe igra’, tout comme la syllabe finale ib d’igtarib fait corps avec
le mot qu’elle termine. Cette papronomase tend en outre a mettre ces deux impératifs éga-
lement en relation sémantique. Le v. 19b est évidemment une invitation a la priere et a
I’adoration : «prosterne-toi et rapproche-toi», ce qui rejoint le sens du v. 1, si on le traduit
par: «invoque le nom de ton Seigneur». Toute la sourate s’en trouve unifiée autour du
theme de la priere du Prophéte, évoquée non seulement aux v. 1, 3 et 19, mais encore aux
v. 9-10: «vois-tu celui qui interdit & un serviteur [de Dieu] quand il prie ?» Le Prophete
priant se heurte a I’hostilité de ses ennemis qui ne croient pas — et que Dieu punira. Dieu
engage Muhammad a ne pas se laisser décourager ni détourner de la véritable adoration.

1 INVOQUE (IQRA’ BI) le nom de = TON SEIGNEUR
qui créa,
2 créa I’homme d’une adhérence.
3 Invoque, car ton Seigneur est le Tres-Généreux
4 qui enseigna par la plume,
5 enseigna a I’homme ce qu IL NE SAVAIT PAS (YA‘LAM).
6 Non-non! Certes I’homme se rebelle
7 des qu’il se voit dans 1’aisance.
8 Certes, vers TON SEIGNEUR est le retour.

9-10  Vois-tu celui qui interdit a un serviteur [de Dieu] quand il prie?
11-12  Vois-tu qu’il soit dans la direction ou qu’il ordonne la piété?

13 Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos ?
14 NE SAIT-IL PAS (YALAM) que, certes, Dieu voit?
15 Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 un toupet menteur, pécheur.
17 Qu’il appelle donc son clan!
18 Nous appellerons les Archanges.
19 Non-non! Ne lui obéis pas,
122 mais prosterne-toi et RAPPROCHE-TOI (IQtARIB).

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

8. Les rapports rhétoriques entre les sourates 95 et 96

La thématique de ces deux sourates est partiellement la méme:

— Toutes deux commencent par une évocation de la création de ’homme. Les v. 95, 4
(apres le triple serment introductif) et 96, 2 doivent étre considérés comme les termes ini-
tiaux synonymiques qui signalent la symétrie des deux sourates: en 95, 4 c’est la beauté
extérieure de la forme humaine qui est soulignée, en 96, 2 la matiere trées humble dont elle
a été tirée. Les deux affirmations font un contraste complémentaire.

95,4 Assurément, Nous avons créé I’homme en la plus belle stature.
96,2 11 créa ’homme d’une adhérence.

— Sont ensuite évoquées la déchéance de ’homme rebelle (95, 5 / 96, 6-7, 9-13, 15-18),
puis D’attitude et la récompense du croyant (95, 6 / 96, 19). Face au Juste Juge (95, 8), ou
au serviteur du Dieu (96, 9-10) qui voit toutes les actions des hommes (96, 14), I’homme
rebelle crie au mensonge (95, 7 / 96, 13).

95,7 Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, apres cela, le Jugement?
8 DIEU n’est-Il pas le plus juste des juges?

96, 13 Vois-tu qu’il traite-de-mensonge et tourne-le-dos ?
14 Ne sait-il pas que, certes, DIEU voit?

— Une similitude de structure rapproche également ces deux sourates: une petite unité d’in-
troduction (95, 1-3 / 96, 1-5) est suivie d’un ensemble plus important, en forme concentrique
(95, 4-8 / 96, 6-19).

— La symétrie de ces deux ensembles ou «passages» est marquée par le terme «Dieu»,
qui figure en fin du premier (95, 8) et au centre du second (96, 14), dans deux phrases
interrogatives autour du théme du Dieu-Juge (95, 8), qui «voit» (96, 14) celui qui crie au
mensonge. C’est une nouvelle application de la «quatrieme loi de Lund», ou «loi du dé-
placement du centre vers les extrémités ».

123

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

S 95
1 — Par la figue et I'olive!
2 — Par le mont Sinai!
3 — Par cette Cité slre!
4 = Assurément, Nous avons créé I’homme en la plus belle stature.
5 = Ensuite Nous I’avons ravalé au plus bas des bas.
6 + Sauf ceux qui croient et font de bonnes ceuvres,
+ car a eux un salaire sans contrepartie.
7 — Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, apres cela, le Jugement ?
8 — DIEU n’est-il pas LE PLUS JUSTE DES JUGES?
S. 96
1 — Invoque le nom de ton Seigneur
— qui créa,
2 — créa ’homme d’une adhérence.
3 = Invoque, car ton Seigneur est le Tres-Généreux
4 = qui enseigna par la plume,
5 = enseigna a I’homme ce qu’il ne savait pas.
6 — Non-non! Certes I’homme se rebelle
7 — deés qu’il se voit dans 1’aisance.
8 — Certes, vers ton Seigneur est le retour.
9-10 = Vois-tu celui qui interdit a un serviteur [de Dieu] quand il prie?

11-12 = Vois-tu qu’il soit dans la direction ou qu’il ordonne la piété?
13 = Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos ?

14 Ne sait-il pas que, certes, DIEU VOIT?

15 + Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 + un toupet menteur, pécheur.

17 — Qu’il appelle donc son clan!
18 — Nous appellerons les Archanges.
19 = Non-non! Ne lui obéis pas,

= mais prosterne-toi et rapproche-toi.

124

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

9. La sourate 97, «le Décret»

1 — Oui, nous Iavons fait DESCENDRE, durant LA NUIT du Décret.
2 — Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret?

3 — La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois!

4 = Les anges et I’Esprit descendent durant celle-ci,

= avec la permission de leur Seigneur, pour tout ordre.
5 = Une paix elle [est] jusqu’au LEVER de L’AUBE.

Sourate mekkoise, n° 25 selon la Tradition, n° 29 selon Blacheére.

Cette sourate se présente comme un petit morceau en deux segments trimembres paralle-
les. Deux couples de termes antithétiques, de méme champ sémantique, servent de termes
extrémes encadrant I’ensemble: «descendre» (1) / «lever» (5), «la nuit» / « [’aube».
L’unité de rime (a/consonne/r) unifie le tout.

9.1. Le premier segment (1-3)

C’est un trimembre rythmé sur la question-stéréotype coranique: «Et qu’est-ce qui t’ap-
prendra ce quest X ?», qui attire 1’attention sur des mots énigmatiques et importants. Le
premier membre énonce le terme: «la nuit du Décret», le second pose la question de sa
signification, le troisieme y répond, mais la réponse reste énigmatique, et laisse en attente
d’une explication; celle-ci sera donnée dans le deuxicme segment.

1 Oui, nous I’avons fait descendre, durant la nuit du Décret.
2 Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est  la nuit du Décret?
3 La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois !

Blachere estime que le début de la sourate manque 3. On peut le penser, en raison du
complément direct sous forme d’un simple pronom personnel, en début du texte: qui ou
que désigne-t-il ? La Tradition, quant a elle, a répondu trés majoritairement qu’il s’agit du
Coran, conformément a la déclaration de la S. 44, 2-3: «Par le Livre clair! Nous 1’avons
fait descendre durant une nuit bénie.» Barth pense, au contraire, que ce pronom réfere a
I’archange chargé de la Révélation *°, ce qui, rhétoriquement, peut se justifier, comme on le
verra.

38 Blachere, Le Coran, 1I, p.81, note 1. Méme opinion chez 39 Cf. Blachére, Le Coran, I, p.82.
Schwally, GdQ2 (1909), p. 92. 125

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

9.2. Le deuxiéme segment (4-5)

C’est également un trimembre: un premier membre (4a) est une «définition descriptive »
de la nuit du Décret («Les anges et I’Esprit descendent durant celle-ci»), le deuxieme mem-
bre (4b) est une double expansion («avec la permission de leur Seigneur / pour tout ordre »),
le troisieme (5) est une nouvelle définition descriptive («Une paix elle est, jusqu’au lever
de 1’aube »).

9.3. D'un segment a lautre

1 — Oui, nous I’avons FAIT DESCENDRE, DURANT LA NUIT DU DECRET.
2 = Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du DECRET?

3 + La nuit du Décret [est] MEILLEURE QUE MILLE MOIS!

4 - Les anges et I’Esprit DESCENDENT DURANT CELLE-CI,

avec la permission de leur Seigneur, pour tout ORDRE.

5 + Une PAIX elle [est] JUSQU’AU LEVER DE L’AUBE.

N

Les deux segments sont paralleles, et se répondent membres a membres :

— Les membres centraux se terminent pas des termes synonymiques : « décret» (2) / « ordre » (4b).
— Les membres terminaux sont deux phrases nominales qualifiant la nuit du Décret comme
un bien par excellence, avec une idée de durée: «meilleure que mille mois» (3) / «paix

jusqu’au lever de 1’aube» (5).

Ce parallélisme des deux segments éclaire 1’identité du référent du pronom énigmatique
du v. 1. Tout, d’ailleurs, dans ce premier segment est énigmatique: qui est descendu?
qu’est-ce que la nuit du Décret? pourquoi est-elle meilleure que mille mois ? Les réponses
a ces questions, que le lecteur ne peut manquer de se poser, sont données dans le deuxieme
segment. Il n’est donc pas slir, contrairement a ce que pense Blachere, que le début de
cette sourate soit tronqué: ce peut étre un effet de style, mettant le lecteur-auditeur en attente
d’une explication. Les commentateurs ont cherché cette explication dans la S. 44, 2-3, ou il
est clairement dit que c’est le Livre que Dieu a fait descendre. Mais c’est expliquer un
texte ancien par un autre vraisemblablement plus récent. A 1'intérieur de notre texte, le pa-
rallélisme des v. 1 et 4a dit clairement que c’est I’Esprit, accompagné de ses anges (comme
en S. 70, 4), que Dieu fait descendre, Esprit que les commentateurs identifieront a 1’ange
Gabriel. Mais il n’est pas interdit de penser que le texte parle simplement de 1’Esprit de
prophétie qui descend sur le Prophéte, a la maniere des prophetes de la Bible.

On pourrait hésiter s’il faut considérer les v. 4-5 comme un bimembre (4 / 5) ou un

trimembre (4a / 4b / 5). Mais la symétrie avec le premier trimembre (1-3) leve le doute.

Cette symétrie peut aussi éclairer la traduction du terme gadr, que beaucoup traduisent

126 traditionnellement par «Destin, Destinée» (Blachére, Boubakeur), «Détermination »

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

(Hamidullah), d’autres par «Décret» (Masson). D’autres encore, s’appuyant sur le sens pre-
mier du mot, le comprennent comme « Gloire» (Mawdudi), « Grandeur, Sublimité» (Berque).

La symétrie du membre 2 avec le membre 4b fera préférer le sens de: «Décret» (2),
sens le plus proche de «ordre» (Camr, 4b). La Nuit du Décret est celle ou Dieu fait des-
cendre les anges et I’Esprit sur terre, chargés de ses ordres et ses décrets. C’est ce qui fait

N

sa grandeur et sa valeur supérieure a mille mois.

La rhétorique impose ici de corriger la traduction de Md. Hamidullah %°. Ce dernier
découpe les deux derniers versets de la maniere suivante:

4 Durant celle-ci descendent les anges ainsi que I’Esprit, par permission de leur

Seigneur. Avec chaque commandement,

5 une paix. — Cela, jusqu’a I’apparition de 1’aube.

Or, la stricte symétrie des deux trimembres interdit de mettre un point apres « Seigneur ».
En revanche, le point est nécessaire apres « commandement», lequel ne peut se lier a «une
paix»: ce dernier terme fait partie de la phrase nominale suivante. Le membre 4b se pré-
sente tout entier comme une suite du membre 4a, en deux expansions: si les anges et I’Esprit
descendent durant la nuit du Décret, c’est, 1- avec la permission de leur Seigneur (cause
de leur envoi), et 2- pour communiquer aux hommes ses ordres (but de leur mission) *!.

Selon Blachere, le v. 4 serait une addition postérieure 4. C’est en effet possible: la rhé-
torique du texte primitif s’en trouverait bien sfir modifiée, tout en restant satisfaisante.

1 — Oui, nous ’avons fait DESCENDRE, durant LA NUIT du Décret.
2 — Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret ?

3 — La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois !
5 = Une paix elle [est] jusquau LEVER de L’AUBE.

On aurait donc un morceau de deux segments bimembres:
— le premier segment, comportant I’énoncé sur la nuit du Décret, suivi de la question, avec
mémes termes finaux pour les deux membres: «la nuit du Décret»;
— le deuxieme segment serait tout entier la réponse a la question, en deux définitions des-
criptives de cette nuit, en deux phrases nominales paralleles. Le segment apparait alors
encadré des deux termes antithétiques: «la nuit» (3) / «1’aube» (5).

3 LA NUIT du Décret [est] meilleure que mille mois!

S5 Une paix elle [est] jusqu’au lever de L’AUBE.
— Les deux segments seraient reliés par les termes médians: «la nuit du Décret» (fin v.2/
début v. 3), le morceau étant délimité par les termes antithétiques «descendre» (1)/
«lever» (5), «la nuit» / «1’aube ».

40°Md. Hamidullah, Le Saint Coran, Maison d’Ennour, 12¢ éd. ré-  *' Clest bien ainsi que I'a compris le Tafsir al-Wasit, p. 1977.
visée et complétée, s.l., 1986, p.815. 42 Blachere, Le Coran, II, p. 81, note I. 127

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

L’ajout du v. 4 aurait été introduit pour expliquer le reste de la sourate, laquelle, sans
ce verset, demeurerait trés énigmatique. Mais cette hypothese de Blachere, en suppose une
seconde: que le début de la sourate manque. Car, sans le v. 4, le pronom compl. dir. du
v. 1 resterait définitivement sans référent.

Quoiqu’il en soit de la genese de cette sourate, sa rédaction finale est rhétoriquement
tout a fait satisfaisante: elle pourrait donc bien étre aussi originelle.

10. La sourate 98, «la Preuve»

1 - CEUX QUI MECROIENT PARMI LES GENS DU LIVRE ET LES POLYTHEISTES,
n’étaient pas déliés [de leur observance],
— tant que [ne] leur était parvenue la Preuve (al-bayyina),

2 = un Envoyé de Dieu [qui] récite des feuilles purifiées,
3 = dans lesquelles [il y a] des Livres droits (gayyima).
4 + (wa ma) Et ne se sont divisés, ceux qui ont recu le Livre,

+ qu’apres que leur soit venue la Preuve (al-bayyina).

5 — (wa ma) Et il ne leur a été ordonné que d’adorer Dieu,
— en purifiant pour Lui la religion, en vrais-croyants,

— et qu’ils accomplissent la priere et qu’ils s’acquittent de 1’aumone.

= VOILA la Religion droite (al-gayyima).

6 = Certes, CEUX QUI MECROIENT, PARMI LES GENS DU LIVRE ET LES POLYTHEISTES,
= [seront] dans le feu de I’enfer, immortels en lui:
= ceux-la sont le pire de la création.

7 + Certes, ceux qui croient et accomplissent les ceuvres bonnes,
+ ceux-la sont le meilleur de la création.

8 — Leur récompense, pres de leur Seigneur, sera les jardins de I’Eden:
— coulent sous eux les ruisseaux, [ils seront] immortels en eux, pour toujours.

+ Dieu sera satisfait d’eux et ils seront satisfaits de Lui.
+ VOILA pour celui qui craint son Seigneur.

128

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

Sourate médinoise, n° 100 selon la Tradition, n® 94 selon Blachere. Postérieure a la rup-
ture avec les juifs, c’est donc une sourate trés tardive.

Le texte est fortement structuré, en deux parties paralleles (v. 1-5 / 6-8), chacune compo-
sée de deux morceaux, également paralleles. Les deux parties sont définies par des termes
initiaux identiques (« Ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les polythéistes », 1 et 6a),
et un méme terme final: «voila» (dalika).

10.1. La premiére partie (v. 1-5)

Elle concerne tout entiere la situation des gens du Livre (juifs et chrétiens) et des
associateurs, face au Prophete et a son message.

10.1.1. Le premier morceau (v. 1-3)

1 — Ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les polythéistes, n’étaient pas
déliés [de leur observance],
tant que [ne] leur était parvenue la Preuve (al-bAYYInA),

un Envoyé de Dieu [qui] récite des feuillets purifiés,
dans lesquelles [il y a] des Livres droits (qAYYImA).

[N )
Il

Le morceau est composé de deux segments bimembres synthétiques, les deuxiemes mem-
bres complétant chaque fois le sens des premiers. Les bimembres se terminent par une
paronomase : al-bAYYInA (1b) / gAYYImA (3). «La Preuve», comme I’expliquent les v. 2
et suivants, c’est ’Envoyé qui vient de la part de Dieu, récitant «les feuillets» du Coran,
«purifiés » de toute erreur ou de toute déviation. Le deuxieme segment se termine par des
termes synonymiques: «feuillets purifiés» (2) / «Livres droits» (3).

10.1.2. Le deuxieme morceau (v. 4-5)

4 + (wa ma) Et ne se sont divisés, ceux qui ont recu le Livre,
+ qu’(illa) aprés que leur soit venue la Preuve (AL-bAYYInA).

)}
|

(wa ma) Et il ne leur a été ordonné  que (illa) d’adorer Dieu,

en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-croyants,
- et qu’ils accomplissent la pricre et qu’ils
s’acquittent de 1’aumone.

Voila la Religion droite (AL-gAYYImA).
129

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

— Le premier segment (4a-b) est un bimembre antithétique, construit sur la formule d’ex-
ception wa mad... illa... La venue de la Preuve (Muhammad et le message coranique) a
provoqué la division parmi les gens du Livre: certains ont cru, d’autres non.

— Le deuxieme segment (5a-b-c) commence par la méme formule d’exception. C’est un
trimembre de forme aba’: les deux membres extrémes énumerent les principales prescriptions
de la véritable religion: I’adoration du seul Dieu, la priere liturgique et I’acquittement de
I’aumdne. Le membre central, de construction différente, complete le sens du premier membre.
— Le troisieme segment (5d) est un unimembre de conclusion: «Voila la Religion droite. »
Le terme «la Religion», reprend le v. 5b: «en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-
croyants». Le terme final («droite») forme, avec le terme final du premier segment (4) la
méme paronomase que les termes finaux des deux segments du premier morceau:
AL-bAYYInA | AL-gAYYImA. La Preuve, c’est-a-dire le Prophete, est celui qui apporte la
religion «droite ».

10.1.3. D’un morceau a ’autre

1 — Ceux qui mécroient parmi les gens du LIVRE et les polythéistes,
n’étaient pas déliés
— tant que [ne] leur était parvenue la Preuve,

2 = un Envoyé de DIEU [qui] récite des feuillets purifiés,
3 = dans lesquelles [il y a] des Livres droits (qayyima).

4 + Et ne se sont divisés, ceux qui ont recu le  LIVRE,
+ qu’apres que leur soit venue la Preuve.

5 — Etil ne leur a été ordonné que d’adorer DIEU,
— en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-croyants,
— et qu’ils accomplissent la priere et qu’ils s’acquittent de I’aumone.

= Voila la Religion droite (al-qayyima).

Les premiers segments (la-b / 4a-b) sont paralleles et synonymiques: les premiers mem-
bres (la / 4a) sont de forme négative, avec des verbes proches de sens («n’étaient pas
déliés» / «ne se sont divisés»), évoquant la situation des gens du Livre, avant (1) et apres
(4) la venue de «la Preuve» (terme final des deux segments). Le terme «Livre» (la / 4)
peut étre considéré comme le terme initial des deux morceaux paralleles.

Les deuxiemes segments (2-3 / 5a-b-c) et le segment 5d commentent cette Preuve: elle
s’identifie a ’Envoyé de Dieu et a son Message (2), dont le contenu n’est autre que celui
de la Religion droite, consistant en adoration, priere et aumdne (5). Le parallélisme des
deuxiemes segments est souligné par le terme «Dieu», dans les premiers membres (2 / 5a).

130 Le méme terme «droits / droite» (gayyima), termine les deux morceaux.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

10.2. La deuxieme partie (v. 6-8)
6 — Certes, ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les polythéistes,
= [seront] dans LE FEU (NAR') de L’ENFER, immortels en lui:
(GARANNAm®)

+ ceux-la sont le pire de la création.
7 — Certes, ceux qui croient et accomplissent les ceuvres bonnes,
+ ceux-la sont le meilleur de la création.

8 = Leur récompense, prés de leur Seigneur, sera  LES JARDINS DE L’EDEN :
(GANNAt" ‘AdN'™)

coulent sous eux LES RUISSEAUX (aNhAR"), [ils seront] immortels en eux,

pour toujours.

+ Dieu sera satisfait d’eux et ils seront satisfaits de Lui.
+ Voila pour celui qui craint son Seigneur.

Cette seconde partie annonce la rétribution eschatologique qui attend incroyants et
croyants: aux premiers ’enfer, aux seconds 1'Eden. Elle est construite en deux morceaux
antithétiques, introduits par les membres opposés: «Certes, ceux qui mécroient, parmi les
gens du Livre et les polythéistes» (6a) / «Certes, ceux qui croient et accomplissent les
ceuvres bonnes» (7a).

Le premier morceau (6) est un simple trimembre, le second (7-8) compte trois segments
bimembres. Ce second morceau reprend en antithese tous les éléments du premier, mais
dans un ordre différent et en les amplifiant; il ajoute une clausule théologique (8c-d).

— Les membres initiaux se répondent, comme on I’a déja vu.

— Au feu (6b) correspond par antithése «les ruisseaux» (8b): les deux termes font une
paronomase (NAR'/ aNhAR"). A «1’enfer» s’opposent «les jardins de 1’Eden »: les deux
termes sont également assonancés, GAKANNAm® | GANNAt" ‘AdN™.

— «Immortels en lui» est répété (6b / 8b).

— «Ceux-la sont le pire de la création» (6¢) s’oppose a «ceux-la sont le meilleur de la
création» (7b).

10.3. D’une partie a l'autre

Nous avons vu plus haut la similitude des termes initiaux (premiers membres, v. 1 et 6)
et I'identité du terme final («voila», v. 1 et 8d) des deux parties. C’est en réalité les deux
segments bimembres finaux tout entiers qui présentent des similitudes, soulignant le parallé-
lisme des deux parties. 13t

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

5 b — et qu’ils accomplissent la pricre / et qu’ils s’acquittent de I’aumone.
¢ + VOILA la Religion droite.

oo
o
|

Dieu sera satisfait d’eux / et ils seront satisfaits de Lui.
d + VOILA pour celui qui craint son Seigneur.

Les premiers membres (5b, 8c) décrivent le comportement et la situation religieuse des
justes, en un rythme binaire de deux propositions en parataxe, le tout fortement rythmé et
assonancé. Les deuxiemes membres (5c¢, 8d) ont non seulement les mémes termes initiaux
(«Voila»), mais sont de sens voisin: la religion droite (5c), c’est celle que pratique celui
qui craint son Seigneur (8d).

Ce parallélisme est intéressant, du point de vue rhétorique: a I'intérieur de la deuxieme
partie, la clausule théologique (8c-d) n’a en effet pas de parallele dans le premier morceau
(6); au terme du deuxieme morceau, elle fait figure d’ajout. En revanche, si 1’on compare
les deux parties entre elles, la clausule présente un réel parallélisme avec la fin de la pre-
miere partie, indiquant du méme coup une correspondance entre ces parties. Cela rejoint un
des principes de la rhétorique: les symétries ne se présentent pas toujours de la méme
maniere, lorsque 1’on passe d’un niveau rhétorique a un autre. Il faut souvent «oublier » les
symétries d’un premier niveau, pour considérer le niveau supérieur en lui-méme, avec les
symétries qui lui sont propres.

Le parallélisme des deux parties est encore souligné par 1’identité du nombre de membres
dans chacune d’elles: neuf.

L’enseignement de cette sourate est clair: avant I’arrivée du Prophete, gens du Livre et
polythéistes étaient excusables de rester fideles a leurs croyances. Une fois celui-ci venu,
comme preuve évidente pour tous, ils n’ont plus d’excuse. S’ils n’accueillent pas la vraie
religion, ils méritent ’enfer, alors qu’aux croyants, c’est-a-dire a tous ceux qui auront accepté
le Message de Muhammad, c’est I'Eden qui est promis. Juifs et chrétiens pourront bien
estimer qu’eux aussi pratiquent la religion droite, dans la mesure ou celle-ci consiste a
«adorer Dieu», a «accomplir la priere» et a «s’acquitter de I’aumone ». Mais, aux yeux
du Coran, leur religion n’est pas pure, et seuls ceux qui I’auront purifiée en accueillant la
Preuve, méritent le nom de «vrais croyants», promis a I’Eden. Une telle identification entre
unique vraie religion salvatrice et message muhammadien pose évidemment de graves ques-
tions a la conscience humaine et a la théologie, mais cela dépasse le cadre de cette étude
rhétorique, qui n’a d’autre objectif que de comprendre le texte a partir de ses structures.

43 .Cf. M. Mir, Coherence in the Qurian. A Study of Islahi's Concept — ** Al-Tafsir al-Wasit, p. 1978.
of Nazm in Tadabbur-i Quran, American Trust Publications, In-
ﬁ dianapolis, 1986, p.76.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

1. Les rapports rhétoriques entre les sourates 97 et 98

L’exégete moderne indo-pakistanais Islahi, dans son commentaire Tadabbur-i Qur’an
(1959-1980), estime que ces deux sourates, comme beaucoup d’autres (dont toutes celles
étudiées dans le présent article), constituent une paire *3. Le rapport entre les deux sourates
parait avant tout thématique: toutes deux traitent de la révélation coranique, et de la grace
que celle-ci représente pour les hommes. Selon le Tafsir al-Wasit, la sourate 98 suit la sou-
rate 97, parce qu’elle donne la raison pour laquelle le Coran est descendu, «comme s’il
était dit: “Nous I'avons fait descendre parce que ceux qui mécroient n’étaient pas déliés de
leur incroyance, tant que ne leur était venu un Envoyé qui récitat des feuillets purifiés”#4.
La S. 98 développe en effet le theme de la révélation coranique, traité dans la S. 97, en

comparant la situation des paiens et des gens du Livre avant et apres la révélation, et en

»

décrivant le sort eschatologique des hommes, selon leur prise de position par rapport au
Coran: aux non-croyants I’enfer éternel, aux croyants le Paradis.

Au point de vue structurel, les deux sourates sont construites sur la base d’un parallé-
lisme: 97, 1-3 / 4-5 et 98, 1-5 / 6-8.

Au début des deux sourates, les termes, proches de sens, «nous 1’avons fait descendre »
(97,1) et «tant que ne leur était parvenu la Preuve» (98, 1b) sont en symétrie.

La tournure un peu obscure par sa concision en 97, 4b: «pour tout ordre» peut étre
éclairée par sa mise en regard avec le v. 98, 5, lequel développe ce qui «a été ordonné »

(mé&me racine 'MR) aux hommes: adorer Dieu, accomplir la priere, faire I’aumone.

S. 97

1 Oui, NOUS L’AVONS FAIT DESCENDRE, durant la nuit
du Décret.

2 Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret ?

3 La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois!

4 Les anges et I’Esprit descendent durant celle-ci, avec la
permission de leur Seigneur, pour TOUT ORDRE.

5 Une paix elle [est] jusqu’au lever de I’aube.

S. 98
1 Ceux qui mécroient parmi les gens du Livre et les
polythéistes, n’étaient pas déliés [de leur observance],
TANT QUE [NE] LEUR ETAIT PARVENUE LA
PREUVE,
2 un Envoyé de Dieu [qui] récite des feuilles purifiées,

(98]

dans lesquelles [il y a] des Livres droits.
4 Et ne se sont divisés, ceux qui ont recu le Livre, qu’apres
que leur soit venue la Preuve.
5 Et IL NE LEUR A ETE ORDONNE que d’adorer Dieu,
en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-croyants,
et qu’ils accomplissent la priere et qu’ils s’acquittent de
I’aumone.
Voila la Religion droite.
6 Certes, ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les
polythéistes,
[seront] dans le feu de I’enfer, immortels en lui:
ceux-la sont le pire de la création.
7 Certes, ceux qui croient et accomplissent les ceuvres
bonnes,
ceux-la sont le meilleur de la création.
8 Leur récompense, pres de leur Seigneur, sera les jardins
de I'Eden:
coulent sous eux les ruisseaux, [ils seront] immortels en
eux, pour toujours.
Dieu sera satisfait d’eux et ils seront satisfaits de Lui.
Voila pour celui qui craint son Seigneur.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers

133


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

12 Le Coran, un texte «éminemment et intentionnellement organisé» +?

«Commencer I’étude du Coran par celle de sa composition, écrit J. Berque dans un texte

qui résonne comme un testament intellectuel 4

, c’est I’aborder sous sa face la plus ardue.
C’est en effet chercher des rapports entre 1’ensemble qu’il affirme, ses sous-ensembles ou
sourates, et leurs divisions ou versets; c’est peut-€tre aller plus loin encore: analyser la
distribution des versets en sentences et de celles-ci en groupes de mots; qui sait? parvenir
au niveau ultime ou la phonologie relierait la grammaire, une logique, une rhétorique, étant
bien entendu qu’on s’acquitterait de ces tiches sans cesser de préter 1’oreille aux rythmes
larges ou brefs qui font vibrer d’une seule vibration ce texte immense; et pour finir, pren-
dre le chemin inverse, et reconstruire un tout a partir de ses démembrements...

Si nulle enquéte, que 1’on sache, ne s’est jusqu’ici fixé un programme aussi ambitieux,
du moins plusieurs des problemes partiels qu’il embrasse n’ont-ils cessé d’agiter la recher-
che tant islamique qu’orientaliste, non sans une insistance marquée de la premiere pour
dégager un sens préférentiel de 1’expression; et de la seconde pour déceler sous cette der-
niere des décalages de la formulation dans le temps. Nous pensons, quant a nous, que le
champ de I’étude étant par définition unitaire, et vécu comme tel, tel que la tradition 1’a
transmis, c’est le systtme de cette unité et de cette conformité qu’il importe avant tout de

N

saisir, pour autant que ce soit accessible a nos moyens... »

Se démarquant d’une longue tradition orientaliste, qui cherchait et cherche avant tout, a
reconstituer la genese du texte coranique, en décelant ajouts et interpolations, J. Berque s’est
plutdt interrogé sur la structure du livre achevé, dans sa totalité comme dans ses moindres
parties, jusqu’aux versets et aux mots, voire aux phonemes. Un grand nombre d’observa-
tions lui ont fait rejeter I'idée que le Coran serait un texte sans ordre ni logique, comme
certains continuent encore a le considérer. «L’ensemble des régularités et des symétries in-
déniables... démontre..., de facon surabondante selon nous, I’existence d’un ordre coranique,

sa singularité et sa complexité, on serait méme tenté de dire: son caractere délibéré +’.

»
Sans pouvoir encore le décrire de maniere précise, il devine dans le texte coranique «un
agencement complexe... une organisation éminente “8», «un ordre d’assemblage original 4 »,
qui n’a rien a voir avec «la spéculation numérale et littérale» prisée par certains: «Que
leur approche fasse maintenant appel a I’ordinateur n’en bannit pas I’arbitraire *°. »

J. Berque entrevoit le rdle structural joué par les répétitions: «On est... frappé par la
répétition fréquente des concepts en termes identiques ou analogues, et c’est 1a bien autre
chose qu’un effet de rhétorique d’anaphore ou de redondance >'.» Mais il n’en occulte pas

pour autant le phénomene inverse de la «dissimilation» : «Réciproquement, dirait-on, 1’exposé

45 En raison de l'mportance que nous y attachons, nous déve- 8 Ibid., p.713-714.
loppons ici quelques points a peine esquissés dans  * Ibid., p.729.

lintroduction a notre précédent article; cf. ci-dessus, note I. 50 Ibid., p.717.
6 «En relisant le Coran», dans J. Berque, Le Coran, op.cit., p.711- 3" Ibid., p.722.
712.
134 47 Ibid., p.717.

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

coranique affectionne les sauts brusques. Il passe sans transition d’un sujet a 1’autre, pour
revenir au premier, ou a d’autres °2.» Il repere des «structures en entrelacs 3 », et observe
ailleurs «comme deux versants ordonnés par rapport a un propos central, lequel en contracte
une particuliere importance °*.» Ces faits, que sa «recherche débusque, pour ainsi dire, de
tous cotés > », lui posent la question d’une analyse logique du texte, considéré dans sa
synchronie, et non plus dans la diachronie de la révélation. L’exégese islamique tradition-
nelle n’est pas ici d’un grand secours, s’en tenant «le plus souvent a la glose des mots et
tout au plus des groupes de mots *°». Parmi les exégetes plus récents, il en est toutefois
qui «tichent de rendre compte de la liaison des sentences entre elles 3’ ». Berque cite ici
en exemple Tahir b. ‘Ashiir et Sayyid Qutb. Il en est d’autres, que nous avons rencontrés
dans les pages précédentes: Mawdudi, Mawlvi Md. ‘Ali, Islahi; et il faut souligner, a cet
égard, la nouveauté du commentaire récemment mis au point par une équipe d’oulémas d’Al-
Azhar pour leurs étudiants, le Tafsir al-Wasit. Son attention ne se porte pas seulement sur
le lien qui regroupe des versets entre eux, mais aussi sur la logique qui relie telle sourate a
ses voisines. Mais, faute d’instrument technique approprié, il faut reconnaitre, avec J. Berque,
que leurs «appréciations... restent d’ordre subjectif >®». « Quant a I’orientalisme, malgré quel-
ques récentes approches sémiotiques, il n’a pas situé ses intéréts, que l’on sache, du coté
de la taxinomie ou du systeme >°.»

Berque s’interroge ensuite sur le phénomene du parallélisme, dont il cite quelques exem-
ples coraniques, et qui ’ameéne a évoquer la Bible:

«Une investigation plus audacieuse évoquerait, peut-€tre a ce propos, 1’analogie des
Psaumes, ou alternent, dans certains passages, des dictions directes, responsoriales ou
antiphonées. Certes, le Coran fait état des Zabbiir, mais il faudrait des arguments plus précis
pour évoquer une influence. Cependant, il n’est pas interdit de penser aux parallélismes
qu’affectionnent plusieurs langues sémitiques et dont la Bible fournit en effet des exemples.
En définitive, et sans qu’on veuille faire dire a de telles affinités plus qu’on ne leur demande,
ce nouveau trait de style coranique renforce 1’impression que nous a déja inspirée 1 ordre
d’assemblage du Coran: la minutie de sa texture le disputant 2 I’intentionnalité . »

Ce que I’éminent islamologue ose a peine suggérer ici, pourra bien se révéler la clé
de toutes ses autres interrogations concernant la composition du Coran. Ce ne sont en effet
pas seulement «des exemples» de parallélisme que fournit la Bible: celle-ci en foisonne a
chaque page, de manicre évidente dans les Psaumes, d’une maniere plus discréte, mais non
moins réelle, dans les autres écrits bibliques. Aussi bien, ce «systeme» que Berque souhai-
tait décrypter dans la composition du Coran, ce n’est ni dans 1’exégese islamique, ni dans
I’orientalisme que nous le trouverons, mais bien en faisant le détour par les études bibliques.

52 «En relisant le Coran», dans ). Berque, Le Coran, op.cit., p.723. 57 Ibid.

53 Ibid., p. 724-725. 58 Ibid.

5 Ibid., p.727. 59 Ibid.

55 Iid., p.728. 80 Ibid., p.745-746.

5 [hid. 135

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

On sait que dans le domaine biblique aussi, le point de vue diachronique de la criti-
que historique a longtemps prévalu. Cependant, dés le milieu du XVIII® siecle, un professeur
d’Oxford, Robert Lowth, avait commencé a mettre en valeur I'importance du parallélisme
dans la Bible, précisément a partir de I’étude des Psaumes. Progressivement, les observa-
tions s’accumulant et s’affinant, est née une nouvelle méthode d’analyse «synchronique»
du texte biblique, s’attachant a en étudier la structure, a partir d’un principe de base simple
mais omniprésent, celui de la symétrie. A I’heure actuelle, on découvre que des textes de
style et d’apparence aussi différents que les Psaumes, le Livre d’Amos ou I’Evangile selon
saint Luc©', sont en réalité composés A partir des mémes principes — dont chaque auteur
joue a sa maniere, ce qui lui confére, au moins en partie, son «style» personnel.

Ces principes ont été récemment théorisés par le bibliste Roland Meynet, dans son li-
vre: [’Analyse rhétorique, une nouvelle méthode pour comprendre la Bible %*. Or, la recherche
semble montrer que cette «rhétorique biblique» — la chose n’a rien de surprenant — ne se
limiterait pas a la Bible, mais serait commune a toute la littérature sémitique ancienne. Dans
son livre, R. Meynet donne quelques exemples de textes akkadiens et ougaritiques, ainsi
que de certains hadit(s) 3. Ces derniers révelent que la culture arabe, aux débuts de I’is-
lam, n’avait pas encore échappé a cette tradition littéraire. Et le Coran pourrait bien s’avérer
un représentant éminent de cet art de dire et d’écrire, typiquement sémitique. La présente
étude espere avoir montré, sur un échantillon de quelques sourates bréves, tout le parti que
I’on peut tirer de cette « méthode rhétorique» pour la compréhension de la structure et du
sens du texte coranique.

L’intuition de J. Berque, selon laquelle le texte du Coran serait structuré a différents
niveaux, depuis I’ensemble du livre jusqu’aux «sous-ensembles ou sourates, et leurs divi-
sions ou versets», jusqu’au «niveau ultime ou la phonologie relierait la grammaire, une
logique, une rhétorique », cette intuition apparait clairement confirmée par 1’analyse structu-
relle. Riche en promesses, cette méthode, comme toute méthode scientifique, requiert de la
rigueur dans son application. La premiere de ses exigences (que n’a probablement pas soup-
connée J. Berque, et que notre présentation analytico-synthétique ne laisse peut-€tre pas
apparaitre), c’est de partir non pas des grands ensembles pour aller vers le détail, mais au
contraire, de 1’étude des plus petites unités rhétoriques (les membres), pour remonter pro-
gressivement vers les différents niveaux supérieurs: segments, morceaux, parties, passages...
Faute d’analyser enticrement chacun de ces niveaux pour lui-méme, avant de passer au niveau
supérieur, on pourra bien trouver des structures (tout texte intelligible en comporte forcé-

o1 Cf. Pietro Bovati et Roland Meynet, Le Livre du Prophéte Amos, muqaddas wa min al-hadit al-nabawi al-Sarif (Méthode rhétorique
coll. Rhétorique biblique n°2, Le Cerf, Paris, 1994; R. Meynet, et herméneutique. Analyse de textes de la Bible et de la Tradition
L'Evangile selon saint Luc, analyse rhétorique, Le Cerf, Paris, 1988. musulmane). Université Saint-Joseph, Institut d'études islamo-

62 Cf. supra, note 10. Trad. anglaise, Rhetorical Analysis, Jost. S, chrétiennes, Dar el-Machreq, Beyrouth, 1993 (en arabe). Cet
Sheffield, 1998. ouvrage a été traduit en francais, et complété, sous le titre

© D'autres exemples de hadit(s) sont donnés dans un ouvrage révélateur de Rhétorique sémitique, textes de la Bible et de la Tra-
collectif: R. Meynet, L. Pouzet, N. Farouki et A. Sinno Tarigat dition musulmane, Cerf, Paris, 1998.

136 al-tahlil al-balagi wa |-tafsir. Tahlilat nusids min al-kitab al-

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

STRUCTURES RHETORIQUES DES SOURATES 92 A 98

ment), mais sans véritablement clarifier le texte, car on aura négligé ce fait fondamental,
que la structure premicre du texte, c’est sa composition en différents niveaux. C’est a ce
prix seulement que ’on pourra éviter de projeter a priori une structure sur le texte, ou de
majorer arbitrairement une structure par rapport a une autre. Si chaque niveau est structuré,
I’ensemble, a son tour, est structuré en niveaux.

Dans les huit sourates analysées ici, on a pu remonter jusqu’a une structure (plus ou
moins forte, selon les cas) en paires de sourates. Ce qui confirme la these de I'exégete
indo-pakistanais contemporain, Islahi®, selon laquelle la plupart des sourates constitueraient
des paires.

Existe-t-il un niveau supérieur de composition, organisant, par exemple, plusieurs paires
de sourates entre elles? On peut le présumer: les douze sourates suivantes (S. 99-110),
nous 1’avons montré ailleurs %, sont organisées en deux séries de six sourates, chaque série
étant composée de deux ensembles symétriques de trois sourates. Il y a tout lieu de penser
que les huit sourates 91 a 92 appartiennent elles aussi a un systtme de ce genre, et, en
toute hypothese, plus complexe; mais a ce stade de notre étude, nous n’avons pu encore le
déterminer. De toute manicre, il faudra attendre 1’analyse complete du Coran pour tenir toutes
les clefs de I’organisation rhétorique de ses différentes parties.

Tout ce qu’on peut dire, en 1’état actuel de notre recherche, c’est que, dans chaque paire
de sourates, un ou plusieurs versets raccrochent celle-ci a la paire précédente, comme des
mots-crochets destinés a faciliter la mémorisation du texte a la suite:

— La paire S. 93-94 commence par les serments «Par la clarté diurne et la nuit quand elle
s’étend» (93, 1-2), qui renvoient aux serments des S. 91 et 92: «Par le jour quand il le
fait briller, par la nuit quand elle ’enveloppe» (91, 3-4), «Par la nuit quand elle enve-
loppe, par le jour quand il brille» (92, 1-2).

— La paire S. 95-96 contient un trimembre (96, 9-13) parallele a S. 94, 1-4, tous deux en
forme interrogative raccrochant la paire 95-96 a 93-94: 96, 9-13 explique bien le far-
deau qui oppressait le Prophete en 94, 2-3.

S. 94 S. 96

1 N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine 9-10 Vois-tu celui qui interdit a un serviteur [de

2 et mis a bas de toi ton fardeau Dieu] quand il prie ?

3 qui écrasait ton dos, 11-12 Vois-tu qu’il soit dans la direction ou ordonne
4 et élevé pour toi ton renom ? la piété?

13 Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-
dos?

La paire S. 97-98, qui traite de la révélation coranique, se raccroche a la paire 95-96
par les versets 1-5 de la S. 96 («Invoque le nom de ton Seigneur...»).

6 Cf. supra, note 43. % Cf. nos articles «Structures rhétoriques des sourates 105 a
114», in MIDEO 23, 1997, p.157-196, et «Structures rhétori-
ques des sourates 99 a 104» (voir ci-dessus, note 1). ﬂ

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

MICHEL CUYPERS

N

Ce sont la, certes, des éléments structurants «minimaux», faisant plus penser a un fil
destiné a enfiler des perles — pour reprendre un cliché de la poésie orientale — qu’a une
véritable organisation du texte en structure logique.

Il se peut que la rhétorique reprenne ses droits a un niveau supérieur. En attendant de
pousser la recherche plus loin, on peut en tout cas constater une dominante trés marquée
du rythme binaire, jusqu’au niveau des paires de sourates. Chacune des sourates analysées
dans cet article présente une bipartition interne (deux parties, deux morceaux, deux seg-
ments), éventuellement répartie de part et d’autre d’une unité-pivot centrale. Les deux unités
symétriques sont souvent découpées a leur tour en deux (parfois trois) unités du niveau
inférieur (morceaux, segments). Méme les segments trimembres n’échappent pas a I’attrac-
tion du rythme binaire: jamais on ne rencontre de trimembre dont les trois membres soient
absolument paralleles (soit aa’a’’) ou au contraire, différents (soit abc)! On a toujours I'une
des formules aa’b, abb’ ou aba’, ce qui représente une sorte de réduction du rythme ter-
naire 2 un rythme binaire ab. L’analyse rhétorique du Coran retrouve ainsi avec éclat la
«logique a deux termes» qu’un Louis Gardet considérait comme caractéristique de la cul-
ture arabo-islamique %, mais qu’il faut sans doute plutdt considérer plus largement comme

sémitique.

66 Cf. notamment, Louis Gardet, «La “théorie des oppositions” et direction de J. Berque et J.-P. Charnay, Anthropos, Paris, 1968:
la pensée musulmane», dans la Revue thomiste, LXXV, 1975, «La dialectique en morphologie et logique arabes», p. 116-132,
p.241-254; et les contributions de L. Gardet dans L'ambiva- «Les différents types de “dialectiques”», p.359-365.

138 lence dans la culture arabe, ouvrage collectif publié¢ sous la

Anlsl 34 (2001), p. 95-138 Michel Cuypers


http://www.tcpdf.org

	Sommaire: 


