
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 34 (2001), p. 95-138

Michel Cuypers

Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


Annales islamologiques 34—2000

95

Michel CUYPERS

Structures rhétoriques
des sourates 92 à 98

1. La Sourate 92, «la Nuit» 1

1 – Par la nuit quand elle enveloppe,
2 – par le jour quand il brille,
3 – par ce qui a créé le mâle et la femelle,

4 en vérité, vos efforts sont divergents:

5 = Quant à celui qui donne et craint [Dieu]
6 = et déclare-vraie la plus-belle [chose],
7 = certes, Nous lui faciliterons la facilité (yusræ)

8 + Et quant à celui qui est avare et affecte-la-suffisance
9 + et traite-de-mensonge la plus-belle [chose],
10 + certes, Nous lui faciliterons la difficulté (©usræ),

11 * et à rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité [dans l’abîme].

12 – Certes, à Nous la direction.
13 – et certes, à Nous la [vie] dernière et la première.

14 * Je vous ai avertis d’un feu [qui] flambe.

15 + Ne l’affronte que le plus misérable
16 + qui traite-de-mensonge et se détourne.

17 = Et l’évitera le craignant[-Dieu]
18 = qui donne sa fortune [pour] se purifier,

19 – sans que personne ne lui ait fait un bien dont ce soit la récompense,
20 – mais pour la seule recherche du visage de son Seigneur le Très-Haut.
21 – Et, assurément, il sera satisfait.

Michel Cuypers, Institut dominicain d’études orientales, Le Caire.
1 Pour l’introduction à cette étude et sa méthodologie, voir notre

précédent article, «Structures rhétoriques des sourates 99 à 104»,

Annales Islamologiques 33, 1999, p. 31-34. Nous remercions le
professeur R. Meynet d’avoir bien voulu relire et annoter notre
manuscrit. Ses observations nous ont été très précieuses.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


96

MICHEL CUYPERS

Sourate mekkoise, nº 9 selon la chronologie traditionnelle, nº 14 selon Blachère. Certains
commentateurs tiennent les v. 19-21 pour médinois 2.

Mawdºdî divise thématiquement cette sourate en deux: v. 1-11 / v. 12-21 3. Crapon de
Caprona y voit «deux laisses de 12 lignes», correspondant aux mêmes versets 1-11 et
12-21 4. A. Neuwirth la découpe également en deux, avec une légère variante: 1-13 / 14-21 5.
L’analyse structurelle aboutit à un résultat assez différent: à un morceau d’introduction (1-4),
font suite deux parties (5-11 / 14-21), disposées en concentrisme autour d’un segment cen-
tral (12-13). Si les auteurs qui viennent d’être cités hésitent à rattacher les v. 12-13 soit
aux versets antécédents (Neuwirth), soit aux suivants (Mawdºdî, Crapon de Caprona), c’est
qu’en réalité, ces deux versets constituent le centre qui relie deux unités symétriques entre
elles.

1.1. Le morceau d’introduction (1-4)

Il compte deux segments: un trimembre de trois serments (1-3), suivi de leur apodose,
en un seul unimembre (4).
– Le premier segment (1-3) est de forme aa’b. Les deux premiers membres sont stricte-
ment parallèles et antithétiques, avec l’opposition bipolaire «la nuit» / «le jour». Le
troisième membre est encore un serment, mais de construction différente, et avec une nou-
velle opposition bipolaire: «le mâle» / «la femelle». Celle-ci prépare les antithèses
craignants-Dieu / impies, qui vont être développées par la suite. Il leur est promis des sorts
divergents comme la nuit et le jour.
– Le deuxième segment (4), l’apodose des serments, annonce, en un simple unimembre, le
thème de toute la suite: le destin opposé des hommes selon qu’ils s’efforcent dans la voie
du bien ou du mal.

1.2. La première partie (5-11)

Elle est constituée d’un seul morceau de trois segments:
– Les deux premiers segments (5-7 / 8-10) sont des trimembres, de forme aa’b, de cons-
truction strictement parallèle et de sens antithétique: le secours divin (7) est promis à
l’homme généreux, pieux et croyant (5-6), tandis que l’avare, le suffisant et «celui qui traite
de mensonge la plus belle chose» (8-9), devra affronter «la difficulté» (10).

Le texte porte seulement: «la plus belle» (al-Ìusnæ). À la suite de ™abarî, Ræzî 6 donne
plusieurs sens possibles à ce terme, dont «la très belle récompense» (sens retenu par Blachère
et Masson), ou «la profession de foi au Dieu unique et au message prophétique de l’islam»

2 Blachère, Le Coran, Maisonneuve, Paris, 1949, II, p. 28. Toutes
nos références à Blachère renvoient à cette édition.

3 Mawdºdî, The Meaning of the Quræn, Islamic Publications, La-
hore, 4e éd., 1991, XVI, p. 74.

4 Crapon de Caprona, Le Coran: aux sources de la parole oracu-

laire. Structures rythmiques des sourates mecquoises. Publications
orientalistes de France, Paris, 1981, p. 299.

5 A. Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren,
Walter de Gruyter, Berlin - New York, 1981, p. 229.

6 Ræzî, Al-Tafsîr al-Kabîr, Beyrouth, 1983, XXXI, p.199.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


97

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

(sens retenu par Hamidullah et Boubakeur). Dans le contexte des sourates dites mekkoises,
ce qui est traité de mensonge, c’est la prédication prophétique annonçant le Jugement de
Dieu. Tel est le sens global qu’il convient sans doute de donner à «la plus belle chose».

Une paronomase, en finale des deux segments, souligne leur parallélisme: LI-L-yUSRÆ /
LI-L-©USRÆ.

5 – Quant à celui qui donne et craint[Dieu]
6 + et déclare-vraie la plus-belle [chose],
7 = certes, Nous lui faciliterons la facilité (LI-L-yUSRÆ).

8 – Et quant à celui qui est avare et affecte-la-suffisance
9 + et traite-de-mensonge la plus-belle [chose],
10 = certes, Nous lui faciliterons la difficulté (LI-L-©USRÆ),

– Le troisième segment (11), un unimembre, prolonge les considérations sur l’impie avare,
en annonçant sa précipitation en enfer – thème qui sera repris au v. 14 et développé aux v.
15-16.

11 et à rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité [dans l’abîme].

1.3. La deuxième partie (14-21) comporte deux morceaux:

1.3.1. Le premier morceau (14-18), composé de trois segments, est inversement symétrique
au morceau 5-11, formant ainsi un chiasme.

– Un premier segment unimembre (14) rappelle le feu de l’enfer. Il y a donc correspon-
dance de sens et de forme (unimembre) entre les segments 11 et 14. Les verbes qui les
terminent sont assonancés, soulignant ainsi leur symétrie: TArADDÆ / TAlAÅÅÆ («il sera
précipité», 11 / «il flambe», 14).

11 et à rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité (TArADDÆ)
14 Je vous ai averti d’un feu [qui] flambe (TAlAÅÅÆ).

– Les deux segments suivants (15-16 / 17-18) reprennent l’opposition des justes et des im-
pies des v. 5-10, en deux segments bimembres antithétiques, mais de manière inversée: le
premier segment (15-16) promet l’enfer à «celui qui traite de mensonge et se détourne»,
tandis que le second (17-18) assure que l’homme pieux et généreux en sera épargné; alors
que dans le premier morceau (5-10), «la facilité» est d’abord promise au juste (5-7), puis
«la difficulté» à l’impie (8-10).

Les premiers membres de ces deux segments (15 / 17) se terminent par une parono-
mase: AL-A‡QÆ (15) / AL-AtQÆ (17), soulignant l’antithèse: «le plus misérable» / «le

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


98

MICHEL CUYPERS

craignant[-Dieu]». Les deuxièmes membres (16 / 18) sont des relatives, comptant chacune
deux verbes.

15 – Ne l’affronte que le plus misérable (AL-A‡QÆ)
16 + QUI traite-de-mensonge et se détourne.

17 – Et l’évitera le craignant[-Dieu] (AL-AtQÆ)
18 + QUI donne sa fortune [pour] se purifier

1.3.2. Le deuxième morceau (19-21) est un trimembre qui prolonge et commente les consi-
dérations sur le juste généreux: celui-ci donne de manière totalement désintéressée (19), ne
recherchant que la face de son Seigneur (20); aussi bien sera-t-il satisfait, en recevant la
récompense divine (21).

1.4. Le centre (12-19)

Au centre de la partie figure un bimembre parallèle de deux sentences théologiques: à
Dieu seul appartient la direction des hommes et leur destin, tant terrestre qu’eschatologique.
Ces sentences – comme c’est en général le cas pour le centre d’une construction concen-
trique – font pivot entre les deux parties qui les encadrent: la direction (12) (facile / difficile)
renvoie au thème qui domine la première partie. Or, c’est par la prédication coranique, essen-
tiellement, que, selon le Coran, cette direction se réalise. Ce qui confirme le sens à donner
à «la plus belle chose»: la révélation coranique du Jugement divin, qui donne aux hommes
une lumière directrice pour leur vie. Le deuxième membre annonce la deuxième partie (tou-
tefois déjà préparée par le v.11): la maîtrise de Dieu sur le destin eschatologique éclatera
quand les impies affronteront l’enfer et que les hommes pieux et généreux en seront épar-
gnés.

L’ensemble de la partie 5-21 se présente donc de la manière suivante (voir tableau
ci-contre):

– En position A-A’ se répondent «celui qui donne» (5) / «qui donne» (18);
«craint» (5) / «le craignant» (17).

– En position B-B’ se répondent les termes proches de sens «celui qui est avare et affecte
la suffisance» (8) / «le plus misérable» (15); et «traite de mensonge» (9 et 16). Cette
dernière correspondance jette une nouvelle lumière sur le sens à donner à «la plus belle
chose» traitée de mensonge au v. 9: c’est évidemment le même chose que ce que le
misérable traite de mensonge et dont il «se détourne», au v. 16, c’est-à-dire la prédication
prophétique du Coran.

– En position C-C’, on l’a déjà vu, figurent deux membres annonçant le châtiment de l’en-
fer aux riches incrédules et avares, avec une paronomase en finale (TArADDÆ/ TAlAÅÅÆ).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


99

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

La symétrie chiastique des deux volets qui encadrent le centre est donc rigoureuse, du
v. 5 au v. 18. Les trois versets finaux font figure d’annexe, échappant à la symétrie, ce qui
corrobore l’opinion des commentateurs qui y voient un ajout, probablement médinois. Les
commentateurs sunnites y voient une allusion à Abº Bakr, les chiites à ¢Alî 7.

2. Symétries rhétoriques entre les sourates 91 et 92

Une analyse rhétorique de la sourate 91 ayant déjà été publiée ailleurs 8, celle-ci n’a pas été
reprise ici; en revanche, il est intéressant de comparer la structure des deux sourates 91 et 92,
lesquelles forment manifestement une paire. La thématique des deux sourates est la même: le
destin des croyants qui se purifient est opposé à celui des mécréants qui se corrompent. Un
certain nombre d’indices rhétoriques mettent clairement ces deux sourates en symétrie. La
seconde est cependant plus détaillée et développée, explicitant quelque peu la première.

A 5 = Quant à celui QUI DONNE et CRAINT [Dieu]
6 = et déclare-vraie la plus-belle [chose],
7 – certes, Nous lui faciliterons la facilité.

B 8 + Et quant à celui qui est avare et affecte-la-suffisance
9 + et TRAITE-DE-MENSONGE la plus-belle [chose],

10 – certes, Nous lui faciliterons la difficulté,

C * 11 et à rien ne lui servira sa fortune, quand il sera précipité (TArADDÆ).

12 – Certes, à Nous la direction.
13 – et certes, à Nous la [vie] dernière et la première.

C’ * 14 Je vous ai averti d’un feu [qui] flambe (TAlAÅÅÆ).

B’15 + Ne l’affronte que le plus misérable
16 + qui TRAITE-DE-MENSONGE et se détourne.

A’17 = Et l’évitera le CRAIGNANT[-Dieu]
18 = QUI DONNE sa fortune [pour] se purifier,

19 – sans que personne ne lui ait fait un bien dont ce soit la récompense,
20 – mais pour la seule recherche du visage de son Seigneur le Très-Haut.
21 – Et, assurément, il sera satisfait.

7 Ræzî, Al-Tafsîr al-Kabîr, Beyrouth, 1983, XXXI, p. 204.
8 Cf. M. Cuypers, «Structures rhétoriques dans le Coran, une analyse structurelle de la sourate ‘Joseph’ et de quelques sourates

brèves», in MIDEO (Mélanges de l’Institut dominicain d’études orientales), nº 22, 1995, p. 111-115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


100

MICHEL CUYPERS

S. 91
1 Par le soleil et sa clarté,

2 par la lune quand elle le suit!

3 Par le jour quand il le fait briller,

4 par la nuit quand elle l’enveloppe!

5 Par le ciel et Ce qui l’édifia,

6 par la terre et Ce qui l’étendit,

7 par L’ÂME et CE QUI la nivela

8 et lui inspira son libertinage et sa piété,

9 oui, heureux sera celui qui la PURIFIERA,

10 et oui, malheureux sera celui qui l’abaissera.

11 Les Tamºd traitèrent-de-menteur, dans leur révolte,

12 quand se dressa le plus misérable d’entre eux.

13 Et leur dit l’Envoyé de Dieu: «La chamelle de Dieu et

son tour de boire!»

14 Ils le traitèrent-de-menteur et la mutilèrent.

Alors fulmina contre eux leur SEIGNEUR, pour leur

péché, et il les nivela.

15 Il ne craint pas leurs représailles.

S. 92

1 Par la nuit quand elle enveloppe,

2 par le jour quand il brille,

3 par CE QUI a créé LE MÂLE ET LA FEMELLE,

4 en vérité, vos efforts sont divergents.

5-6 Quant à celui qui donne et craint et déclare-vraie la

plus belle [chose],

7 certes, Nous lui faciliterons la facilité.

8-9 Et quant à celui qui est avare et affecte la suffisance

et traite-de-mensonge la plus belle [chose],

10 certes, Nous lui faciliterons la difficulté,

11 et à rien ne lui servira sa fortune, quand il sera

précipité.

12 Certes, à Nous la Direction,

13 et certes, à Nous la [vie] dernière et la première.

14 Je vous ai avertis d’un feu [qui] flambe.

15 Ne l’affronte que le plus misérable,

16 qui traite-de-mensonge et se détourne.

17 Et l’évitera le craignant[-Dieu]

18 qui donne sa fortune pour se PURIFIER,

19 sans que personne lui ait fait un bien dont ce soit la

récompense,

20 mais pour la seule recherche du visage de son

SEIGNEUR le Très-Haut.

21 Et, assurément, il sera satisfait.

Les deux sourates sont construites en concentrisme, dont le centre est occupé par un
bimembre de deux sentences parallèles.

Elles commencent par deux serments quasi identiques, mais inversés («Par le jour quand
il brille, par la nuit quand elle l’enveloppe» 91, 3-4 / «Par la nuit quand elle enveloppe,
par le jour quand il brille» 92, 1-2) et se terminent par le même terme «Seigneur» (91, 14 /
92, 20).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


101

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

La première partie de la S. 91 (1-8) offre encore d’autres symétries avec le morceau
d’introduction de la S. 92 (1-4):
– Aux serments par des éléments naturels (nuit / jour) font suite un serment concernant

l’être humain («l’âme», 91, 7 / «le mâle et la femelle», 92, 3), qui introduit aux con-
tradictions qui l’habitent (apodoses des serments): «son libertinage et sa piété» (91, 8) /
ses «efforts divergents» (92, 4). La correspondance avec «l’âme» (91, 7) invite à res-
treindre le sens du «mâle» et de la «femelle» du v. 92, 3 au monde humain
(contrairement à l’une des interprétations données par Ræzî, qui en élargit le sens à tout
le monde animal 9).

– Le sujet des derniers serments (91, 7 et 92, 3) est chaque fois mæ («ce qui»), tenant
lieu de man («Celui qui», c’est-à-dire Dieu ou l’essence divine), comme l’expliquent
les commentateurs.

Le centre de la S. 91 (9-10) a son correspondant formel dans le centre de la S. 92
(12-13), mais correspond, quant au sens, aux deux volets symétriques 92, 5-11 et 92, 14-18
(prolongés par 19-21), qui en sont une explicitation: «Celui qui purifiera» son âme (91,
9), c’est «celui qui donne et craint et déclare vraie la plus belle chose» (92, 5-6), c’est
«le craignant[-Dieu] qui donne sa fortune pour se purifier» (92, 17-18); il sera «heureux»
(91, 9) parce que Dieu «lui facilitera la facilité» (92, 7), en sorte qu’il «évitera» (92, 17)
le feu qui flambe. Au contraire, «celui qui abaissera» son âme (91, 10), c’est «celui qui
est avare et affecte la suffisance et traite de mensonge la plus belle chose» (92, 8-9), c’est
«le plus misérable, qui traite de mensonge et se détourne» (92, 15-16). Il sera «malheureux»
(91, 10) parce que Dieu «lui facilitera la difficulté et qu’à rien ne lui servira sa fortune,
quand il sera précipité» (92, 10-11) et qu’il affrontera «un feu qui flambe» (92, 14-15).

On peut voir ici une application de la 4e «loi de Lund», selon laquelle «les idées appa-
raissent au centre d’un système et aux extrémités d’un système correspondant, le deuxième
système ayant été construit évidemment pour aller avec le premier 10».

La deuxième partie de la S. 91 (11-15) est encadrée du même terme initial que la deuxième
partie de la S. 92 (14-21): «le plus misérable» (91, 12 / 92, 15), et d’un terme final identique,
celui-là même qui clôt l’ensemble de la sourate: «Seigneur» (91, 14 / 92, 20). Au centre de
ces deux unités parallèles qui traitent de la condamnation des impies, figure un même terme
central: «traitèrent-de-menteur (ou de mensonge)» (91, 14) / «traite-de-mensonge» (92, 16).
Le même verbe se retrouve deux fois dans chaque sourate: 91, 11 et 14; 92, 9 et 16.

Celui qui est traité de menteur, dans la S. 91, est clairement désigné: c’est «l’Envoyé
de Dieu» (91, 13-14). La symétrie des deux sourates confirme une nouvelle fois le sens à
donner à «la plus belle chose», «traitée de mensonge» dans la S. 92, 9: il s’agit bien
avant tout du message prophétique apporté par Muhammad, annonçant le Jugement de Dieu,
plutôt que «la plus belle récompense».

9 Ræzî, XXXI, p. 198.
10 R. Meynet, L’analyse rhétorique, une nouvelle méthode pour comprendre la Bible, Le Cerf, Paris, 1989, p. 147.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


102

MICHEL CUYPERS

3. La sourate 93, «la Clarté diurne»

1-2 – Par la clarté-diurne (wA ∆-∆uÎÆ) et la nuit quand elle s’étend!
3 – Il ne t’a ni abandonné, ton Seigneur, ni détesté.

4 = Et certes, la fin sera meilleure pour toi que le début!
5 = Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et (fa) tu seras satisfait!

6 + Ne t’a-t-il pas trouvé orphelin, puis abrité?
7 + et ne t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé?
8 + et ne t’a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi?

9 – Alors, quant à l’orphelin, ne [le] brime pas,
10 – et quant au demandeur, ne [le] repousse pas,
11 – et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, raconte[-le] (fA ÎADDiÚ).

Sourate mekkoise, nº 11 selon la Tradition, nº 4 selon Blachère.
Selon la Tradition, cette sourate aurait été révélée après un temps d’interruption de la

révélation, ce qui aurait entraîné les railleries des adversaires de Muhammad. Elle se pré-
sente en tout cas comme une confirmation de la mission du Prophète, alors que celui-ci vit
un moment de trouble.

Le texte se découpe en deux morceaux de deux segments chacun. Le premier morceau
(1-5) commence par un double serment, suivi de son apodose (3-5), dans laquelle Dieu
confirme son assistance à son Prophète, en termes généraux. Le deuxième morceau (6-11)
détaille certains aspects de la vie du Prophète, attestant l’assistance de Dieu à son égard, et
en tire des conséquences morales pour Muhammad, mais bien entendu généralisables pour
tout croyant.

3.1. Le premier morceau (1-5)

– Le premier segment (1-3) est un bimembre synthétique (serments / apodose). Le premier
membre comporte deux serments bipolaires, antithétiques: «par la clarté diurne» / «par la
nuit». Ræzî fait remarquer qu’habituellement al-∂uÌæ signifie le moment où le soleil monte,
après son lever, c’est-à-dire le matin, soit «la clarté matinale». Cependant ici, en raison de
l’antithèse rhétorique avec la nuit dans son intégralité, on peut comprendre le mot, dit-il,
comme signifiant simplement «le jour», dans sa totalité, soit «la clarté du jour 11». On
retiendra cette petite observation rhétorique glanée chez Ræzî.

11 Ræzî, XXXI, p. 207.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


103

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

– Le deuxième segment (4-5) est un bimembre parallèle synonymique, qui prolonge l’apodose
du v. 3. Les deux membres sont introduits par la même conjonction wa, suivie de la parti-
cule la d’insistance pour l’apodose des serments.

– D’un segment à l’autre
Les deux segments sont parallèles:
• À la métaphore de «la clarté diurne» du v. 1 correspond «la fin» meilleure pour le

Prophète, promise au début du v. 4; et à «la nuit» qui étend son obscurité redoutable (v. 2,
en fin du premier membre) correspond «le début» pénible de la mission du Prophète (fin
du v. 4). C’est celle des deux interprétations de ce v. 4, donnée par les commentateurs,
que l’on préférera. C’est ainsi que traduit Mawdºdî: «And surely the later period is better
for you than the earlier period 12», et Mawlvî MuÌammad ¢Alî: «And surely what comes
after is better for you than that which has gone before 13.» L’autre interprétation, retenue
par la plupart des traducteurs (Blachère, Berque, Masson, Hamidullah, Boubakeur…)
comprend le verset en un sens eschatologique: «Et certes la vie dernière sera meilleure
pour toi que la première.» Mais l’horizon de cette sourate n’est pas eschatologique: l’op-
position qui parcourt tout le texte n’est pas celle de cette vie par rapport à l’au-delà, mais
d’un premier état déficient de cette vie-ci à une situation meilleure ultérieure.

• Les derniers membres (v. 3 et 5) se répondent: le v. 3 exprime de manière négative
(«Il ne t’a pas abandonné… ni détesté»), et pour le passé/présent, l’assistance divine que
le v. 5 promet en positif, et pour l’avenir («Il te donnera»). Au centre des deux membres
figure le terme «ton Seigneur», dans la même fonction de sujet.

Une subtilité phonétique semble discrètement souligner l’unité de l’ensemble de ce mor-
ceau: les termes extrêmes wA-∆-∆uÌÆ («par la clarté diurne», 1) / fA-tar∆Æ («et tu seras
satisfait», 5) ont même voyelle initiale a, même rime en æ, et la consonne emphatique ∂,
laquelle ne figure nulle part ailleurs dans ce morceau. La satisfaction dont le Seigneur
comblera son Prophète, est évidemment en rapport direct avec la métaphore de la clarté du
jour, opposée à la nuit du trouble et du doute.

1-2 – (wA-∆-∆uÌÆ) Par la clarté-diurne et la nuit quand elle s’étend!
3 = Il ne t’a ni abandonné, TON SEIGNEUR, ni détesté.

4 – Et certes, la fin sera meilleure pour toi que le début!
5 = Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et tu seras satisfait (fA-tar∆Æ)!

12 Mawdºdî, op. cit., XVI, p. 91.
13 Maulvi Muhammad Ali, The Holy Qur-án, Ahmadiyya Anjuman-i-isháat-i-islam, Lahore, 1920, p. 1199.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


104

MICHEL CUYPERS

3.2. Le deuxième morceau (6-11).

Rime, forme et contenu structurent clairement ce morceau en deux segments trimembres:

– Le premier segment (6-8): les trois membres ont même rime en æ, et sont de forme
grammaticale quasi identique, et de sens voisin. À une situation de détresse vécue par le
Prophète («orphelin», «égaré», «nécessiteux») répond chaque fois une intervention libéra-
trice de Dieu: «il abrita», «il guida», «il enrichit». Le terme égaré «inquiète l’exégèse,
note J. Berque, soucieuse d’épargner au Prophète toute imputation de faillibilité 14». Pour
Blachère, «le sens de ce verset est clair; Ræzî le donne mais fournit aussi près de 20 autres
interprétations qui montrent la répugnance de l’exégèse à admettre que Mahomet ait été
idolâtre en sa jeunesse 15». Il n’est pas si sûr que le sens de ce verset soit aussi clair que
ne l’estime Blachère: on verra plus loin l’interprétation que la rhétorique suggère.

– Le deuxième segment (9-11) est un trimembre de forme aa’b: bien que les trois mem-
bres soient introduits de la même manière par fa/wa ammæ, «quant à…», les deux premiers
se ressemblent plus que le troisième. Ils sont de même construction grammaticale, et de
sens voisin: le Prophète est invité à ne pas rudoyer celui qui souffre d’une situation de
détresse (l’orphelin, le demandeur). Les conjonctions et les verbes qui terminent les deux
membres forment une paronomase: FA LÆ TAqHAR («ne brime pas», 9) / FA LÆ TAnHAR
(«ne repousse pas», 10). Le troisième verset diffère davantage, par son absence de rime
(finale en diÚ), par sa forme grammaticale, et par le sens: c’est une invitation faite au Pro-
phète à proclamer les bienfaits de Dieu à son égard.

9 (fa ammæ) Alors, quant à l’orphelin, ne [le] brime pas (FA LÆ TAqHAR),
10 (wa ammæ) et quant au demandeur, ne [le] repousse pas (FA LÆ TAnHAR)
11 (wa ammæ) et quant au bienfait de ton Seigneur, raconte[-le].

– D’un segment à l’autre.
Les deux segments semblent se répondre membres à membres, de manière symétrique:

6 Ne t’a-t-il pas trouvé orphelin, puis abrité? 9 Alors, quant à l’orphelin, ne [le] brime pas,

7 et ne t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé? 10 et quant au demandeur, ne [le] repousse pas,

8 et ne t’a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi? 11 et quant au bienfait de ton Seigneur, raconte [-le].

• Si Dieu a secouru Muhammad lorsqu’il s’est trouvé orphelin (6), celui-ci se doit d’en
faire autant à l’égard de l’orphelin (9).

14 J. Berque, Le Coran, essai de traduction de l’arabe, annoté et suivi
d’une étude exégétique, éd. revue et corrigée, Albin-Michel, Paris,
1995, p. 684.

15 Blachère, Le Coran, II, p. 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


105

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

• Si Dieu a enrichi Muhammad quand il était nécessiteux (8), celui-ci se doit de procla-
mer ce bienfait (avec tous les autres), que son Seigneur lui a accordé (11).

• Restent les versets centraux, 7 et 10. Leur correspondance peut éclairer le sens de ∂æll
(«égaré», v. 7). Au v. 10, il s’agit du mendiant que le Prophète est invité à ne pas repousser.
Mais comme le même mot signifie à la fois mendiant et interrogateur, demandeur, les com-
mentateurs lui donnent aussi le sens de «celui qui interroge au sujet de la religion, et qui
veut savoir ce qu’il en ignore, ou ce qui lui en paraît obscur 16». Quoiqu’il en soit de la
religion de Muhammad dans sa jeunesse, le v. 7 peut bien ne pas avoir le sens que Blachère
estime «clair» (c’est-à-dire son adhésion de jeunesse au polythéisme), mais simplement si-
gnifier l’état d’inquiétude psychologique, la désorientation qu’il a vécue, avant que la
Révélation ne se stabilise en lui. Il a connu l’égarement, non de celui qui était fourvoyé
dans l’erreur, mais du mendiant spirituel en quête de certitude. On peut voir cette inquié-
tude spirituelle symbolisée dans la treizième interprétation proposée par Ræzî: «Lorsque
Gabriel lui apparut au début, il ne savait pas si c’était Gabriel ou non, et il en était terri-
fié, si bien qu’il aurait voulu se jeter en bas de la montagne, mais Dieu le guida afin qu’il
sache que c’était bien Gabriel 17.»

Un commentaire moderne, celui de Mawlvî MuÌammad ¢Alî, sans recourir à la termi-
nologie rhétorique, s’en rapproche cependant, en replaçant le texte dans son contexte,
échappant ainsi aux pièges du commentaire purement atomiste, verset par verset, tel qu’il
est traditionnellement pratiqué. Son raisonnement, au sujet de l’interprétation de ∂æll rejoint
le nôtre:

«Let us first consider the context. Vv. 6, 7, 8 stand in close relation respectively to
vv. 9, 10, and 11; v. 6 tells the Prophet that he was himself an orphan, and the conclusion
that he should not therefore oppress the orphan is drawn in v. 9; similarly, v. 8 speaks of
the Divine favour on him in making him free of want, and the conclusion is drawn in v. 11
that he should therefore announce the Divine favour on him. Thus it is clear that v. 6 stands
in close relation to v. 9, and v. 8 to v. 11, and the conclusion is evident that vv. 7 and 10
refer to the same subject. Now, v. 10 plainly speaks of one who asks to be guided to the
truth, or a petitioner generally who needs the help of another, being unable himself to do a
thing or undertake a task… The Holy Prophet was no doubt a sæ’il in this sense. He did
not worship idols, but neither could he, without the help of Allah, find out the way for the
regeneration of his people, for which his soul yearned so eagerly. Hence he was unable to
see the way by himself, and the word ∂æll signifies one who is perplexed and unable to see
the way for himself, for the verb ∂ælla, of which ∂æll is a nominative, signifies he was
perplexed and unable to see his right course… The true significance of the word is thus
that Allah found the Prophet in quest of the way, but unable to chalk out a way for himself,

16 Al-Tafsîr al-Wasî†, par une équipe d’oulémas d’Al-Azhar, Le
Caire, 1973-1993, p. 1950. Toutes nos références à ce titre
renvoient à cette édition, à ne pas confondre avec l’édition

récente d’un tafsîr, sous le même titre, par le ‡ayÀ≈ d’Al-Azhar
Al-™an†æwî, Le Caire, 1998.

17 Ræzî, XXXI, p. 217.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


106

MICHEL CUYPERS

and therefore He guided him by Divine light. In this manner was the Prophet told not to
chide any petitioner, and to render help to him as Allah had helped him 18.»

3.3. D’un morceau à l’autre

La symétrie des deux morceaux est soulignée par des termes finaux semblables: «ton
Seigneur», suivi de la particule fa + un verbe. Cette symétrie permet d’élargir le sens du
v. 11: plus haut, ce membre a été mis en relation avec le v. 8, d’où il ressortait que c’était
le bienfait de son enrichissement par Dieu que Muhammad était invité à proclamer. Mis en
relation avec le v. 5, qui lui est symétrique à un autre niveau, ce bienfait s’élargit à tout
don fait par Dieu à son Prophète pour sa satisfaction, c’est-à-dire, à tous les privilèges re-
liés à sa mission prophétique. Passant d’un niveau textuel à un autre, le sens des termes
s’enrichit et s’amplifie:

5 Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et (FA) tu seras satisfait!
11 et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, (FA) raconte[-le].

Toute la sourate est parcourue du rythme binaire d’ombre et de lumière, de détresse et
de grâce. Cependant, ce qui triomphe, aux deux extrémités du texte, c’est la clarté diurne
(1) et la proclamation du bienfait du Seigneur (11). Est-ce trop subtil? Un discret jeu pho-
nétique semble souligner cette correspondance: wA-∆-∆uÎÆ (1) / fA-ÎADDiÚ (11) (avec la
dentale redoublée).

4. La sourate 94, «l’Ouverture»

1 – N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine
2 – et mis à bas de toi ton fardeau

3 = qui écrasait ton dos,
4 = et élevé pour toi ton renom?

5 + Oui, à côté de l’adversité est une félicité
6 + Oui, à côté de l’adversité est une félicité.

7 – Alors, une fois libéré, dresse-toi,
8 – et à ton Seigneur, aspire.

18 Maulvi Muhammad Ali, op. cit., p. 1199-1200; les soulignements
sont de M. Md. Ali. Mawdºdî met le v. 10 («Et quant au
demandeur, ne le repousse pas») en relation avec le v. 8 («Et
ne t’a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi?»), à condition
de prendre le mot sæ’il au sens de mendiant, mais il estime

qu’on peut aussi le mettre en relation avec le v. 7 («Et ne
t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé»), si on le prend au sens
de «celui qui interroge au sujet de la religion» (Mawdºdî,
op. cit., XVI, p. 96).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


107

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

Sourate mekkoise, nº 12 selon la Tradition, nº 5 selon Blachère.
D’après certaines traditions, cette sourate n’était primitivement pas séparée de la précé-

dente 19. On verra ce que la rhétorique peut en dire.
De rythme identique du début à la fin, cette sourate se diviserait, selon P. Crapon de

Caprona, «d’après le sens… en deux parties égales de quatre lignes chacune 20». Cepen-
dant, si la première partie (1-4) rime bien entièrement en rak, la deuxième partie n’a pas
de rime unique: les v. 5 et 6 riment en usræ, les v. 7 et 8 en ab, ce qui introduit un doute
sur la bipartition symétrique de la sourate. De plus, les v. 5 et 6 se distinguent nettement
de tous les autres: il s’agit d’une proposition nominale, répétée deux fois, et évoquant des
situations (adversité / félicité), alors que tous les autres membres sont des propositions
verbales, avec des verbes de mouvement. Quant au sens de cette phrase redoublée (5-6),
c’est une sentence de sagesse de portée très générale et un peu énigmatique, alors que tout
le reste de la sourate est un discours de Dieu très personnel, adressé au Prophète. On sait,
par ailleurs, que «le centre d’une construction concentrique est souvent occupé par une
question, par un proverbe, par une parabole, en un mot par une énigme 21». Tout cela incite
à considérer la sourate comme étant de structure concentrique: deux morceaux (1-4 / 7-8)
encadrent le segment central (5-6).

4.1. Le premier morceau (1-4)

Bien que la grammaire demanderait de ne pas séparer la relative v. 3 de la principale
v. 2, de nombreux indices rhétoriques imposent de découper le morceau en deux segments
bimembres 1-2 / 3-4.
– Le premier segment (1-2): les deux membres sont des principales en parataxe, de construc-
tion grammaticale semblable et de sens voisin: tous deux signifient un soulagement apporté
par Dieu à son Prophète, de manière directe au v. 1, en lui octroyant grâces et bienfaits,
de manière indirecte au v. 2, en écartant de lui les contradictions qui l’oppressent.

1 – N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine
2 – et mis à bas de toi ton fardeau

– Le deuxième segment (3-4) est un bimembre antithétique: tandis que le fardeau «écra-
sait» le dos du Prophète (3) / Dieu, au contraire «élève» son renom (4).

– D’un segment à l’autre
Quant au sens et à la grammaire, les deux segments semblent disposés en chiasme. Les

v. 1 et 4 se répondent: le verbe «dilaté» (1) et «élevé» (4) sont proches de sens, suivis
chaque fois de «pour toi». Les v. 2 et 3 vont ensemble, comme la principale et sa relative.

19 Ræzî, XXXII, p. 2.
20 P. Crapon de Caprona, op. cit., p. 217.

21 R. Meynet, L’Analyse rhétorique, op. cit., p. 288. Voir des exem-
ples dans Meynet, L’Évangile selon saint Luc, analyse rhétorique,
Le Cerf, Paris, 1988, II, p. 261.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


108

MICHEL CUYPERS

1 – N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine
2 = et mis à bas de toi ton fardeau
3 = qui écrasait ton dos,

4 – et élevé pour toi ton renom?

Cependant, d’autres indices, plus nombreux, révèlent une construction en deux segments
parallèles, qui se répondent membres à membres:
– Les v. 1 et 3 ont des verbes antithétiques «dilaté» (1) / «écrasait» (3), et se terminent
par des termes signifiant des parties du corps du Prophète: «ta poitrine» (1) / «ton dos» (3),
lesquels sont assonancés: ÒAdR-AK / ÂAhR-AK. L’action de Dieu, qui soulage le Prophète
en «dilatant sa poitrine», met un terme à l’oppression du «fardeau qui écrasait son dos».
– Les v. 2 et 4 ont aussi des verbes antithétiques, de même forme et assonancés, avec un
©ayn en troisième consonne: «[Nous avons] mis bas» (wA∂A©-NÆ) / «[Nous avons] élevé»
(rAfA©-NÆ). Les noms en fin de membres sont aussi phonétiquement proches: wIzR
(«fardeau», v. 2) / ƒIkR («renom», v. 4), ce qui suggère un rapport sémantique, en
l’occurence antithétique. Parmi les neuf sens possibles donnés au terme wizr (la lourde charge
de la prophétie, l’angoisse devant la résistance des idolâtres, etc.) Ræzî cite notamment «les
offenses et les insultes» dont le Prophète était l’objet 22. Le Coran ne reproche-t-il pas sans
cesse aux adversaires du Prophète de le traiter de menteur? Ce dénigrement devait peser
lourdement sur la psychologie de Muhammad. Or, voici que Dieu promet de venir à son
secours en exaltant son renom, face à tous ceux qui le dénigraient.

1 – N’avons-Nous pas dilaté pour toi TA POITRINE (ÒAdR-AK)
2 – (wa) et mis à bas (wA∂A©-NÆ) de toi ton fardeau (wIzR-AK)

3 = qui écrasait TON DOS (ÂAhR-AK),
4 = (wa) et élevé (rAfA©-NÆ) pour toi ton renom (ƒIkR-AK)?

4.2. Le deuxième morceau (7-8)

Ce morceau ne compte qu’un seul segment bimembre parallèle. Les membres se terminent
par un impératif (avec rime en ab), précédé de la particule fa: FA-nÒAB («dresse-toi», v. 7) /
FA-rfiAB («aspire», v. 8). Une paronomase encadre le segment: FARAflta («tu es libre») /
FA-RflAb («aspire»).

7 Alors, une fois libéré (FARAflta), dresse-toi (FA-nÒAB)
8 et à ton Seigneur, aspire (FA-RflAB) .

22 Ræzî, XXXII, p. 5.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


109

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

4.3. D’un morceau à l’autre

Traducteurs et commentateurs sont embarrassés devant l’interprétation de farafita (v. 7): ce
verbe, normalement, devrait être suivi d’un autre mot qui lui donnerait un sens précis. Ce mot
faisant ici défaut, on ne voit pas très bien de quoi le Prophète est «rendu libre»: de ses
occupations? des affaires du monde? de sa mission prophétique? de la prière?… Ræzî énu-
mère toute une série de suggestions faites par les commentateurs anciens. On s’étonne de n’en
voir aucun mettre ce terme en rapport avec les v. 1-4. C’est pourtant ce que fait Mawlvî
MuÌammad ©Alî, attentif au contexte, dans sa traduction commentée du Coran: «I think the
Prophet’s being free signifies his freedom from anxiety, in reference to what is said in the
previous verses, because all those verses show that the Prophet’s anxiety was completely
removed 23.» S’il y a un rapport structurel entre les deux morceaux extrêmes de la sourate, il
semble en effet tout naturel de mettre ce terme (farafita) en relation avec le premier morceau
(surtout 1-3), dans lequel Dieu explique à son Prophète tout ce qu’il a fait pour lui: il l’a
rempli de bienfaits et soulagé de l’angoisse de l’ignominie. L’ayant ainsi «libéré», soulagé de
tout ce qui l’oppressait dans sa mission auprès des hommes, Dieu l’invite à se tourner vers Lui
et à aspirer à Lui de tout son être. À l’action de Dieu pour le Prophète (premier morceau) fait
symétrie l’engagement du Prophète en vue de Dieu (dernier morceau). Le terme farafita fait
en somme transition entre le premier et le dernier morceau, d’où la traduction proposée ici:
«Alors, une fois libéré [de tout ce qui t’oppressait], dresse-toi…»

4.4. Le segment central (5-6)

Il répète deux fois la sentence de sagesse: «À côté de l’adversité est une félicité.» Les
commentateurs se sont demandé si les deux versets sont simplement une répétition d’insis-
tance, ou s’ils diffèrent de sens 24. Du point de vue rhétorique, on sait que le centre joue le
rôle de pivot, reliant et distinguant tout à la fois deux unités symétriques. On peut alors
considérer le v. 5 comme une conclusion du premier morceau, et le v. 6 comme une intro-
duction au dernier, ce qui les nuance diversement: «la félicité» du v. 5 renverrait aux grâces
et soulagements apportés par Dieu à son Prophète, dans les v. 1-4, tandis que «la félicité»
du v. 6 annoncerait la joie que le Prophète éprouvera en aspirant à Dieu dans la prière.

23 Maulvi Mohammad Ali, op. cit., p. 1203 (les soulignements sont
de M. Md. Ali).

24 Cf. Boubakeur, Le Coran, Fayard-Denoël, Paris, 1972, p. 1226.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


110

MICHEL CUYPERS

5. Les rapports rhétoriques entre les sourates 93 et 94

Ræzî rapporte l’opinion de certains commentateurs, selon laquelle ces deux sourates n’en
auraient fait qu’une, à l’origine, non séparées par la Bismillah. Lui-même, cependant, les
considère comme deux sourates distinctes 25.

Les commentateurs chiites, tel Al-™abarsî, tiennent aussi ces deux sourates pour une
seule 26.

«Alºsî reconnaît un lien sémantique étroit entre les deux sourates, note le Tafsîr al-Wasî†,
bien que celles-ci soient séparées par la Bismillah. Il donne comme preuve de ce lien, un
ÌadîÚ rapporté par Ibn Abº Îatim: «Oh Muhammad! Ne t’ai-je pas trouvé orphelin, puis
abrité, égaré, puis guidé, nécessiteux, puis enrichi, et ne t’ai-je pas dilaté la poitrine, ni jeté
bas ton fardeau et élevé pour toi ton renom etc.» Le fait qu’elles soient reliées dans le
texte du ÌadîÚ donne un argument de poids en faveur des liens qui les relient 27.»

Dans leur état actuel, les deux sourates forment une paire étroitement parallèle:
– Les v. 93, 6-8 et les v. 94, 1-4 sont introduits par la négation interrogative a lam, suivie
d’un verbe à l’inaccompli apocopé. Les verbes des membres suivants sont tous à l’accom-
pli. Au centre de tous les membres (excepté le v. 94, 3) figure le pronom personnel affixe
ka («toi»). Dans les deux sourates, Dieu rappelle à son Prophète les faveurs dont il l’a
gratifié dans sa détresse.
– Les segments v. 93, 9-11 et 94, 7-8 commencent tous deux par la particule fa, le (ou les)
membre(s) suivant(s), par la conjonction wa. Les membres se terminent tous par un impé-
ratif précédé de la particule fa. Le centre du dernier membre est occupé par le terme
Rabbi-ka, «ton Seigneur». Les deux sourates sont une adresse de Dieu à son Prophète,
l’invitant à s’engager envers Lui, en réponse à l’engagement de Dieu à son égard.

S. 93
1 Par la clarté diurne,
2 et la nuit quand elle s’étend!

3 Il ne t’a ni abandonné, ton Seigneur, ni détesté.
4 Et certes, ce-qui-viendra-en-dernier sera meilleur pour toi

que le début!
5 Et certes, il te donnera, ton Seigneur, et tu seras satisfait!

6 (a lam) N’a-t-il pas trouvé TOI orphelin, puis abrité?
7 (wa) et n’a-t-il pas trouvé TOI égaré, puis guidé?
8 (wa) et n’a-t-il pas trouvé TOI nécessiteux, puis enrichi?

9 (fa) Alors, quant à l’orphelin, (fa) ne [le] brime pas,
10 (wa) et quant au demandeur, (fa) ne [le] repousse pas
11 (wa) et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, (fa)

raconte[-le].

S. 94

1 (a lam) N’avons-Nous pas dilaté pour TOI ta poitrine
2 (wa) et mis à bas de TOI ton fardeau
3 qui écrasait ton dos,
4 (wa) et élevé pour TOI ton renom?

5 Oui, à côté de l’adversité est une félicité
6 oui, à côté de l’adversité est une félicité.

7 (fa) Alors, une fois libéré, (fa) dresse-toi,

8 (wa) et à TON SEIGNEUR, (fa) aspire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


111

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

Considérées comme un texte continu, les deux sourates présentent une composition en
concentrisme:

S. 93

A 1-2 – Par la clarté-diurne et la nuit quand elle s’étend!
3 + Il ne t’a ni abandonné, TON SEIGNEUR, ni détesté.

4 – Et certes, la fin sera meilleure pour toi que le début!
5 + Et certes, il te donnera, TON SEIGNEUR, et tu seras satisfait!

B 6 + NE T’A-T-IL PAS trouvé orphelin, puis abrité?
7 + et ne t’a-t-il pas trouvé égaré, puis guidé?
8 + et ne t’a-t-il pas trouvé nécessiteux, puis enrichi?

C 9 – Alors, quant à l’orphelin, ne [le] brime pas,
10 – et quant au demandeur, ne [le] repousse pas,
11 – et quant au bienfait de TON SEIGNEUR, raconte[-le].

S. 94

B’ 1 + N’AVONS-NOUS PAS dilaté pour toi ta poitrine
2 + et mis à bas de toi ton fardeau
3 + qui écrasait ton dos,

4 + et élevé pour toi ton renom?

A’5 – Oui, à côté de l’adversité est une félicité.
6 – Oui, à côté de l’adversité est une félicité.

7 – Alors, une fois libéré, dresse-toi,
8 – et à TON SEIGNEUR, aspire.

– En position A-A’:
• Aux extrémités du texte figurent des oppositions entre des situations positives et des

situations négatives: «clarté-diurne» / «nuit» (93, 1-2); «fin (meilleure)» / «début» (93, 4),
ou inversement: «l’adversité» / «une félicité» (94, 5-6).

25 Ræzî, XXXII, p. 2 26 Cf. Al-Tafsîr al-Wasî†, p. 1952.
27 Ibid.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


112

MICHEL CUYPERS

• À ce que le Seigneur a fait et fera pour son Envoyé, au début (93, 3 et 5), répond, à
la fin, ce que l’Envoyé, en réponse, est invité à faire pour Lui (94, 7-8):

93, 3 Il ne t’a pas abandonné, ton Seigneur, ni détesté.
5 Et certes, il te donnera, ton Seigneur, et tu seras satisfait.

94, 7 Alors, une fois libéré, dresse-toi
8 et à ton Seigneur, aspire!

«Ton Seigneur» figure au centre des v. 93, 3 et 5 et 94, 8, comme termes extrêmes de
l’ensemble du texte.

– En position B-B’ figurent les deux séries de versets (93, 6-8 / 94, 1-4), dont le parallé-
lisme a été analysé plus haut. Ce sont deux listes de bienfaits du Seigneur, exprimés en
propositions interrogatives négatives.

– Au centre (C), sont donnés trois ordres, parallèles, du Seigneur à Muhammad. Tant au
centre (93, 11) qu’aux extrémités (93, 3 et 5, et 94, 8) figure le terme «ton Seigneur». Le
bibliste Lund a remarqué que les noms divins, dans les Psaumes, apparaissaient souvent en
ces lieux «privilégiés» que sont les extrémités et le centre des Psaumes 28. On constate une
même tendance dans le Coran, dont on a ici un exemple.

Le centre, on le sait, joue un rôle de pivot, de transition entre deux unités symétriques:
ici, les v. 9-10 («orphelin», «demandeur») renvoient clairement au morceau qui précède
(surtout 93, 6-8: «orphelin», «égaré», «nécessiteux»); le v. 11 annonce la suite: le «bien-
fait de ton Seigneur» (11) est détaillé dans le morceau qui suit (surtout 94, 1-4). À l’impératif
final du v. 11, «raconte», répond l’impératif final de la S. 94: «aspire».

Le texte unifié des deux sourates présente une structure suffisamment solide, avec des
correspondances nombreuses et pertinentes, pour que l’on puisse effectivement considérer
ces deux textes comme ayant originellement constitué une sourate unique.

Le Prophète, découragé devant l’adversité, est invité par le Seigneur à se redresser. Dieu
lui rappelle tous Ses bienfaits à son égard: qu’à son tour, il les proclame et les imite! Et
comme Dieu s’est tourné vers Muhammad, que celui-ci se tourne vers Lui et «aspire» à
son Seigneur!

28 Cf. Meynet, L’Évangile selon saint Luc, op. cit.,  p. 25. L’auteur
renvoie en note à Lund, Nils Wilhelm, Chiasmus in the New
Testament, Chapel Hill, 1942, loi nº 5, p. 41.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


113

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

6. La sourate 95, «la Figue»

1 – Par la figue et l’olive!
2 – Par le mont Sinaï!
3 – Par cette Cité sûre (AL-AMïN)!

4 = Assurément, Nous avons créé l’homme en la plus belle stature.
5 = Ensuite Nous l’avons ravalé au plus bas des bas.

6 + Sauf ceux qui croient et font de bonnes œuvres,
+ car à eux un salaire sans contrepartie.

7 – Qu’est-ce qui te fera-traîter-de-mensonge, après cela, le Jugement?
8 – Dieu n’est-il pas le plus juste des juges (AL-ÌÆkiMïN)?

Sourate considérée par la majorité des commentateurs comme mekkoise, nº 28 selon la
Tradition, nº 10 selon Blachère.

La sourate est faite d’un petit morceau d’introduction (1-3), suivi d’un deuxième morceau
plus long (4-8).

6.1. Le premier morceau (1-3)

Le premier morceau est un segment trimembre de trois serments, de forme abb’: le premier
serment, par des fruits ou des arbres fruitiers («la figue» ou «le figuier» / «l’olive» ou
«l’olivier») diffère davantage des deux suivants, qui se réfèrent tous deux à des noms de lieux:
le Mont Sinaï, la Cité sûre (laquelle, pour la Tradition, désigne bien évidemment La Mekke).

Muqætil b. Sulaymæn (m. 164 / 780), dans son Tafsîr, glose sobrement le v. 1 ainsi: «… la
figue qui se mange, et l’olive dont on extrait l’huile 29.» Par la suite, les commentateurs ont
cherché à mettre en rapport ce serment par des fruits ou des arbres fruitiers, avec les deux
serments suivants par des noms de lieux, en interprétant le figuier et l’olivier comme dési-
gnant respectivement des monts proches de Damas et de Jérusalem. Ces lieux évoqueraient
Jésus pour Jérusalem, Moïse pour le mont Sinaï, Abraham et Muhammad pour La Mekke…

Après avoir cité un grand nombre de représentants de l’interprétation littérale (par des
noms de fruits ou d’arbres fruitiers) et d’autres, de l’interprétation symbolique (par des noms
de montagnes), ™abarî conclut, avec un certain bon sens, que la première interprétation reste
la meilleure, pour la simple raison que les Arabes, à qui s’adressait le texte, ignoraient
qu’il y eût un mont Tîn (Figuier) près de Damas, et un mont Zaytºn (Olivier) à Jérusalem 30.
Cependant, Yæqºt, dans son Mu©jam, prétend que des montagnes, en Arabie, dans le terri-
toire des Asad, portaient le nom d’al-Tîn 31…

29 Muqætil b. Sulaymæn, Tafsîr Muqætil, Le Caire, 1982.
30 Tafsîr al-™abarî, Le Caire, 1968, XXX, p. 238-240. Évidemment,

le raisonnement de ™abarî ne tiendrait plus, si l’on admettait
l’idée que les premiers destinataires de ce texte n’étaient pas
les Arabes de la péninsule arabique, mais une population en

Syrie… Il y a effectivement un Tell al-Tîn connu depuis l’Anti-
quité sur une petite île émergeant du lac dit de Homs.
Cf. Dussaud, Topographie historique de la Syrie ancienne et mé-
diévale, Geuthner, Paris, 1927, p. 107, 114.

31 Blachère, Le Coran, II, p. 22-23.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


114

MICHEL CUYPERS

Du point de vue rhétorique, on peut en tout cas noter les assonances qui ont pu jouer
pour le rapprochement de ces serments de sens apparemment disparate:
• À l’intérieur du v. 1, TïN (figue) et ZayTªN (olive) font une assonance.
• Avec le v. 2, il y a une symétrie d’assonances disposées en chiasme:

1 wa-t-tïNi / wa-z-zayTªn
2 wa Tªri / sînïN

• Les termes extrêmes du trimembre sont assonancés: wA-t-tïNi (1) / AmïN («sûre», 3).
• Si l’on fait abstraction de la clausule théologique (v. 8), l’ensemble de la sourate se trouve

encadrée par une paronomase: TïN (1) / DïN («jugement», 7).

6.2. Le deuxième morceau (4-8)

Il est formé de trois segments bimembres disposés en concentrisme:
– Le premier segment (4-5) est un parallèle antithétique, avec un superlatif en finale de
chaque membre: l’homme, d’abord créé «en la plus belle stature», est ensuite «ravalé au
plus bas des bas». Les deux situations extrêmes de l’homme, en ses débuts et à sa fin,
sont ainsi violemment mis en contraste.

4 Assurément, Nous avons créé l’homme en la plus belle stature.
5 Ensuite Nous l’avons ravalé au plus bas des bas.

– Le deuxième segment (6a-b) est un parallèle synthétique: le deuxième membre donne la
raison de l’exception introduite par le membre 6a au châtiment général énoncé au v. 5;
«ceux qui croient et font de bonnes œuvres» échapperont à la déchéance générale du genre
humain, puisque leur est réservé «un salaire sans contrepartie».

6 Sauf ceux qui croient et font de bonnes œuvres,
car à eux un salaire sans contrepartie.

– Le troisième segment (7-8) est encore un parallèle antithétique: la justice du Juste Juge (8)
s’oppose à l’attitude de ceux qui traitent de mensonge le Jugement (7).

7 Qu’est-ce qui te fera-traîter-de-mensonge, après cela, le Jugement?
8 Dieu n’est-il pas le plus juste des juges?

Selon Blachère, «le v. 6 qu’on retrouve presque textuellement dans [la sourate] LXXXIV,
25, est une addition ultérieure destinée à introduire une exception à la condamnation générale
contenue dans le v. 5 32». Primitivement, ce v. 5 désignerait, selon les commentateurs, «la
décrépitude et la mort». «Après l’introduction du verset suivant, une autre interprétation
est devenue possible; cette phrase énigmatique désignerait le sort des réprouvés 33.»

Rhétoriquement, les deux segments extrêmes du morceau (4-5 / 7-8) sont effectivement
symétriques, et ils ont pu constituer primitivement un morceau de deux bimembres:

– Ils ont une même rime en în ou îm (absente du segment 6a-b),

32 Blachère, Le Coran, II, p. 22. 33 Ibid., p. 23.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


115

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

– Ils ont des termes finaux de même forme grammaticale, et assonancés: AsfAla sÆfIlïN
«le plus bas des bas» (5) / AÌkAmi l-ÌÆkImïN «le plus juste des juges» (8).

4 = Assurément, Nous avons créé l’homme en la plus belle stature (taqwîm).
5 = Ensuite Nous l’avons ravalé au plus bas des bas (AsfAla sÆfIlïN).

7 – Qu’est-ce qui te fera-traîter-de-mensonge, après cela, le Jugement (bi-l-dîn)?
8 – Dieu n’est-il pas le plus juste des juges (AÌkAmi l-ÌÆkImïN)?

Dans l’état actuel du texte, le morceau présente donc un léger concentrisme: un segment
central (6) met en évidence le sort heureux réservé aux croyants, contrastant avec les
segments qui l’encadrent, où le Jugement de Dieu (7-8) voue la masse des hommes au «plus
bas des bas» (5). Primitivement, avant l’interpolation du v. 6, le texte présentait le Juge-
ment de Dieu avant tout comme l’exercice de sa Toute-Puissance, capable aussi bien de
créer l’homme «en la plus belle stature» que de le ravaler «au plus bas des bas», dans la
mort. Avec l’interpolation, ce Jugement devient plus précisément l’exercice de sa Justice,
rétribuant «ceux qui croient et font de bonnes œuvres» par «un salaire sans contrepartie»,
alors que les autres, les impies, sont voués à la perdition.

L’ensemble du morceau est encadré par les termes extrêmes opposés «homme» (4) /
«Dieu» (8) et le superlatif en fin des membres: «la plus belle» (4) / «le plus juste» (8).

4 = Assurément, Nous avons créé L’HOMME en LA PLUS BELLE stature.
5 = Ensuite Nous l’avons ravalé au plus bas des bas.

6 + Sauf ceux qui croient et font de bonnes œuvres,
+ car à eux un salaire sans contrepartie.

7 – Qu’est-ce qui te fera-traîter-de-mensonge, après cela, le Jugement?
8 – DIEU n’est-il pas LE PLUS JUSTE des juges?

6.3. D’un morceau à l’autre.

Une similitude phonétique met les termes finaux des deux morceaux en symétrie:
AL-AMïN «sûre», fin du v. 3 / AL-ÌÆkiMïN, «juges», fin du v. 8. Ce sont les seules
rimes en mîn de toute la sourate (voir le tableau en début du par. 6).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


116

MICHEL CUYPERS

7. La sourate 96, «l’Adhérence»

Les cinq premiers versets de cette sourate sont considérés par la Tradition (et en général
par la critique occidentale) comme la toute première révélation faite à Muhammad. Les v. 6
à 19 sont plus tardifs, puisqu’ils supposent une persécution du Prophète de la part des
Mekkois païens. Ræzî avait déjà repéré l’anachronisme 34. Blachère situe cet ensemble de
versets au nº 32 de sa chronologie.

Il convient donc d’analyser d’abord ces deux unités successivement, pour nous interroger
ensuite sur leur lien rhétorique éventuel, qui les structurerait en un ensemble cohérent.
Rhétoriquement parlant, on les considérera comme deux parties du passage formé par la sourate.

7.1. La première partie (v. 1-5)

1 – INVOQUE le nom de TON SEIGNEUR
= QUI créa,

2 + créa L’HOMME d’une adhérence.

3 – INVOQUE, car TON SEIGNEUR est le Très-Généreux
4 = QUI enseigna par la plume,
5 + enseigna à L’HOMME ce qu’il ne savait pas.

Cette brève partie est composée d’un seul morceau de deux segments trimembres forte-
ment parallèles:

– Le premier segment (1-2) est de forme abb’: les deux derniers membres se ressemblent
en effet davantage, ayant en commun le terme médian «créa», et une paronomase finale:
≈ALAQ, «créa» / ©ALAQ, «adhérence». On verra plus loin les problèmes que pose la tra-
duction de iqra’.

1 – Invoque le nom de ton Seigneur
= qui créa (≈ALAQ),

2 = créa l’homme d’une adhérence (©ALAQ).

– Le deuxième segment (3-5) est de même forme: les deux derniers membres sont égale-
ment reliés par un terme médian: «enseigna», et se terminent par la paronomase qALAM,
«plume» / yA©LAM, «il savait».

3 – Invoque, car ton Seigneur est le Très-Généreux
4 = qui enseigna par la plume (qALAM),
5 = enseigna à l’homme ce qu’il ne savait pas (yA©LAM).

34 Ræzî, XXXII, p. 18.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


117

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

– D’un segment à l’autre:
– Les premiers membres (1a et 3) commencent par le même impératif: «Invoque!», suivi
de «ton Seigneur».

1a INVOQUE le nom de TON SEIGNEUR
3 INVOQUE, car TON SEIGNEUR est le Très-Généreux

Iqra’ a été traduit ici par «invoque», ce qui est inhabituel, et est proposé comme une hy-
pothèse. La tournure «iqra’ bi» est un hapax dans le Coran: il n’est donc pas aisé d’en
savoir le sens exact. Beaucoup traduisent par: «Lis, au nom de ton Seigneur!», en son-
geant au Livre céleste présenté au Prophète, livre écrit par «la plume», dont il est question
au v. 4. D’autres traduisent par «proclame» ou «prêche au nom de ton Seigneur», ce qui
rappelle la vocation d’Isaïe (Is 40, 6) et convient aux v. 4 et 5: le Prophète est invité à
prêcher aux hommes ce que Dieu lui enseigne. Cependant, si l’on se réfère à l’hébreu
biblique, la formule prend un autre éclairage: qara be-‡em se rencontre fréquemment dans
la Bible, et bien au sens d’«invoquer le nom (du Seigneur) 35». On la trouve dans les Psau-
mes (79, 6; 80, 19; 99, 6; 116, 4), dans les Prophètes (Isaïe 12, 4; Jérémie 10, 25;
Joël 3, 5; Sophonie 3, 9; Zacharie 13, 9) etc. L’impératif serait dès lors une invitation à la
prière plutôt qu’un envoi en mission. On comprend mieux alors le v. 3 «car ton Seigneur
est le Très-Généreux»: tu peux L’invoquer en toute sécurité, car Il te répondra, dans sa
générosité, Lui qui est ton créateur (v. 1b et 2), et t’enseigne par révélation ce que l’homme
ne savait pas (v. 4-5). On verra plus loin (par. 7.3.) que ce sens convient mieux aussi dans
le cadre rhétorique général de la sourate.

– Les deuxièmes membres (1b et 4) sont reliés aux premiers par le pronom relatif sujet
«qui», suivi d’un verbe à la même forme, et se terminent par des termes assonancés: «≈ALAQ»
(1b) / «QALAm» (4) (mêmes voyelles, et deux consonnes communes, inversées: l et q).

1b QUI créa (≈ALAQ),
4 QUI enseigna par la plume (QALAm),

– Les troisièmes membres (2 / 5) sont reliés aux deuxièmes par un verbe qui fait office
de terme médian: «créa» (1b et 2) / «enseigna» (4 et 5), suivis d’un même complément
direct: «l’homme». Les membres se terminent par deux termes assonancés: «©ALAq» (2) /
«yA©LAm» (5) (mêmes voyelles, et deux consonnes communes: ‘ et l). Dans chacun des
troisièmes membres, ces termes font une paronomase avec le premier terme du membre:
«≈ALAQa» – «©ALAQ» (2) / «©ALLAMa» – «yA©LAM» (5). Ces termes extrêmes des troi-
sièmes membres semblent en outre s’opposer entre eux: l’antithèse est claire entre
«enseigna» / «ne savait pas» (5), mais au v. 2 on peut aussi déceler un contraste entre
l’action créatrice souveraine de Dieu qui créa l’homme, et la modestie de l’«adhérence».

2 créa (≈ALAQa) L’HOMME d’une adhérence (©ALAQ).
5 enseigna (©ALLAMa) à L’HOMME ce qu’il ne savait pas (yA©LAM).

35 Nous remercions le professeur Louis de Prémare de nous avoir
signalé ce point (conversation privée). Hirschfeld voit aussi dans
la tournure arabe avec bi un complément de iqra’, mais il tra-

duit: «Verkünde den Namen deines Herrn» («Proclame le Nom
de ton Seigneur»). Cf. Blachère, II, p. 9, note 1.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


118

MICHEL CUYPERS

– La rime souligne encore le découpage des deux segments: alaq pour le premier segment
(sauf 1a), et am pour le deuxième.

7.2. La deuxième partie (v. 6-19)

A
6 – NON-NON! Certes (inna) l’homme SE REBELLE
7 – dès (an) qu’il se voit dans l’aisance.
8 – Certes (inna), vers ton Seigneur est le retour.

B
9-10 = Vois-tu celui qui interdit à un serviteur [de Dieu] quand il prie?
11-12 = Vois-tu qu’il soit dans la direction ou ordonne la piété?
13 = Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos?

14 Ne sait-il pas que, certes, DIEU voit?

B’
15 + Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 + un toupet menteur, pécheur.

17 – Qu’il appelle donc son clan!
18 – Nous appellerons les Archanges.

A’
19 = NON-NON! NE LUI OBÉIS PAS,

= mais prosterne-toi et rapproche-toi.

La partie se présente sous une forme concentrique. Les deux sous-parties qui s’organisent
de part et d’autre du membre central 14, sont en symétrie inversée (chiasme): AB/X/B’A’.

7.2.1. La première sous-partie (6-13)

Elle comporte deux morceaux d’un segment chacun.

7.2.1.1. Le premier morceau (6-8) est un trimembre de forme aba’: le deuxième membre
complète simplement le sens du premier, tandis que les membres extrêmes forment une
antithèse, introduite par la même particule inna, «certes».

6 Non-non! Certes (inna) l’homme se rebelle
7 dès qu’il se voit dans l’aisance.
8 Certes (inna), vers ton Seigneur est le retour.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


119

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

Les termes finaux des trois membres, non seulement se terminent par la rime en æ mais
contiennent encore les consonnes fiayn ou ©ayn, de même graphie (si on omet le point dia-
critique du fiayn qui n’existait pas dans la graphie ancienne): yaÚfiæ, (i)stafinæ, al-ruja©æ.

7.2.1.2. Le deuxième morceau (9-13) est également un segment trimembre, mais de forme
abb’. Les trois membres commencent certes par les mêmes termes: a ra’ayta, «Vois-tu»,
mais les deux derniers se rapprochent davantage, dans la mesure où ils sont antithétiques,
et comptent chacun deux verbes en parataxe:

9-10 Vois-tu celui qui interdit à un serviteur [de Dieu] quand il prie?
11-12 Vois-tu qu’il soit dans la direction ou ordonne la piété?
13 Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos?

La Tradition a vu dans ces versets et les suivants, une allusion à l’hostilité d’Abº Íahl
à l’encontre de Muhammad, qu’il cherchait à empêcher de prier, dans l’intention de le dé-
tourner du monothéisme.

7.2.1.3. D’un morceau à l’autre
La logique qui relie les deux morceaux est celle d’une relation du général au particu-

lier: le premier morceau dénonce l’incrédulité du riche en général, le second stigmatise
certains de ses comportements, illustrant l’affirmation générale du premier morceau. L’ab-
sence de transition peut dérouter. Mais bien d’autres exemples du même genre peuvent être
donnés, dans le Coran: citons simplement la sourate 91, «le Soleil», dont les v. 7-10 sont
également un enseignement général, illustré par les v. 11-15 qui résument l’histoire des
Tamºd. On verra d’ailleurs plus loin que c’est encore un rapport du même type qui relie et
oppose les deux parties de la présente sourate.

Quelques indices rhétoriques soulignent le parallélisme des deux morceaux:
– Les trois membres de chacun des morceaux commencent soit par des termes de même
graphie: les particules inna et an (6-8), soit par un même terme («vois-tu», 9-13).
– Les membres initiaux 6 et 9-10 sont de sens voisin (avec un rapport du général au par-
ticulier): l’homme se montre rebelle (6) en interdisant à Muhammad de prier Dieu (9-10).
– Les membres terminaux 8 et 13 se terminent par des termes antithétiques: «le retour
[vers Dieu]» (8) / «tourne-le-dos [au Messager de Dieu]» (13).

7.2.2. La deuxième sous-partie (15-19)

7.2.2.1. Le premier morceau (15-18) compte deux segments de menaces divines de châtiment:

– Le premier segment (15-16) est un bimembre parallèle synthétique: le second membre
complète le sens du premier, auquel le relie le terme médian «toupet»:
15 Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 un toupet menteur, pécheur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


120

MICHEL CUYPERS

– Le deuxième segment (17-18) est un bimembre parallèle antithétique, les deux membres
étant introduits par un même verbe («appelle» / «appellerons»). Au rebelle qui pense
pouvoir chercher secours auprès des partisans de son clan, s’oppose Dieu qui fera appel
aux Archanges, gardes de son trône (c’est le sens donné par les commentateurs à cet
hapax, al-zabænîya).
17 Qu’il appelle donc son clan!
18 Nous appellerons les Archanges.

7.2.2.2. Le deuxième morceau (19) ne comporte qu’un seul segment, un bimembre antithétique:
19 Non-non! Ne lui obéis pas,

mais prosterne-toi et rapproche-toi.

7.2.2.3. D’un morceau à l’autre. Les deux morceaux (15-18 / 19) sont introduits par un
même terme initial, la négation redoublée kallæ («non-non»), et ils forment une antithèse:
si Dieu menace le rebelle (15-18), il engage en revanche le Prophète à ne pas suivre la
même voie, mais à adorer Dieu et à se rapprocher de Lui (19a-b).

7.2.3. Le membre central (14)

Au centre du texte, le v. 14 en est la pointe théologique: celui qui se rebelle contre le
Prophète semble ignorer que Dieu le voit. L’invective est en forme interrogative invitant à
la réflexion, comme c’est souvent le cas pour le centre des concentrismes 36. Le terme
«Dieu» figure au centre du membre central (et nulle part ailleurs dans cette sourate): il est
ainsi parfaitement mis en valeur. Il s’oppose à «l’homme rebelle» du début du passage (6):
celui-ci «se voit» dans l’aisance, et se croit dès lors assez fort pour s’autoriser à se rebel-
ler contre celui qui se présente comme l’Envoyé de Dieu, mais il ignore que Dieu le «voit».

Ce membre joue bien le rôle de pivot dans le déroulement du texte:
– Il est relié à la première partie par la rime en æ, et la forme interrogative, introduite,
comme les trois membres précédents, par la particule a. Ce membre apparaît comme le
point culminant de l’argumentation développée dans la première partie, et qui condamne le
rebelle: il ignore que Dieu le voit!
– Ce même argument introduit immédiatement aux menaces de châtiment développées dans
la suite du texte.

7.2.4. D’une sous-partie à l’autre

Les deux sous-parties se répondent, mais en symétrie inversée:
A (6-8) B (9-13) / B’ (15-18) A’ (19).

36 «Le centre d’une construction concentrique est souvent occupé par une question», Meynet, L’analyse rhétorique, p. 288. Voir des
exemples dans Meynet, L’Évangile selon saint Luc, II, p. 261.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


121

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

– A et A’ forment une antithèse: ils ont mêmes termes initiaux, la négation redoublée kallæ:
«Non-non!», mais avec des verbes de sens et de forme (positive / négative) antithétiques
«se rebelle» (6) / «ne lui obéis pas» (19a). Les derniers membres sont synonymiques:
«Vers ton Seigneur est le retour» (8) / «prosterne-toi et rapproche-toi» (19b).

A 6 – NON-NON! Certes l’homme se rebelle
7 dès qu’il se voit dans l’aisance.
8 = Certes, vers ton Seigneur est le retour.

A’19 – NON-NON! Ne lui obéis pas,
= mais prosterne-toi et rapproche-toi.

– Les morceaux B et B’ entretiennent une relation de cause à effet: à la mise en accusa-
tion du rebelle (B) fait suite la menace de châtiment (B’).

7.3. Rapports rhétoriques entre les deux parties (1-5 / 6-19)

Pourquoi et comment ces deux unités textuelles, que tout le monde s’accorde à considé-
rer comme originellement indépendantes, ont-elles été réunies en un tout, pour former la
sourate 96?

Les deux parties comportent les termes communs suivants (suivre sur le tableau, ci-dessous):

– «l’homme» (2, 5 / 6): ce mot sert de terme médian reliant les deux parties (en 5 et 6);

– «ton Seigneur» (1, 3 / 8) sert de terme initial pour les deux parties (en 1 et 8);

– «il ne sait pas», v. 5 et 14, c’est-à-dire à la fin de la première partie (5) et au centre
de la seconde. C’est une application de la quatrième loi de Lund (correspondance du centre
et des extrêmes – ou d’un des extrêmes, comme ici – de deux systèmes liés entre eux).
On tient sans doute ici la raison principale pour laquelle ces deux textes ont été réunis en
un tout. Le v. 14 apparaît alors comme une explicitation de l’énigmatique v. 5: «enseigna
à l’homme ce qu’il ne savait pas». Qu’est-ce que l’homme ne savait pas? «Les choses en
leur universalité et leur particularité, les choses manifestes et cachées…», répond le Tafsîr
al-Wasî† 37. Réponse très générale, que le deuxième passage réduit, en focalisant le regard
sur un point essentiel: ce que l’homme ne savait pas, c’est que Dieu voit ses agissements,
et très particulièrement la rébellion de celui qui rejette son Envoyé et son Message, rébel-
lion qu’Il ne laissera pas impunie. Il y a donc ici encore, entre les deux passages, une
opposition du général au particulier: après avoir évoqué la fragilité de l’homme en général
(créé «d’une adhérence»), et la science des choses inconnues que Dieu lui enseigne, le

37 Al-Tafsîr al-Wasî†, p. 1967.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


122

MICHEL CUYPERS

texte se concentre sur la faiblesse coupable de celui qui se rebelle contre la révélation
muhammadienne, et sur son ignorance du regard justicier de Dieu qui le condamnera.

– Une dernière subtilité rhétorique confirme la cohérence des deux parties: les termes ex-
trêmes délimitant toute la sourate (début v. 1, fin v. 19) sont deux verbes à l’impératif
singulier, adressés par Dieu au Prophète. La correspondance des deux verbes est soulignée
par une paronomase: IQRA’ BI / IQtARIB. Cette correspondance semble d’autant moins due
au hasard que le terme iqtarib est le seul à ne pas rimer avec un autre verset. S’il a été
choisi, hors rime, ce ne peut être que pour son aptitude à faire inclusion avec le premier
mot de la sourate. Cette correspondance des deux termes est un argument supplémentaire
pour considérer le verbe iqra’ bi comme un verbe à particule (comme l’hébreu qara be ou
l’anglais to call on): la particule bi faisant partie de la paronomase, est ressentie comme
faisant corps avec le verbe iqra’, tout comme la syllabe finale ib d’iqtarib fait corps avec
le mot qu’elle termine. Cette papronomase tend en outre à mettre ces deux impératifs éga-
lement en relation sémantique. Le v. 19b est évidemment une invitation à la prière et à
l’adoration: «prosterne-toi et rapproche-toi», ce qui rejoint le sens du v. 1, si on le traduit
par: «invoque le nom de ton Seigneur». Toute la sourate s’en trouve unifiée autour du
thème de la prière du Prophète, évoquée non seulement aux v. 1, 3 et 19, mais encore aux
v. 9-10: «vois-tu celui qui interdit à un serviteur [de Dieu] quand il prie?» Le Prophète
priant se heurte à l’hostilité de ses ennemis qui ne croient pas – et que Dieu punira. Dieu
engage Muhammad à ne pas se laisser décourager ni détourner de la véritable adoration.

1 INVOQUE (IQRA’ BI) le nom de TON SEIGNEUR
qui créa,

2 créa l’homme d’une adhérence.
3 Invoque, car ton Seigneur est le Très-Généreux
4 qui enseigna par la plume,
5 enseigna à l’homme ce qu’ IL NE SAVAIT PAS (YA©LAM).

6 Non-non! Certes l’homme se rebelle
7 dès qu’il se voit dans l’aisance.
8 Certes, vers TON SEIGNEUR est le retour.
9-10 Vois-tu celui qui interdit à un serviteur [de Dieu] quand il prie?
11-12 Vois-tu qu’il soit dans la direction ou qu’il ordonne la piété?
13 Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos?

14 NE SAIT-IL PAS (YA©LAM) que, certes, Dieu voit?

15 Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 un toupet menteur, pécheur.
17 Qu’il appelle donc son clan!
18 Nous appellerons les Archanges.
19 Non-non! Ne lui obéis pas,

mais prosterne-toi et RAPPROCHE-TOI (IQtARIB).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


123

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

8. Les rapports rhétoriques entre les sourates 95 et 96

La thématique de ces deux sourates est partiellement la même:

– Toutes deux commencent par une évocation de la création de l’homme. Les v. 95, 4
(après le triple serment introductif) et 96, 2 doivent être considérés comme les termes ini-
tiaux synonymiques qui signalent la symétrie des deux sourates: en 95, 4 c’est la beauté
extérieure de la forme humaine qui est soulignée, en 96, 2 la matière très humble dont elle
a été tirée. Les deux affirmations font un contraste complémentaire.

95,4 Assurément, Nous avons créé l’homme en la plus belle stature.
96,2 Il créa l’homme d’une adhérence.

– Sont ensuite évoquées la déchéance de l’homme rebelle (95, 5 / 96, 6-7, 9-13, 15-18),
puis l’attitude et la récompense du croyant (95, 6 / 96, 19). Face au Juste Juge (95, 8), ou
au serviteur du Dieu (96, 9-10) qui voit toutes les actions des hommes (96, 14), l’homme
rebelle crie au mensonge (95, 7 / 96, 13).

95, 7 Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, après cela, le Jugement?
8 DIEU n’est-Il pas le plus juste des juges?

96, 13 Vois-tu qu’il traite-de-mensonge et tourne-le-dos?
14 Ne sait-il pas que, certes, DIEU voit?

– Une similitude de structure rapproche également ces deux sourates: une petite unité d’in-
troduction (95, 1-3 / 96, 1-5) est suivie d’un ensemble plus important, en forme concentrique
(95, 4-8 / 96, 6-19).

– La symétrie de ces deux ensembles ou «passages» est marquée par le terme «Dieu»,
qui figure en fin du premier (95, 8) et au centre du second (96, 14), dans deux phrases
interrogatives autour du thème du Dieu-Juge (95, 8), qui «voit» (96, 14) celui qui crie au
mensonge. C’est une nouvelle application de la «quatrième loi de Lund», ou «loi du dé-
placement du centre vers les extrémités».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


124

MICHEL CUYPERS

S 95

1 – Par la figue et l’olive!
2 – Par le mont Sinaï!
3 – Par cette Cité sûre!

4 = Assurément, Nous avons créé l’homme en la plus belle stature.
5 = Ensuite Nous l’avons ravalé au plus bas des bas.

6 + Sauf ceux qui croient et font de bonnes œuvres,
+ car à eux un salaire sans contrepartie.

7 – Qu’est-ce qui te fera-traiter-de-mensonge, après cela, le Jugement?
8 – DIEU n’est-il pas LE PLUS JUSTE DES JUGES?

S. 96

1 – Invoque le nom de ton Seigneur
– qui créa,

2 – créa l’homme d’une adhérence.
3 = Invoque, car ton Seigneur est le Très-Généreux
4 = qui enseigna par la plume,
5 = enseigna à l’homme ce qu’il ne savait pas.

6 – Non-non! Certes l’homme se rebelle
7 – dès qu’il se voit dans l’aisance.
8 – Certes, vers ton Seigneur est le retour.
9-10 = Vois-tu celui qui interdit à un serviteur [de Dieu] quand il prie?
11-12 = Vois-tu qu’il soit dans la direction ou qu’il ordonne la piété?
13 = Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-dos?

14 Ne sait-il pas que, certes, DIEU VOIT?

15 + Non-non! S’il ne cesse pas, vraiment, Nous le saisirons par le toupet,
16 + un toupet menteur, pécheur.
17 – Qu’il appelle donc son clan!
18 – Nous appellerons les Archanges.
19 = Non-non! Ne lui obéis pas,

= mais prosterne-toi et rapproche-toi.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


125

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

9. La sourate 97, «le Décret»

1 – Oui, nous l’avons fait DESCENDRE, durant LA NUIT du Décret.
2 – Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret?
3 – La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois!

4 = Les anges et l’Esprit descendent durant celle-ci,
= avec la permission de leur Seigneur, pour tout ordre.

5 = Une paix elle [est] jusqu’au LEVER de L’AUBE.

Sourate mekkoise, nº 25 selon la Tradition, nº 29 selon Blachère.

Cette sourate se présente comme un petit morceau en deux segments trimembres parallè-
les. Deux couples de termes antithétiques, de même champ sémantique, servent de termes
extrêmes encadrant l’ensemble: «descendre» (1) / «lever» (5), «la nuit» / « l’aube».
L’unité de rime (a/consonne/r) unifie le tout.

9.1. Le premier segment (1-3)

C’est un trimembre rythmé sur la question-stéréotype coranique: «Et qu’est-ce qui t’ap-
prendra ce qu’est X?», qui attire l’attention sur des mots énigmatiques et importants. Le
premier membre énonce le terme: «la nuit du Décret», le second pose la question de sa
signification, le troisième y répond, mais la réponse reste énigmatique, et laisse en attente
d’une explication; celle-ci sera donnée dans le deuxième segment.

1 Oui, nous l’avons fait descendre, durant la nuit du Décret.
2 Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret?
3 La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois!

Blachère estime que le début de la sourate manque 38. On peut le penser, en raison du
complément direct sous forme d’un simple pronom personnel, en début du texte: qui ou
que désigne-t-il? La Tradition, quant à elle, a répondu très majoritairement qu’il s’agit du
Coran, conformément à la déclaration de la S. 44, 2-3: «Par le Livre clair! Nous l’avons
fait descendre durant une nuit bénie.» Barth pense, au contraire, que ce pronom réfère à
l’archange chargé de la Révélation 39, ce qui, rhétoriquement, peut se justifier, comme on le
verra.

38 Blachère, Le Coran, II, p. 81, note 1. Même opinion chez
Schwally, GdQ2 (1909), p. 92.

39 Cf. Blachère, Le Coran, II, p. 82.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


126

MICHEL CUYPERS

9.2. Le deuxième segment (4-5)

C’est également un trimembre: un premier membre (4a) est une «définition descriptive»
de la nuit du Décret («Les anges et l’Esprit descendent durant celle-ci»), le deuxième mem-
bre (4b) est une double expansion («avec la permission de leur Seigneur / pour tout ordre»),
le troisième (5) est une nouvelle définition descriptive («Une paix elle est, jusqu’au lever
de l’aube»).

9.3. D’un segment à l’autre

1 – Oui, nous l’avons FAIT DESCENDRE, DURANT LA NUIT DU DÉCRET.
2 = Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du DÉCRET?
3 + La nuit du Décret [est] MEILLEURE QUE MILLE MOIS!

4 – Les anges et l’Esprit DESCENDENT DURANT CELLE-CI,
= avec la permission de leur Seigneur, pour tout ORDRE.

5 + Une PAIX elle [est] JUSQU’AU LEVER DE L’AUBE.

Les deux segments sont parallèles, et se répondent membres à membres:
– Les membres centraux se terminent pas des termes synonymiques: «décret» (2) / «ordre» (4b).
– Les membres terminaux sont deux phrases nominales qualifiant la nuit du Décret comme

un bien par excellence, avec une idée de durée: «meilleure que mille mois» (3) / «paix
jusqu’au lever de l’aube» (5).
Ce parallélisme des deux segments éclaire l’identité du référent du pronom énigmatique

du v. 1. Tout, d’ailleurs, dans ce premier segment est énigmatique: qui est descendu?
qu’est-ce que la nuit du Décret? pourquoi est-elle meilleure que mille mois? Les réponses
à ces questions, que le lecteur ne peut manquer de se poser, sont données dans le deuxième
segment. Il n’est donc pas sûr, contrairement à ce que pense Blachère, que le début de
cette sourate soit tronqué: ce peut être un effet de style, mettant le lecteur-auditeur en attente
d’une explication. Les commentateurs ont cherché cette explication dans la S. 44, 2-3, où il
est clairement dit que c’est le Livre que Dieu a fait descendre. Mais c’est expliquer un
texte ancien par un autre vraisemblablement plus récent. À l’intérieur de notre texte, le pa-
rallélisme des v. 1 et 4a dit clairement que c’est l’Esprit, accompagné de ses anges (comme
en S. 70, 4), que Dieu fait descendre, Esprit que les commentateurs identifieront à l’ange
Gabriel. Mais il n’est pas interdit de penser que le texte parle simplement de l’Esprit de
prophétie qui descend sur le Prophète, à la manière des prophètes de la Bible.

On pourrait hésiter s’il faut considérer les v. 4-5 comme un bimembre (4 / 5) ou un
trimembre (4a / 4b / 5). Mais la symétrie avec le premier trimembre (1-3) lève le doute.
Cette symétrie peut aussi éclairer la traduction du terme qadr, que beaucoup traduisent
traditionnellement par «Destin, Destinée» (Blachère, Boubakeur), «Détermination»

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


127

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

(Hamidullah), d’autres par «Décret» (Masson). D’autres encore, s’appuyant sur le sens pre-
mier du mot, le comprennent comme «Gloire» (Mawdºdî), «Grandeur, Sublimité» (Berque).

La symétrie du membre 2 avec le membre 4b fera préférer le sens de: «Décret» (2),
sens le plus proche de «ordre» (’amr, 4b). La Nuit du Décret est celle où Dieu fait des-
cendre les anges et l’Esprit sur terre, chargés de ses ordres et ses décrets. C’est ce qui fait
sa grandeur et sa valeur supérieure à mille mois.

La rhétorique impose ici de corriger la traduction de Md. Hamidullah 40. Ce dernier
découpe les deux derniers versets de la manière suivante:

4 Durant celle-ci descendent les anges ainsi que l’Esprit, par permission de leur
Seigneur. Avec chaque commandement,

5 une paix. – Cela, jusqu’à l’apparition de l’aube.
Or, la stricte symétrie des deux trimembres interdit de mettre un point après «Seigneur».

En revanche, le point est nécessaire après «commandement», lequel ne peut se lier à «une
paix»: ce dernier terme fait partie de la phrase nominale suivante. Le membre 4b se pré-
sente tout entier comme une suite du membre 4a, en deux expansions: si les anges et l’Esprit
descendent durant la nuit du Décret, c’est, 1- avec la permission de leur Seigneur (cause
de leur envoi), et 2- pour communiquer aux hommes ses ordres (but de leur mission) 41.

Selon Blachère, le v. 4 serait une addition postérieure 42. C’est en effet possible: la rhé-
torique du texte primitif s’en trouverait bien sûr modifiée, tout en restant satisfaisante.

1 – Oui, nous l’avons fait DESCENDRE, durant LA NUIT du Décret.
2 – Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret?

3 – La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois!
5 = Une paix elle [est] jusqu’au LEVER de L’AUBE.

On aurait donc un morceau de deux segments bimembres:
– le premier segment, comportant l’énoncé sur la nuit du Décret, suivi de la question, avec
mêmes termes finaux pour les deux membres: «la nuit du Décret»;
– le deuxième segment serait tout entier la réponse à la question, en deux définitions des-
criptives de cette nuit, en deux phrases nominales parallèles. Le segment apparaît alors
encadré des deux termes antithétiques: «la nuit» (3) / «l’aube» (5).

3 LA NUIT du Décret [est] meilleure que mille mois!
5 Une paix elle [est] jusqu’au lever de L’AUBE.

– Les deux segments seraient reliés par les termes médians: «la nuit du Décret» (fin v. 2 /
début v. 3), le morceau étant délimité par les termes antithétiques «descendre» (1) /
«lever» (5), «la nuit» / «l’aube».

40 Md. Hamidullah, Le Saint Coran, Maison d’Ennour, 12e éd. ré-
visée et complétée, s.l., 1986, p. 815.

41 C’est bien ainsi que l’a compris le Tafsîr al-Wasî†, p. 1977.
42 Blachère, Le Coran, II, p. 81, note 1.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


128

MICHEL CUYPERS

L’ajout du v. 4 aurait été introduit pour expliquer le reste de la sourate, laquelle, sans
ce verset, demeurerait très énigmatique. Mais cette hypothèse de Blachère, en suppose une
seconde: que le début de la sourate manque. Car, sans le v. 4, le pronom compl. dir. du
v. 1 resterait définitivement sans référent.

Quoiqu’il en soit de la genèse de cette sourate, sa rédaction finale est rhétoriquement
tout à fait satisfaisante: elle pourrait donc bien être aussi originelle.

10. La sourate 98, «la Preuve»

1 – CEUX QUI MÉCROIENT PARMI LES GENS DU LIVRE ET LES POLYTHÉISTES,
n’étaient pas déliés [de leur observance],

– tant que [ne] leur était parvenue la Preuve (al-bayyina),

2 = un Envoyé de Dieu [qui] récite des feuilles purifiées,
3 = dans lesquelles [il y a] des Livres droits (qayyima).

4 + (wa mæ) Et ne se sont divisés, ceux qui ont reçu le Livre,
+ qu’après que leur soit venue la Preuve (al-bayyina).

5 – (wa mæ) Et il ne leur a été ordonné que d’adorer Dieu,
– en purifiant pour Lui la religion, en vrais-croyants,
– et qu’ils accomplissent la prière et qu’ils s’acquittent de l’aumône.

= VOILÀ la Religion droite (al-qayyima).

6 = Certes, CEUX QUI MÉCROIENT, PARMI LES GENS DU LIVRE ET LES POLYTHÉISTES,
= [seront] dans le feu de l’enfer, immortels en lui:
= ceux-là sont le pire de la création.

7 + Certes, ceux qui croient et accomplissent les œuvres bonnes,
+ ceux-là sont le meilleur de la création.

8 – Leur récompense, près de leur Seigneur, sera les jardins de l’Éden:
– coulent sous eux les ruisseaux, [ils seront] immortels en eux, pour toujours.

+ Dieu sera satisfait d’eux et ils seront satisfaits de Lui.
+ VOILÀ pour celui qui craint son Seigneur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


129

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

Sourate médinoise, nº 100 selon la Tradition, nº 94 selon Blachère. Postérieure à la rup-
ture avec les juifs, c’est donc une sourate très tardive.

Le texte est fortement structuré, en deux parties parallèles (v. 1-5 / 6-8), chacune compo-
sée de deux morceaux, également parallèles. Les deux parties sont définies par des termes
initiaux identiques («Ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les polythéistes», 1 et 6a),
et un même terme final: «voilà» (ƒælika).

10.1. La première partie (v. 1-5)

Elle concerne tout entière la situation des gens du Livre (juifs et chrétiens) et des
associateurs, face au Prophète et à son message.

10.1.1. Le premier morceau (v. 1-3)

1 – Ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les polythéistes, n’étaient pas
déliés [de leur observance],

– tant que [ne] leur était parvenue la Preuve (al-bAYYInA),

2 = un Envoyé de Dieu [qui] récite des feuillets purifiés,
3 = dans lesquelles [il y a] des Livres droits (qAYYImA).

Le morceau est composé de deux segments bimembres synthétiques, les deuxièmes mem-
bres complétant chaque fois le sens des premiers. Les bimembres se terminent par une
paronomase: al-bAYYInA (1b) / qAYYImA (3). «La Preuve», comme l’expliquent les v. 2
et suivants, c’est l’Envoyé qui vient de la part de Dieu, récitant «les feuillets» du Coran,
«purifiés» de toute erreur ou de toute déviation. Le deuxième segment se termine par des
termes synonymiques: «feuillets purifiés» (2) / «Livres droits» (3).

10.1.2. Le deuxième morceau (v. 4-5)

4 + (wa mæ) Et ne se sont divisés, ceux qui ont reçu le Livre,
+ qu’(illæ) après que leur soit venue la Preuve (AL-bAYYInA).

5 – (wa mæ) Et il ne leur a été ordonné que (illæ) d’adorer Dieu,
– en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-croyants,
– et qu’ils accomplissent la prière et qu’ils

s’acquittent de l’aumône.

= Voilà la Religion droite (AL-qAYYImA).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


130

MICHEL CUYPERS

– Le premier segment (4a-b) est un bimembre antithétique, construit sur la formule d’ex-
ception wa mæ… illæ… La venue de la Preuve (Muhammad et le message coranique) a
provoqué la division parmi les gens du Livre: certains ont cru, d’autres non.
– Le deuxième segment (5a-b-c) commence par la même formule d’exception. C’est un
trimembre de forme aba’: les deux membres extrêmes énumèrent les principales prescriptions
de la véritable religion: l’adoration du seul Dieu, la prière liturgique et l’acquittement de
l’aumône. Le membre central, de construction différente, complète le sens du premier membre.
– Le troisième segment (5d) est un unimembre de conclusion: «Voilà la Religion droite.»
Le terme «la Religion», reprend le v. 5b: «en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-
croyants». Le terme final («droite») forme, avec le terme final du premier segment (4) la
même paronomase que les termes finaux des deux segments du premier morceau:
AL-bAYYInA / AL-qAYYImA. La Preuve, c’est-à-dire le Prophète, est celui qui apporte la
religion «droite».

10.1.3. D’un morceau à l’autre

1 – Ceux qui mécroient parmi les gens du LIVRE et les polythéistes,
n’étaient pas déliés

– tant que [ne] leur était parvenue la Preuve,

2 = un Envoyé de DIEU [qui] récite des feuillets purifiés,
3 = dans lesquelles [il y a] des Livres droits (qayyima).

4 + Et ne se sont divisés, ceux qui ont reçu le LIVRE,
+ qu’après que leur soit venue la Preuve.

5 – Et il ne leur a été ordonné que d’adorer DIEU,
– en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-croyants,
– et qu’ils accomplissent la prière et qu’ils s’acquittent de l’aumône.

= Voilà la Religion droite (al-qayyima).

Les premiers segments (1a-b / 4a-b) sont parallèles et synonymiques: les premiers mem-
bres (1a / 4a) sont de forme négative, avec des verbes proches de sens («n’étaient pas
déliés» / «ne se sont divisés»), évoquant la situation des gens du Livre, avant (1) et après
(4) la venue de «la Preuve» (terme final des deux segments). Le terme «Livre» (1a / 4)
peut être considéré comme le terme initial des deux morceaux parallèles.

Les deuxièmes segments (2-3 / 5a-b-c) et le segment 5d commentent cette Preuve: elle
s’identifie à l’Envoyé de Dieu et à son Message (2), dont le contenu n’est autre que celui
de la Religion droite, consistant en adoration, prière et aumône (5). Le parallélisme des
deuxièmes segments est souligné par le terme «Dieu», dans les premiers membres (2 / 5a).

Le même terme «droits / droite» (qayyima), termine les deux morceaux.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


131

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

10.2. La deuxième partie (v. 6-8)

6 – Certes, ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les polythéistes,
= [seront] dans LE FEU (NÆRi) de L’ENFER, immortels en lui:

(ÍAhANNAma)
+ ceux-là sont le pire de la création.

7 – Certes, ceux qui croient et accomplissent les œuvres bonnes,
+ ceux-là sont le meilleur de la création.

8 = Leur récompense, près de leur Seigneur, sera LES JARDINS DE L’ÉDEN:
(ÍANNÆtu ©AdNin)

= coulent sous eux LES RUISSEAUX (aNhÆRu), [ils seront] immortels en eux,
pour toujours.

+ Dieu sera satisfait d’eux et ils seront satisfaits de Lui.
+ Voilà pour celui qui craint son Seigneur.

Cette seconde partie annonce la rétribution eschatologique qui attend incroyants et
croyants: aux premiers l’enfer, aux seconds l’Éden. Elle est construite en deux morceaux
antithétiques, introduits par les membres opposés: «Certes, ceux qui mécroient, parmi les
gens du Livre et les polythéistes» (6a) / «Certes, ceux qui croient et accomplissent les
œuvres bonnes» (7a).

Le premier morceau (6) est un simple trimembre, le second (7-8) compte trois segments
bimembres. Ce second morceau reprend en antithèse tous les éléments du premier, mais
dans un ordre différent et en les amplifiant; il ajoute une clausule théologique (8c-d).
– Les membres initiaux se répondent, comme on l’a déjà vu.
– Au feu (6b) correspond par antithèse «les ruisseaux» (8b): les deux termes font une

paronomase (NÆRi / aNhÆRu). À «l’enfer» s’opposent «les jardins de l’Éden»: les deux
termes sont également assonancés, ÍAhANNAma / ÍANNÆtu ©AdNin.

– «Immortels en lui» est répété (6b / 8b).
– «Ceux-là sont le pire de la création» (6c) s’oppose à «ceux-là sont le meilleur de la

création» (7b).

10.3. D’une partie à l’autre

Nous avons vu plus haut la similitude des termes initiaux (premiers membres, v. 1 et 6)
et l’identité du terme final («voilà», v. 1 et 8d) des deux parties. C’est en réalité les deux
segments bimembres finaux tout entiers qui présentent des similitudes, soulignant le parallé-
lisme des deux parties.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


132

MICHEL CUYPERS

5 b – et qu’ils accomplissent la prière / et qu’ils s’acquittent de l’aumône.
c + VOILÀ la Religion droite.

8 c – Dieu sera satisfait d’eux / et ils seront satisfaits de Lui.
d + VOILÀ pour celui qui craint son Seigneur.

Les premiers membres (5b, 8c) décrivent le comportement et la situation religieuse des
justes, en un rythme binaire de deux propositions en parataxe, le tout fortement rythmé et
assonancé. Les deuxièmes membres (5c, 8d) ont non seulement les mêmes termes initiaux
(«Voilà»), mais sont de sens voisin: la religion droite (5c), c’est celle que pratique celui
qui craint son Seigneur (8d).

Ce parallélisme est intéressant, du point de vue rhétorique: à l’intérieur de la deuxième
partie, la clausule théologique (8c-d) n’a en effet pas de parallèle dans le premier morceau
(6); au terme du deuxième morceau, elle fait figure d’ajout. En revanche, si l’on compare
les deux parties entre elles, la clausule présente un réel parallélisme avec la fin de la pre-
mière partie, indiquant du même coup une correspondance entre ces parties. Cela rejoint un
des principes de la rhétorique: les symétries ne se présentent pas toujours de la même
manière, lorsque l’on passe d’un niveau rhétorique à un autre. Il faut souvent «oublier» les
symétries d’un premier niveau, pour considérer le niveau supérieur en lui-même, avec les
symétries qui lui sont propres.

Le parallélisme des deux parties est encore souligné par l’identité du nombre de membres
dans chacune d’elles: neuf.

L’enseignement de cette sourate est clair: avant l’arrivée du Prophète, gens du Livre et
polythéistes étaient excusables de rester fidèles à leurs croyances. Une fois celui-ci venu,
comme preuve évidente pour tous, ils n’ont plus d’excuse. S’ils n’accueillent pas la vraie
religion, ils méritent l’enfer, alors qu’aux croyants, c’est-à-dire à tous ceux qui auront accepté
le Message de Muhammad, c’est l’Éden qui est promis. Juifs et chrétiens pourront bien
estimer qu’eux aussi pratiquent la religion droite, dans la mesure où celle-ci consiste à
«adorer Dieu», à «accomplir la prière» et à «s’acquitter de l’aumône». Mais, aux yeux
du Coran, leur religion n’est pas pure, et seuls ceux qui l’auront purifiée en accueillant la
Preuve, méritent le nom de «vrais croyants», promis à l’Éden. Une telle identification entre
unique vraie religion salvatrice et message muhammadien pose évidemment de graves ques-
tions à la conscience humaine et à la théologie, mais cela dépasse le cadre de cette étude
rhétorique, qui n’a d’autre objectif que de comprendre le texte à partir de ses structures.

43 Cf. M. Mir, Coherence in the Qur’æn. A Study of IÒlæÌî’s Concept
of NaÂm in Tadabbur-i Qur’æn, American Trust Publications, In-
dianapolis, 1986, p. 76.

44 Al-Tafsîr al-Wasî†, p. 1978.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


133

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

11. Les rapports rhétoriques entre les sourates 97 et 98

L’exégète moderne indo-pakistanais IÒlæÌî, dans son commentaire Tadabbur-i Qur’æn
(1959-1980), estime que ces deux sourates, comme beaucoup d’autres (dont toutes celles
étudiées dans le présent article), constituent une paire 43. Le rapport entre les deux sourates
paraît avant tout thématique: toutes deux traitent de la révélation coranique, et de la grâce
que celle-ci représente pour les hommes. Selon le Tafsîr al-Wasî†, la sourate 98 suit la sou-
rate 97, parce qu’elle donne la raison pour laquelle le Coran est descendu, «comme s’il
était dit: “Nous l’avons fait descendre parce que ceux qui mécroient n’étaient pas déliés de
leur incroyance, tant que ne leur était venu un Envoyé qui récitât des feuillets purifiés” 44.»
La S. 98 développe en effet le thème de la révélation coranique, traité dans la S. 97, en
comparant la situation des païens et des gens du Livre avant et après la révélation, et en
décrivant le sort eschatologique des hommes, selon leur prise de position par rapport au
Coran: aux non-croyants l’enfer éternel, aux croyants le Paradis.

Au point de vue structurel, les deux sourates sont construites sur la base d’un parallé-
lisme: 97, 1-3 / 4-5 et 98, 1-5 / 6-8.

Au début des deux sourates, les termes, proches de sens, «nous l’avons fait descendre»
(97,1) et «tant que ne leur était parvenu la Preuve» (98, 1b) sont en symétrie.

La tournure un peu obscure par sa concision en 97, 4b: «pour tout ordre» peut être
éclairée par sa mise en regard avec le v. 98, 5, lequel développe ce qui «a été ordonné»
(même racine ’MR) aux hommes: adorer Dieu, accomplir la prière, faire l’aumône.

S. 97
1 Oui, NOUS L’AVONS FAIT DESCENDRE, durant la nuit

du Décret.
2 Et qu’est-ce qui t’apprendra ce qu’est la nuit du Décret?
3 La nuit du Décret [est] meilleure que mille mois!

4 Les anges et l’Esprit descendent durant celle-ci, avec la
permission de leur Seigneur, pour TOUT ORDRE.

5 Une paix elle [est] jusqu’au lever de l’aube.

S. 98
1 Ceux qui mécroient parmi les gens du Livre et les

polythéistes, n’étaient pas déliés [de leur observance],
TANT QUE [NE] LEUR ÉTAIT PARVENUE LA
PREUVE,

2 un Envoyé de Dieu [qui] récite des feuilles purifiées,
3 dans lesquelles [il y a] des Livres droits.
4 Et ne se sont divisés, ceux qui ont reçu le Livre, qu’après

que leur soit venue la Preuve.
5 Et IL NE LEUR A ÉTÉ ORDONNÉ que d’adorer Dieu,

en purifiant pour Lui la Religion, en vrais-croyants,
et qu’ils accomplissent la prière et qu’ils s’acquittent de
l’aumône.
Voilà la Religion droite.

6 Certes, ceux qui mécroient, parmi les gens du Livre et les
polythéistes,
[seront] dans le feu de l’enfer, immortels en lui:
ceux-là sont le pire de la création.

7 Certes, ceux qui croient et accomplissent les œuvres
bonnes,
ceux-là sont le meilleur de la création.

8 Leur récompense, près de leur Seigneur, sera les jardins
de l’Éden:
coulent sous eux les ruisseaux, [ils seront] immortels en
eux, pour toujours.
Dieu sera satisfait d’eux et ils seront satisfaits de Lui.
Voilà pour celui qui craint son Seigneur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


134

MICHEL CUYPERS

12 Le Coran, un texte «éminemment et intentionnellement organisé» 45?

«Commencer l’étude du Coran par celle de sa composition, écrit J. Berque dans un texte
qui résonne comme un testament intellectuel 46, c’est l’aborder sous sa face la plus ardue.
C’est en effet chercher des rapports entre l’ensemble qu’il affirme, ses sous-ensembles ou
sourates, et leurs divisions ou versets; c’est peut-être aller plus loin encore: analyser la
distribution des versets en sentences et de celles-ci en groupes de mots; qui sait? parvenir
au niveau ultime où la phonologie relierait la grammaire, une logique, une rhétorique, étant
bien entendu qu’on s’acquitterait de ces tâches sans cesser de prêter l’oreille aux rythmes
larges ou brefs qui font vibrer d’une seule vibration ce texte immense; et pour finir, pren-
dre le chemin inverse, et reconstruire un tout à partir de ses démembrements…

Si nulle enquête, que l’on sache, ne s’est jusqu’ici fixé un programme aussi ambitieux,
du moins plusieurs des problèmes partiels qu’il embrasse n’ont-ils cessé d’agiter la recher-
che tant islamique qu’orientaliste, non sans une insistance marquée de la première pour
dégager un sens préférentiel de l’expression; et de la seconde pour déceler sous cette der-
nière des décalages de la formulation dans le temps. Nous pensons, quant à nous, que le
champ de l’étude étant par définition unitaire, et vécu comme tel, tel que la tradition l’a
transmis, c’est le système de cette unité et de cette conformité qu’il importe avant tout de
saisir, pour autant que ce soit accessible à nos moyens…»

Se démarquant d’une longue tradition orientaliste, qui cherchait et cherche avant tout, à
reconstituer la genèse du texte coranique, en décelant ajouts et interpolations, J. Berque s’est
plutôt interrogé sur la structure du livre achevé, dans sa totalité comme dans ses moindres
parties, jusqu’aux versets et aux mots, voire aux phonèmes. Un grand nombre d’observa-
tions lui ont fait rejeter l’idée que le Coran serait un texte sans ordre ni logique, comme
certains continuent encore à le considérer. «L’ensemble des régularités et des symétries in-
déniables… démontre…, de façon surabondante selon nous, l’existence d’un ordre coranique,
sa singularité et sa complexité, on serait même tenté de dire: son caractère délibéré 47.»
Sans pouvoir encore le décrire de manière précise, il devine dans le texte coranique «un
agencement complexe… une organisation éminente 48», «un ordre d’assemblage original 49»,
qui n’a rien à voir avec «la spéculation numérale et littérale» prisée par certains: «Que
leur approche fasse maintenant appel à l’ordinateur n’en bannit pas l’arbitraire 50.»

J. Berque entrevoit le rôle structural joué par les répétitions: «On est… frappé par la
répétition fréquente des concepts en termes identiques ou analogues, et c’est là bien autre
chose qu’un effet de rhétorique d’anaphore ou de redondance 51.» Mais il n’en occulte pas
pour autant le phénomène inverse de la «dissimilation»: «Réciproquement, dirait-on, l’exposé

45 En raison de l’importance que nous y attachons, nous déve-
loppons ici quelques points à peine esquissés dans
l’introduction à notre précédent article; cf. ci-dessus, note 1.

46 «En relisant le Coran», dans J. Berque, Le Coran, op. cit., p. 711-
712.

47 Ibid., p. 717.

48 Ibid., p. 713-714.
49 Ibid., p. 729.
50 Ibid., p. 717.
51 Ibid., p. 722.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


135

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

coranique affectionne les sauts brusques. Il passe sans transition d’un sujet à l’autre, pour
revenir au premier, ou à d’autres 52.» Il repère des «structures en entrelacs 53», et observe
ailleurs «comme deux versants ordonnés par rapport à un propos central, lequel en contracte
une particulière importance 54.» Ces faits, que sa «recherche débusque, pour ainsi dire, de
tous côtés 55», lui posent la question d’une analyse logique du texte, considéré dans sa
synchronie, et non plus dans la diachronie de la révélation. L’exégèse islamique tradition-
nelle n’est pas ici d’un grand secours, s’en tenant «le plus souvent à la glose des mots et
tout au plus des groupes de mots 56». Parmi les exégètes plus récents, il en est toutefois
qui «tâchent de rendre compte de la liaison des sentences entre elles 57». Berque cite ici
en exemple ™æhir b. ©Ashºr et Sayyid Qu†b. Il en est d’autres, que nous avons rencontrés
dans les pages précédentes: Mawdºdî, Mawlvî Md. ©Alî, IÒlaÌî; et il faut souligner, à cet
égard, la nouveauté du commentaire récemment mis au point par une équipe d’oulémas d’Al-
Azhar pour leurs étudiants, le Tafsîr al-Wasî†. Son attention ne se porte pas seulement sur
le lien qui regroupe des versets entre eux, mais aussi sur la logique qui relie telle sourate à
ses voisines. Mais, faute d’instrument technique approprié, il faut reconnaître, avec J. Berque,
que leurs «appréciations… restent d’ordre subjectif 58». «Quant à l’orientalisme, malgré quel-
ques récentes approches sémiotiques, il n’a pas situé ses intérêts, que l’on sache, du côté
de la taxinomie ou du système 59.»

Berque s’interroge ensuite sur le phénomène du parallélisme, dont il cite quelques exem-
ples coraniques, et qui l’amène à évoquer la Bible:

«Une investigation plus audacieuse évoquerait, peut-être à ce propos, l’analogie des
Psaumes, où alternent, dans certains passages, des dictions directes, responsoriales ou
antiphonées. Certes, le Coran fait état des Zabbºr, mais il faudrait des arguments plus précis
pour évoquer une influence. Cependant, il n’est pas interdit de penser aux parallélismes
qu’affectionnent plusieurs langues sémitiques et dont la Bible fournit en effet des exemples.
En définitive, et sans qu’on veuille faire dire à de telles affinités plus qu’on ne leur demande,
ce nouveau trait de style coranique renforce l’impression que nous a déjà inspirée l’ordre
d’assemblage du Coran: la minutie de sa texture le disputant à l’intentionnalité 60.»

Ce que l’éminent islamologue ose à peine suggérer ici, pourra bien se révéler la clé
de toutes ses autres interrogations concernant la composition du Coran. Ce ne sont en effet
pas seulement «des exemples» de parallélisme que fournit la Bible: celle-ci en foisonne à
chaque page, de manière évidente dans les Psaumes, d’une manière plus discrète, mais non
moins réelle, dans les autres écrits bibliques. Aussi bien, ce «système» que Berque souhai-
tait décrypter dans la composition du Coran, ce n’est ni dans l’exégèse islamique, ni dans
l’orientalisme que nous le trouverons, mais bien en faisant le détour par les études bibliques.

52 «En relisant le Coran», dans J. Berque, Le Coran, op. cit., p. 723.
53 Ibid., p. 724-725.
54 Ibid., p. 727.
55 Ibid., p. 728.
56 Ibid.

57 Ibid.
58 Ibid.
59 Ibid.
60 Ibid., p. 745-746.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


136

MICHEL CUYPERS

On sait que dans le domaine biblique aussi, le point de vue diachronique de la criti-
que historique a longtemps prévalu. Cependant, dès le milieu du XVIIIe siècle, un professeur
d’Oxford, Robert Lowth, avait commencé à mettre en valeur l’importance du parallélisme
dans la Bible, précisément à partir de l’étude des Psaumes. Progressivement, les observa-
tions s’accumulant et s’affinant, est née une nouvelle méthode d’analyse «synchronique»
du texte biblique, s’attachant à en étudier la structure, à partir d’un principe de base simple
mais omniprésent, celui de la symétrie. À l’heure actuelle, on découvre que des textes de
style et d’apparence aussi différents que les Psaumes, le Livre d’Amos ou l’Évangile selon
saint Luc 61, sont en réalité composés à partir des mêmes principes – dont chaque auteur
joue à sa manière, ce qui lui confère, au moins en partie, son «style» personnel.

Ces principes ont été récemment théorisés par le bibliste Roland Meynet, dans son li-
vre: l’Analyse rhétorique, une nouvelle méthode pour comprendre la Bible 62. Or, la recherche
semble montrer que cette «rhétorique biblique» – la chose n’a rien de surprenant – ne se
limiterait pas à la Bible, mais serait commune à toute la littérature sémitique ancienne. Dans
son livre, R. Meynet donne quelques exemples de textes akkadiens et ougaritiques, ainsi
que de certains ÌadîÚ(s) 63. Ces derniers révèlent que la culture arabe, aux débuts de l’is-
lam, n’avait pas encore échappé à cette tradition littéraire. Et le Coran pourrait bien s’avérer
un représentant éminent de cet art de dire et d’écrire, typiquement sémitique. La présente
étude espère avoir montré, sur un échantillon de quelques sourates brèves, tout le parti que
l’on peut tirer de cette «méthode rhétorique» pour la compréhension de la structure et du
sens du texte coranique.

L’intuition de J. Berque, selon laquelle le texte du Coran serait structuré à différents
niveaux, depuis l’ensemble du livre jusqu’aux «sous-ensembles ou sourates, et leurs divi-
sions ou versets», jusqu’au «niveau ultime où la phonologie relierait la grammaire, une
logique, une rhétorique», cette intuition apparaît clairement confirmée par l’analyse structu-
relle. Riche en promesses, cette méthode, comme toute méthode scientifique, requiert de la
rigueur dans son application. La première de ses exigences (que n’a probablement pas soup-
çonnée J. Berque, et que notre présentation analytico-synthétique ne laisse peut-être pas
apparaître), c’est de partir non pas des grands ensembles pour aller vers le détail, mais au
contraire, de l’étude des plus petites unités rhétoriques (les membres), pour remonter pro-
gressivement vers les différents niveaux supérieurs: segments, morceaux, parties, passages…
Faute d’analyser entièrement chacun de ces niveaux pour lui-même, avant de passer au niveau
supérieur, on pourra bien trouver des structures (tout texte intelligible en comporte forcé-

61 Cf. Pietro Bovati et Roland Meynet, Le Livre du Prophète Amos,
coll. Rhétorique biblique nº 2, Le Cerf, Paris, 1994; R. Meynet,
L’Évangile selon saint Luc, analyse rhétorique, Le Cerf, Paris, 1988.

62 Cf. supra, note 10. Trad. anglaise, Rhetorical Analysis, Jost. S,
Sheffield, 1998.

63 D’autres exemples de Ìadî†(s) sont donnés dans un ouvrage
collectif: R. Meynet, L. Pouzet, N. Farouki et A. Sinno ™arîqat
al-taÌlîl al-balæfiî wa l-tafsîr. TaÌlîlæt nuÒºÒ min al-kitæb al-

muqaddas wa min al-Ìadî† al-nabawî al-‡arîf (Méthode rhétorique
et herméneutique. Analyse de textes de la Bible et de la Tradition
musulmane). Université Saint-Joseph, Institut d’études islamo-
chrétiennes, Dar el-Machreq, Beyrouth, 1993 (en arabe). Cet
ouvrage a été traduit en français, et complété, sous le titre
révélateur de Rhétorique sémitique, textes de la Bible et de la Tra-
dition musulmane, Cerf, Paris, 1998.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


137

STRUCTURES RHÉTORIQUES DES SOURATES 92 À 98

ment), mais sans véritablement clarifier le texte, car on aura négligé ce fait fondamental,
que la structure première du texte, c’est sa composition en différents niveaux. C’est à ce
prix seulement que l’on pourra éviter de projeter a priori une structure sur le texte, ou de
majorer arbitrairement une structure par rapport à une autre. Si chaque niveau est structuré,
l’ensemble, à son tour, est structuré en niveaux.

Dans les huit sourates analysées ici, on a pu remonter jusqu’à une structure (plus ou
moins forte, selon les cas) en paires de sourates. Ce qui confirme la thèse de l’exégète
indo-pakistanais contemporain, IÒlaÌî 64, selon laquelle la plupart des sourates constitueraient
des paires.

Existe-t-il un niveau supérieur de composition, organisant, par exemple, plusieurs paires
de sourates entre elles? On peut le présumer: les douze sourates suivantes (S. 99-110),
nous l’avons montré ailleurs 65, sont organisées en deux séries de six sourates, chaque série
étant composée de deux ensembles symétriques de trois sourates. Il y a tout lieu de penser
que les huit sourates 91 à 92 appartiennent elles aussi à un système de ce genre, et, en
toute hypothèse, plus complexe; mais à ce stade de notre étude, nous n’avons pu encore le
déterminer. De toute manière, il faudra attendre l’analyse complète du Coran pour tenir toutes
les clefs de l’organisation rhétorique de ses différentes parties.

Tout ce qu’on peut dire, en l’état actuel de notre recherche, c’est que, dans chaque paire
de sourates, un ou plusieurs versets raccrochent celle-ci à la paire précédente, comme des
mots-crochets destinés à faciliter la mémorisation du texte à la suite:
– La paire S. 93-94 commence par les serments «Par la clarté diurne et la nuit quand elle

s’étend» (93, 1-2), qui renvoient aux serments des S. 91 et 92: «Par le jour quand il le
fait briller, par la nuit quand elle l’enveloppe» (91, 3-4), «Par la nuit quand elle enve-
loppe, par le jour quand il brille» (92, 1-2).

– La paire S. 95-96 contient un trimembre (96, 9-13) parallèle à S. 94, 1-4, tous deux en
forme interrogative raccrochant la paire 95-96 à 93-94: 96, 9-13 explique bien le far-
deau qui oppressait le Prophète en 94, 2-3.

64 Cf. supra, note 43. 65 Cf. nos articles «Structures rhétoriques des sourates 105 à
114», in MIDE0 23, 1997, p. 157-196, et «Structures rhétori-
ques des sourates 99 à 104» (voir ci-dessus, note 1).

S. 94
1 N’avons-Nous pas dilaté pour toi ta poitrine

2 et mis à bas de toi ton fardeau

3 qui écrasait ton dos,

4 et élevé pour toi ton renom?

S. 96
9-10 Vois-tu celui qui interdit à un serviteur [de

Dieu] quand il prie?

11-12 Vois-tu qu’il soit dans la direction ou ordonne

la piété?

13 Vois-tu qu’il crie-au-mensonge et tourne-le-

dos?

– La paire S. 97-98, qui traite de la révélation coranique, se raccroche à la paire 95-96
par les versets 1-5 de la S. 96 («Invoque le nom de ton Seigneur…»).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


138

MICHEL CUYPERS

Ce sont là, certes, des éléments structurants «minimaux», faisant plus penser à un fil
destiné à enfiler des perles – pour reprendre un cliché de la poésie orientale – qu’à une
véritable organisation du texte en structure logique.

Il se peut que la rhétorique reprenne ses droits à un niveau supérieur. En attendant de
pousser la recherche plus loin, on peut en tout cas constater une dominante très marquée
du rythme binaire, jusqu’au niveau des paires de sourates. Chacune des sourates analysées
dans cet article présente une bipartition interne (deux parties, deux morceaux, deux seg-
ments), éventuellement répartie de part et d’autre d’une unité-pivot centrale. Les deux unités
symétriques sont souvent découpées à leur tour en deux (parfois trois) unités du niveau
inférieur (morceaux, segments). Même les segments trimembres n’échappent pas à l’attrac-
tion du rythme binaire: jamais on ne rencontre de trimembre dont les trois membres soient
absolument parallèles (soit aa’a’’) ou au contraire, différents (soit abc)! On a toujours l’une
des formules aa’b, abb’ ou aba’, ce qui représente une sorte de réduction du rythme ter-
naire à un rythme binaire ab. L’analyse rhétorique du Coran retrouve ainsi avec éclat la
«logique à deux termes» qu’un Louis Gardet considérait comme caractéristique de la cul-
ture arabo-islamique 66, mais qu’il faut sans doute plutôt considérer plus largement comme
sémitique.

66 Cf. notamment, Louis Gardet, «La “théorie des oppositions” et
la pensée musulmane», dans la Revue thomiste, LXXV, 1975,
p. 241-254; et les contributions de L. Gardet dans L’ambiva-
lence dans la culture arabe, ouvrage collectif publié sous la

direction de J. Berque et J.-P. Charnay, Anthropos, Paris, 1968:
«La dialectique en morphologie et logique arabes», p. 116-132,
«Les différents types de “dialectiques”», p. 359-365.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 34 (2001), p. 95-138    Michel Cuypers
Structures rhétoriques des sourates 92 à 98.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Sommaire: 


