MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 31 (1997), p. 17-42
Paul Ballanfat

Légitimité de I’lherméneutique dans le commentaire des traditions du Prophéete de
Ruzbihan Baqli.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Paul BALLANFAT

LEGITIMITE DE L’HERMENEUTIQUE
DANS LE COMMENTAIRE DES TRADITIONS DU PROPHETE
DE RUZBIHAN BAQLI

UZBIHAN BAQLI a composé deux traités consacrés a I’analyse des traditions du

Prophéte. Chacun envisage la tradition d’un point de vue différent. L’un de ces

commentaires aborde la tradition d’un point de vue littéraliste, il s’agit du Al-Mafatih
fi Sarh al-Masabih. Cet ouvrage est mentionné par son biographe, mais il est malheureusement
perdu !. 11 s’agit du commentaire d’un recueil célebre de traditions du Prophete, le Masabih
al-sunna, rassemblées par Husayn b. Mas‘td al-Farra’ al-Bagawi (m. 510/1116 ou 516/1122),
surnommé «le revivificateur de la tradition 2». Comme I’indique Sams al-din ‘Abd al-Latif,
ce commentaire n’avait qu’'une portée limitée dans la mesure ou il ne traitait pas des traditions
du point de vue de la signification spirituelle. L autre commentaire composé par Riizbihan
est d’une autre qualité. Il s’intitule Sarh makniin al-hadit, et est aussi connu sous le titre
‘Ara’is al-hadit. Cet ouvrage est par chance conservé, et Saraf al-din Ibrahim comme son
fréere, Sams al-din ‘Abd al-Latif, I’ont classé parmi les ceuvres importantes de Riazbihan, ce

! D’aprés le biographe et descendant de Riizbihan, Sams
al-din ‘Abd al-Latif ibn Ruzbihan Tani, ce commen-
taire avait pour but de clarifier les difficultés
sémantiques, lexicales, et syntaxiques des traditions
du Prophete, et il était destiné aux plus faibles de ses
adeptes, Rawh al-ginan, in Riuzbihan-nama, éd.
M.T. Danispazih, Téhéran, 1347, p. 258. Rappelons
pour mémoire la lignée des successeurs de Ruzbihan
Baqli: 1- Fahr al-din Ahmad ibn Ruazbihan
(m. 620/1223; son frere ainé, Sihab al-din Muhammad
(m. 605/1209) n’eut pas le temps de succéder a son
pere); 2- Sadr al-din Ruzbihan II ibn Fahr al-din
(603/1206 ou 615/1218-685/1285); 3- Saraf al-din
Ibrahim ibn Razbihan Tani (auteur de la Tuhfa ahl al-
‘irfan, premiére biographie de Riizbihan; Sams al-din
‘Abd al-Latif était son frere); 4- ‘Izz al-din Mas‘ad
ibn Saraf al-din, puis son fréere Sadr al-din Rizbihan
I ibn Saraf al-din; 5- ‘Abd al-Salam al-Baqli ibn
Sadr al-din Riizbihan III qui serait devenu disciple de

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat

Sah Ni‘matullih Wali; L. Massignon suggere aussi
I’existence d’une lignée en tabarruk qui se serait
maintenue jusqu’au XVII® siecle au Maroc, La vie et
les ceuvres de Rizbihan Bagli, in Opera Minora, Paris,
1969, II, p.456-457; pour le détail, voir ma thése
«Aspects de la pensée de Riizbihan Baqli, soufi a Siraz
au XI11° siecle », thése de doctorat de la Sorbonne
nouvelle, Janvier 1995, p. 113-118.

Son ouvrage, qui était semble-t-il trés étudié a
I’époque, notamment dans le milieu mystique de Siraz,
regroupe pres de quatre mille cing cents traditions
sélectionnées a partir des grands recueils canoniques,
Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, Beyrouth, 1972, II,
p. 136-137; Subki, Al-Tabagat al-safi‘iyya al-kubra,
Beyrouth, s.d., IV, p. 214-215; Katib Celebi, Kasf
al-zunun, Ankara, 1941, «Masabih al-sunna»; Abu
al-Qasim Gunayd Sirazi, Sadd al-izar, p. 192, n. 2;
I’ouvrage a fait I’objet d’une bonne édition avec index
systématique, Beyrouth, 1987.

Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 PAUL BALLANFAT

qui les a conduits 2 en rapporter des extraits >. Le premier intérét de ce texte est qu’il
entreprend de faire une herméneutique des traditions du Prophéte a I’image de celle que
Rizbihan a faite du Coran, le ‘Ard’is al-bayan. 1l s’agit d’un commentaire mystique qui a
pour but, selon les dires de Ruzbihan, d’inventorier les traditions dans lesquelles 1’auteur
trouve des subtilités propres 2 éveiller les consciences des aspirants, et d’en donner une
analyse conforme a I’enseignement des maitres du soufisme. La méthode que suit Razbihan
est, en ce qui concerne cet ouvrage, comparable a celle qu’il avait suivie pour le Coran.
L’un des problémes que pose cet ouvrage est celui de sa datation, comme pour les autres
traités de Riizbihan, a I’exception de ceux pour lesquels il donne lui-méme la date de rédaction.
L’ouvrage ne comporte malheureusement aucune indication au sujet de la date de composition,
et il peut sembler hasardeux de se risquer a donner une date pour sa composition. Toutefois
certains éléments peuvent fournir une indication sur I’époque a laquelle il a €té composé.
Dans cet ouvrage Riizbihan aborde I'un de ses themes favoris, celui de I’ennuagement du
cceur du Prophéte qui constitue le fondement de son interprétation de la prophétie et de la
sainteté, qui culmine pour lui dans la siddigiyya. Dans le Makniin al-hadit, Ruzbihan, et son
biographe le note avec admiration, ne donne pas moins d’une soixantaine d’interprétations
différentes de ce hadit bien connu dans lequel le Prophete affirme: «Il nuage sur mon cceur,
et j’en demande pardon 2 Dieu soixante-dix fois par jour *.» Or Riizbihan, avait aussi composé
un traité consacré a I’examen de ce hadit, le Kitab al-igana 3. Alors que ce traité entreprend
dans sa deuxiéme partie une présentation systématique des interprétations soufies de ce
hadit, pour en réfuter une partie et décrire la sienne, le nombre de ces interprétations y est
beaucoup plus réduit, puisqu’il atteint une douzaine, si I’on est trés attentif au détail 6, Cela
conduit 4 penser, avec toutes les précautions nécessaires, que Rizbihan a pu rédiger son

3 Saraf al-din Ibrahim, Tuhfa ahl al-‘irfan, in Rizbihan- Prophete, Kitab al-luma‘ fi al-tasawwuf, p. 373-374.
nama, p. 81-92; Rawh al-ginan, p. 258-264. Je suis Mais on trouve le chiffre soixante-dix chez QuSayri
en train d’en préparer la traduction sur la base du qui le tenait sans doute de son maitre Abi ‘Ali al-
manuscrit unique, celui de la bibliotheque Mar‘asi Daqqaq dont l’interprétation est dédaignée par
Nagafi & Qumm, n°® 4205, copié en 895/1490. Rizbihan, Risala qusayriyya, p. 81; I’Ennuagement

% Tuhfa ahl al-‘irfan, p. 84. Le chiffre retenu est en du coeur, § 80, 85, in «Aspects de la pensée de
général cent fois, dans les recueils canoniques, Riizbihan Bagli... ». Ce hadit se trouve souvent cité
Bagawi, Masabih al-sunna, 11, hadit n° 1663 ; Muslim, sous des formes différentes dans les traités soufis,
Sahih, Vol. VIII, p. 72; Ibn Maga, Sunan, 11, Kitab N. Kubra, Risala ila al-ha’im, p. 21; ‘Ayn al-Qudat
al-adab, bab al-istigfar, hadit-s n® 3814-3817, Hamadani, Tamhidat, p. 220, 299; ‘Ayn al-Qudat le
p. 1253-1254; Wensinck, Concordance et indices de cite d’ailleurs sous les deux formes, Lawayih, p. 126.
la tradition musulmane, IV, p. 538-539; V, p. 38. On le trouve aussi chez Gazili avec des variantes,
Une version transmise par Abli Hurayra et citée par Ihyd ‘ulam al-din, 1, 311; 111, 314; IV, 10, 87, 335;
Buhari dit «plus de soixante-dix fois », mais une re- et aussi jusque chez Ibn ‘Ata’ Allah Iskandari, Kitab
cension de la méme version par Bayhaqi (384/ tag al-‘ariis, p. 2; et Sa‘rani, Kitab al-yawagit wa
994-458/1066) ne comporte que la mention « soixante- al-gawahir, vol. 11, p. 3-4.

dix fois», Concordance et indices de la tradition 5 Voir I’édition critique du traité en arabe, sa traduction,
musulmane, IV, p. 537. Ruzbihan retient aussi par- et ’analyse des notions que Ruzbihan y développe,
fois le chiffre de cent, Masrab al-arwah, p. 188. Ce dans ma thése «Aspects de la pensée de Ruzbihan
hadit est a I'origine de la rédaction de 1’ouvrage de Bagli... ».

Hugwiri, Somme spirituelle, p. 29-30, 442; Sarrag 6 «Aspects de la pensée de Ruzbihan Bagli... », p. 413-
adopte le chiffre cent comme Hugwiri, et note que 415.

I’on ne doit pas décrire 1’état qui affecte le cceur du

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 19

commentaire des traditions du Prophete aprés avoir rédigé le Livre de [’ennuagement du
ceeur. Or celui-ci semble postérieur a un autre ouvrage majeur de Riizbihan, le Masrab al-
arwah, car d’une part il paracheve la doctrine de la sainteté qui €tait en germe dans ce traité,
et surtout parce qu’il réfute 1’analyse de I’ennuagement du cceur du Prophéte que Razbihan y
avait lui-méme adoptée. L’intérét du rapprochement entre ces deux derniers traités réside en
ce que, pour ce qui concerne le Masrab al-arwah, Riizbihan a donné la date de sa composi-
tion. Il affirme ainsi I’avoir achevé le mercredi seize du mois de Dit al-Qa‘da de 1’année 579
/ mars 1184 7. On peut donc considérer que le Sarh makniin al-hadit doit appartenir a la
deuxiéme série des ceuvres de Riuzbihan, celles qu’il rédigea aprés le tournant qu’a repré-
senté pour lui la mort de son épouse et son retour définitif & Siraz dans son couvent, sans
doute trés vite aprés I’année 571/1175 8.

A défaut de nous donner la date et les circonstances de sa rédaction, le prologue de
I’ouvrage de Riizbihan expose les raisons de sa composition. Razbihan met en perspective
son entreprise de commenter systématiquement un certain nombre des traditions du Propheéte,
en les situant dans le cadre de ce genre de recueils. Il s’attache aussi a expliciter la méthode
qu’il a suivie, les critéres de ses choix et la technique de commentaire. Il essaie aussi de
garantir la valeur de sa méthode, et sa pertinence, en la fondant sur un certain nombre de
traditions qu’il invoque comme caution. Voila comment Razbihan décrit cette entreprise:

«J’ai trouvé que les adeptes des sciences exotériques ont composé en ce qui concerne
I’explication littérale des traditions du Prophéte de nombreux recueils pour les débutants,
comme le Muwatta’, le Ma‘alim, le A‘lam, le Sarh al-Sahhah, er le Hussan, ez, pour les
avancés, comme le Sarh al-sunan °. Mais je n’ai pas trouvé que nos maitres aient composé

7 Cette date mérite tout de méme d’étre prise avec circons-
pection, car Ruzbihan affirme au méme endroit qu’il a
cinquante-deux ans. Or les deux indications ne concor-
dent pas. S’il a cinquante-deux ans, 1’ouvrage a été rédigé
en 574, et non en 579, Masrab al-arwah, p. 320.

Pour les problemes que rencontra Ruzbihan lors de
I’accession au trone de 1’émir Tikla b. Zangi, son
départ pour Fasa et son retour a Sirdz, «Aspects de
la pensée de Ruzbihan Bagli... », p. 42-45, 94, 98-99.
A une premiére période appartiennent les ouvrages
suivants: ‘Ara’is al-bayan, Risala al-quds, ‘Abhar al-
‘asigin; le Mantiq al-asrar, et le Sarh-i Sathiyyat
appartiennent a la période charniére du départ a Fasa
et du retour 4 Siraz; aprés quoi il faut placer dans
une troisieme période le Masrab al-arwah, le Kitab
al-igana, le Sayr al-arwah, le Sarh makniin al-hadit;
quant au Kasf al-asrar, sa rédaction couvre toute cette
période depuis 577/1181 jusqu’a la fin de la vie de
Ruzbihan, Le dévoilement des secrets, Paris, 1996,
introd. p. 24-26.

11 est difficile d’identifier ces ouvrages avec certitude
sauf pour certains bien connus. Malik ibn Anas
(m. 179/795) T’un des quatre fondateurs des rites

oo

©

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat

juridiques subsistants est 1’auteur du Muwatta’,
Le Caire, 1389, 2 vol. Ma‘alim désigne sans doute
I’ouvrage de tafsir de Husayn ibn Mas‘id ibn
Muhammad al-Farra’ al-Bagawi (433/1041-516/1121)
que l’on avait coutume de nommer «le vivificateur
de la tradition», Ma‘alim al-tanzil, Beyrouth, 1406,
4 vol.; Sadd al-izar, Téhéran, 1366, p. 294. En effet,
Rizbihan connaissait bien cet auteur pour avoir
commenté son recueil de hadit, Masabih al-sunna,
Beyrouth, 1407, 4 vol. Mais il pourrait aussi s’agir
de I’ouvrage d’Al-Hattabi (m. 388/998), Ma‘alim al-
sunan, Le Caire, 1368, 8 vol.; ou encore de celui de
Bayhaqi (384/994-458/1066), Ma‘alim al-sunan,
cf. Katib Celebi, Kasf al-zuniin, Istanbul, 1941, II,
p- 1726. A‘lam doit désigner le Alam al-sunan min
Surith Sahih al-Buhari, cf. Kasf al-zunan, Istanbul,
1941, 1, p. 125. Al-Sahhah doit désigner 1’ouvrage
d’Isma‘il al-Farabi al-Gawhari (m.393/1003),
Le Caire, 1376, 5 vol.; quant & son commentaire, il
est difficile de I’identifier. II est impossible d’identifier
le Hussan. Le Sarh al-sunan doit désigner I’ouvrage
de Bagawi, Sarh al-sunna, Beyrouth, 1400, 16 vol.,
cf. KaSf al-zuniin, Istanbul, 1941, 11, p. 1040-1041.

Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 PAUL BALLANFAT

un ouvrage uniquement consacré aux vérités des étrangetés de la tradition si ce n’est quelque
commentaire de ses propos isolés dans des ouvrages divers. J'ai donc souhaité rédiger un
livre pour expliquer (tafsir) la tradition de I’Envoyé de Dieu en ce qu’elle a d’étonnant,
selon ce qui correspond aux vérités des gnostiques, et j'ai souhaité la commenter (Sarh)
dans la langue des maitres du soufisme afin que, dans leur voie, il soit les étendards de
leur école, les pouvoirs de la vérité de leur sagesse et de leur connaissance mystique, et un
moyen de comprendre les termes techniques de leurs paroles. Et j'ai demandé a Dieu la
mémoration pour cela. J'ai choisi parmi les recueils des traditions, les allusions subtiles
du prince des envoyés relatives aux vérités des sciences de la gnose, de la sagesse, de
I’amour incréé, de la contemplation, du dévoilement, de I’attestation de ['unicité divine, de
I’abstraction, et de I’esseulement, et a ses stations spirituelles en face de Dieu en ce qu’el-
les sont liées & 'immensité de ses charismes, de ses miracles, des lumiéres de sa proximité,
et a ce qu’il a découvert des secrets de son domaine, et de son royaume angélique, et a ce
qu’il contient concernant les sagesses des prophétes, et la noblesse des purs. Je l'ai
commenté a la mesure de l'insuffisance de ma pensée et de ma science d’apres ce que
Iinstant inspirait, et ce que Dieu accordait avec générosité. Ce que, donc, j'ai réuni provient
des secrets de ce que Dieu a révélé a son Prophéte, a son Envoyé, a son loyal, a son bien-
aimé, a son ami intime, a son interlocuteur, son représentant, son successeur, le sceau de
ses prophétes, I’imam de ses amis, le pur de son royaume, la meilleure de ses créatures,
clé des trésors des vérités des sciences prééternelles et des finesses de la sagesse sempiter-
nelle. A chacun de ses mots, un océan d’entre les océans de la sagesse a jailli de la mine
originelle de sa mission législatrice. A chacun de ses propos, a partir de la suffisance de
son allusion subtile s’est écoulé un fleuve d’entre ses fleuves de la connaissance mystique
dans lequel se noient les compréhensions de ceux qui comprennent et les intelligences de
ceux qui sont doués d’intelligence. J’en connus une petite quantité puisée des trésors cachés
des obscurités de ses secrets prophétiques, et je retirai de l’aire ou I’on bat le blé de sa
perfection une poignée des subtilités de ses symboles seigneuriaux. Je les ai exposées avec
la langue de la connaissance mystique, attaché a suivre son modéle, son exemple, les preuves
du Coran, et ses démonstrations. J’ai voulu les exposer avec l’explication des maitres pour
certaines de ses traditions. J'ai évoqué ensuite le commentaire qu’Abii Sulayman al-Hattabi 10
avait fait des traditions qui confirment les paroles des maitres des gnostiques pour éclairer
ces allusions subtiles afin que ce soit une preuve pour nous, en ce qui concerne les vérités
spirituelles que j’ai décrites, et un argument décisif qui fasse chanceler ceux qui dénigrent
les subtilités des allusions des soufis a propos des expressions prophétiques, et qui leur
fasse courber l’échine. »

10 Ms. = Al-Hizafi. II s’agit en fait d’Aba Sulayman al- p. 383-385; Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, Beyrouth,
Hattabi al-Busti (m. 388/998), qui fut poete, linguiste 1972, 1I, p. 214-216; Dahabi, Tarih al-huffaz,
et traditionniste, EI?, IV, p. 1163; Ta‘alibi, Yatima Hyderabad, 1968-1970, III, n° 950, p. 1018-1020.
al-dahr, éd. Muh. Qamiha, Beyrouth, 1983, IV,

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L'HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 21

Le début du prologue est, on le voit, riche d’enseignements. Tout d’abord, Rizbihan
essaie de justifier son entreprise en situant son commentaire par rapport aux autres
commentaires qui portent sur la tradition. La littérature exégétique sur le Coran est
particulierement abondante, aussi bien dans le domaine purement religieux et littéraliste,
que dans la littérature dite mystique. Les maitres soufis se sont attachés depuis les origines a
expliciter le sens du Coran, ce qui leur a permis de mettre au point le lexique technique
propre a exposer leurs doctrines, et leurs expériences spirituelles. En revanche, la tradition
prophétique, d’aprés Rizbihan, n’a donné lieu qu’a des recueils de hadit-s composés par des
tenants de la religion exotérique. D’apres Ruzbihan, ce domaine n’a pas été abordé par les
maitres du soufisme, si ce n’est de maniere isolée, au gré de 1’exposition des doctrines
mystiques. Rizbihan entend donc combler ce qui est pour lui une lacune. Il cite donc un
certain nombre de recueils de traditions appartenant a une science qui ne s’adresse, selon
lui, en gros qu’a des débutants — seul un ouvrage trouve grace a ses yeux — et par conséquent
insuffisante pour 1’éducation soufie qu’il entend promouvoir.

Or, le constat de Ruzbihan n’est pas exact. Il existe bien des commentaires soufis relatifs
aux traditions du Prophéte, plus anciens que le sien. Certes, il y en a peu, et si I’on observe
I’évolution de cette littérature, elle a peu a peu pris de plus en plus d’extension a partir du
XII°® siecle, celui au cours duquel Rizbihan écrit précisément '!. Parmi les commentaires qui
ont précédé celui de Riizbihan, certains sont particulierement importants. Chez les premiers
mystiques, il semble que la tradition ait surtout été commentée dans un but apologétique et
pratique. Il s’agissait de définir les regles et les recommandations nécessaires a la pratique
d’ascese que pronaient les mystiques. C’est peu a peu que les commentaires se sont davantage
tournés vers I’expression du sens caché, de 1’allusion subtile que la méthode d’istinbat
permettait de cerner. Le commentaire se fait alors beaucoup plus spéculatif 2. Les premiers
recueils que 1’on pourrait classer parmi les commentaires a tendance soufie mais a vocation
essentiellement pratique sont les ouvrages appartenant a la littérature du renoncement et le
plus souvent intitulés Kitab al-zuhd, comme, par exemple celui de Bayhaqi dans lequel
I’auteur cite un grand nombre de sentences soufies, en particulier de Da al-Nin al-Misri et
Hasan Basri 13.

Il y eut aussi avant Razbihan des commentaires appartenant a la littérature soufie stricto
sensu. Hasan Basri (21/642-110/727) aurait lui-méme composé 1’un des plus anciens
commentaires sous le titre Al-Ahadit al-mutafarraga, malheureusement perdu, comme Sufyan
al-Tawri (m. 161/778) . Les plus importants de ces recueils anciens sont chronologiquement

1 On trouvera une liste bien détaillée des commentaires 2 Tasavvufi hadis serhleri ve Konevinin kirk hadis

soufis du fadit dans I’ouvrage de Hasan Kamil Yilmaz,
Tasavvufi hadis serhleri ve Konevinin kirk hadis serhi,
Istanbul, 1990. Comme le montre I’ouvrage, les
commentaires soufis du Aadit sont plus nombreux aprés
Ibn “Arabi; I"auteur a aussi édité a la fin le
commentaire de Sadr al-din Qunyawi, Sarh al-arba‘in
haditan, dont on avait déja la traduction turque,

serhi, p. 14.

13 Le livre du renoncement, Introd. et trad. R. Deladriére,

Lagrasse, 1995, introduction, p. 11-13; sur la littéra-
ture du renoncement qui compterait 63 titres dont seuls
27 resteraient, ibid., p. 7-11; une liste de cinquante
auteurs de ce genre littéraire est donnée dans Tasavvufi
hadis serhleri..., p. 18-30.

Sadreddin Konevi, Kirk hadis, trad. Harun Unal, ' Tasavvufi hadis serhleri..., p. 34-35.

Istanbul, 1984.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 PAUL BALLANFAT

celui de Hakim al-Tirmidi (entre 205/820 et 210/825 — entre 318/930 et 320/932), intitulé
Nawadir al-usiil et son traité intitulé Ma al-iman wa ma al-islam wa ma al-ihsan '3 ; celui
d’Abi Bakr al-Kalabadi (m. 385/995) intitulé Bahr al-fawa’id ou Ma‘ani al-ahbar 1 11y a
aussi quelques recueils de quarante hadit-s composés par Sulami (412/1022), Qusayri (465/
1072), ou encore Ahmad al-Rifi‘i (m. 587/1183) !7. La majeure partie de ces recueils
entendent non pas dresser un inventaire des traditions du Prophéte comme c’est le cas en ce
qui concerne les recueils usuels. A I’exception notable des commentaires de Hakim Tirmidi
et de Kalabadi, la plupart d’entre eux se contentent de sélectionner un certain nombre de
traditions, quarante exactement, qu’ils exposent et expliquent a leurs disciples pour des
raisons internes aux exigences de leur pratique spirituelle. Le chiffre de quarante correspond
a un comput bien connu qui rythme par exemple la pratique du dikr, ou des retraites
spirituelles qui font I’ossature de la pratique soufie. Cette habitude se développera de plus
en plus au fur et 2 mesure de I’institutionnalisation du soufisme, puisqu’en effet la composition
de recueils de quarante traditions apparait assez tardivement dans la littérature soufie et en
rapport avec 1’apparition des premiers grands manuels pratiques.

La plupart des commentaires soufis se contentent d’exposer quarante traditions. C’est une
habitude qui s’autorise, d’aprés Sadr al-din Qunyawi, d’un propos du Prophéte d’apres lequel :
«Celui qui conserve quarante traditions pour ma communauté traitant de I’ordre de sa religion,
Dieu le ressuscitera au jour de la résurrection comme un juriste et un savant '%.» Quelle que
soit I’authenticité de cette tradition, elle limite singuliérement toute entreprise d’expliquer
de maniere systématique la tradition prophétique. La référence de Qunyawi a ce propos
manifeste donc un double souci. Il s’agit d’abord d’un acte de piété, qui implique la trans-
mission a autrui des traditions rassemblées par 1’auteur, dont il entend s’acquitter. Le second
souci de Qunyawi est de répondre aux demandes de ses disciples qui étaient désireux d’avoir
un commentaire qui porte sur les significations spirituelles des traditions, car ils étaient

IS Nawadir al-usil, Istanbul, 1293; il existe deux '® Sadr al-din Qunyawi, Sarh al-arba‘in haditan, in

manuscrits du second traité, a Istanbul et a Ankara,
Tasavvufi hadis serhleri..., p. 38. Sur Tirmidi, on dis-
pose aujourd’hui d’une excellente étude d’ensemble,
Hakim Tirmidhi, Le livre de la profondeur des choses,
trad. et introd. G. Gobillot, Presses Universitaires du
Septentrion, Lille, 1996.

11 existe un certain nombre de manuscrits de ce traité
dont a Paris, BN, n° 5855, daté 691/1291 ; en Turquie,
Fatih, n°® 697, daté 694/1294, et Carullah, n° 995/1.
Sur Kalabadi, voir I’introduction de R. Deladriére au
Traité de soufisme, Paris, 1981.

Tasavvufi hadis serhleri..., p. 40-47; Sulami se
contente de classer des traditions sans les commenter
en fonction de thémes qui concernent 1’ensemble du
soufisme, Kitab al-arba‘in fi al-tasawwuf, 1981,
Hyderabad-Dekkan, 1981; Qusayri, Kitab arba‘in
hadit, ms. Berlin, n°® 1457, in Brockelmann, GAL, I,
556, suppl. I, 770-772; Al-Rifa‘i, Arba‘an haditan,
Damas, s. d.

Tasavvufi hadis serhlerig, partie arabe, p. 2. Ce hadit
est rapporté ailleurs avec des variantes, Gazali, Thya’
‘ulum al-din, 1, p. 6: «Celui qui conserve pour ma
communauté quarante propos de la tradition pour les
lui transmettre, je serai pour lui, au jour de la résur-
rection, intercesseur et témoin» ; il y a aussi une autre
version avec un chainon de transmission douteux,
Thya’ ‘ulam al-din, 1, p. 6. Cette tradition transmise
par Ishaq b. Nagih, transmetteur jugé négligent, et
qui remonte a Ibn ‘Abbas, est jugée apocryphe par
Hatib Bagdadi, Tarih Bagdad, Beyrouth, 1987, VI,
p- 322; mais il en donne aussi quatre versions 1ége-
rement divergentes avec des chainons différents, Saraf
ashab al-hadit, Ankara, 1971, p. 80; Abu Nu‘aym
al-Isfahani le donne aussi pour douteux et ne le cite
volontairement qu’avec un isnad, Hilya al-awliya’,
Le Caire, 1932-1938, IV, p. 189.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L'HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 23

insatisfaits des commentaires littéralistes. Contrairement a Rizbihan, Qunyawi n’entend pas
faire un commentaire systématique de la tradition. Plus encore les criteres de son choix
montrent que, d’une part, il faut appliquer a I’herméneutique soufie les criteres exotériques
de vérification des chaines de transmission appliqués par les traditionnistes, et que, d’autre
part, I'idée qu’il puisse y avoir une interprétation mystique de la tradition parallele aux
autres ne constitue plus un probléeme a débattre.

Ce n’est évidemment pas le cas de Ruzbihan Baqli, pour qui I’interprétation du corpus
des traditions prophétiques a une vocation beaucoup plus large, en ce qu’elle embrasse
I’ensemble de la genése et de la codification du soufisme. Comme il apparait dans bon
nombre de ces traités, il y a un souci constant chez Riizbihan de justifier et de répondre aux
attaques dont le soufisme est victime ainsi qu’il le rappelle dans le prologue du Commentaire
des paradoxes des soufis '°. L’introduction de Riizbihan & son propre recueil montre donc
qu’il ne connaissait vraisemblablement pas les commentaires qui ont précédé le sien, en
dépit de sa connaissance assez large de la littérature soufie dans laquelle il puise un grand
nombre d’informations et de commentaires, n’hésitant pas a les insérer dans ses propres
développements. Son recueil apparait donc de son point de vue comme une ceuvre novatrice,
comparable a ses autres grandes sommes comme le commentaire des paradoxes des soufis
ou son commentaire du Coran, le ‘Ard’is al-bayan fi tafsir al-Qur’an, qui rassemble des
interprétations d’origine diverse, comme celles de Ga‘far al-Sadiq, d’Ibn ‘Ata’, de Sahl Tustari,
ou encore Wasiti et Hallag. C’est la conscience de I’importance de sa tiche qui le pousse a
justifier ainsi la volonté de soumettre les traditions prophétiques & une lecture mystique. Ce
faisant, il se situe toujours dans I’horizon qu’il assigne & I’ensemble de sa pensée, a savoir
de s’ériger comme paradoxe, c’est-a-dire comme discours indépassable puisque enraciné
dans I’inimitabilité de la parole prophétique 2.

Comme I’explique Riizbihan, il s’agit de commenter les traditions du Prophéte pour en
dégager non pas les regles de la pratique soufie, mais plutdt pour en exprimer la portée
doctrinale. Le commentaire mystique a un lexique, celui «des maitres du soufisme ».
Commenter, c’est faire ceuvre. Le commentaire est inséparable du style dans lequel il s’expose
et se situe. Le premier but d’un tel commentaire est apologétique. Il faut montrer la pertinence
et la validité de I’expérience mystique, témoigner de la réalité spirituelle du soufisme et de
son efficacité. Il faut aussi exposer la signification du vocabulaire mystique employé par le
soufisme et par conséquent fixer 2 un moment donné la nature et les régles de son lexique
technique. Par cela Riizbihdan met en évidence qu’il a conscience de se situer 2 un moment
charniere de I’histoire du soufisme, et implique donc une certaine représentation du soufisme

19 Sarh-i $athiyyat, éd. H. Corbin, Téhéran, 1966, p- 30 célestes et itinéraires spirituels, collectif sous la direc-
sq. tion de M. A. Amir-Moezzi, Publications de 1’Ecole
20 Sur ce point voir Rizbihan, Le dévoilement des secrets, pratique des hautes études, section des sciences reli-
introduction, p. 100-106; P. Ballanfat, «L’échelle des gieuses, Paris-Louvain, 1996; et «L’approche de la
mots dans les ascensions de Riizbihan Baqli de Siraz », mort dans I'ivresse du discours mystique: les fonde-
in, Le voyage initiatique en terre d’Islam. Ascensions ments du paradoxe », BEO, IFEAD, Damas, (a paraitre).

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 PAUL BALLANFAT

comme un développement historique avec des repéres a fixer. Ruzbihan entend, par
conséquent, établir une sorte de codification du vocabulaire mystique a partir du corpus des
traditions prophétiques, et non a partir de l’interprétation du Coran, qui pour autant n’est
pas exclue puisqu’elle peut venir au secours de I’interprétation du hadit. Toujours est-il
qu’il apparait clairement ainsi que les traditions ont une place privilégi¢e dans la genese et
I’organisation du style de I’exposition de I’expérience mystique, ce qui est un fondement de
la littérature de Riizbihan.

La méthode que suit Riizbihan dans la constitution de son propre corpus de traditions est
exposée en détail, ce qui témoigne d’un effort didactique important. Il n’entend pas faire
une encyclopédie qui aurait pour vocation de réunir le maximum de traditions admissibles.
11 faut sélectionner ce qu’il convient de nommer une bibliothéque intérieure propre au maitre
qui la communique. Comme pour la régle qui guide I’interprétation soufie du Coran, les
traditions sont choisies en fonction de criteres purement personnels. Le tri s’opere donc en
fonction de 1’état intérieur du mystique, méme si, au bout du compte, le résultat est voué a
avoir une portée universelle. L’interprétation des traditions est une affaire subjective, qui
s’appuie sur des motifs purement individuels et se construit en nouant I’expérience intérieure
4 une révélation divine. Comme pour son journal mystique, I’interprétation des traditions
manifeste le ravissement et la stupeur qui s’emparent du mystique et, a travers lui, la sphere
de I’objectivité du commun pour la reconduire a son origine ou 1’objectivité s’abime dans
I’intimité du subjectif.

C’est pourquoi Riizbihan définit une méthode en marge de celle des traditionnistes usuels.
Aucune référence a 1’entente objective de la tradition. Ruzbihan, a la différence de Qunyawi
ne prend pas la peine de préciser que les traditions qu’il rapporte sont slres, les chaines de
transmission étant garanties par des méthodes objectives. La vision de Riazbihan ignore ce
souci, qui, pourtant, ne lui était pas étranger puisque son autre recueil de hadii-s empruntait
la régle usuelle. L’interprétation mystique du Coran, ne veut, pour toute garantie, que 1’autorité
du mystique qui traduit son expérience intérieure, elle-méme garantie par le fait qu’elle
s’alimente 2 la source prophétique elle-méme, ce que le lexique a pour tiche de manifester.
Ce faisant, Rizbihan veille 2 montrer que cette expérience pour personnelle qu’elle soit
rassemble les interprétations antérieures, et atteint ainsi 1’universel qui parcourt I’ensemble
des textes soufis. Comme il le dit, il a emprunté a plusieurs sources, d’abord les interprétations
soufies dispersées dans les traités qu’il avait évoqués au début, et un recueil de hadit-s dans
lequel il a puisé les traditions qui I’intéressaient, dans la mesure ou elles confirment les
commentaires mystiques. Encore une fois, I’intention est clairement apologétique, et le critere
de choix se fait uniquement en fonction de 1’interprétation mystique de la tradition. La
lecture littéraliste est appelée en renfort de I’interprétation mystique pour en souligner la
véracité, et la faire triompher du scepticisme. L’intention se fait alors plus polémique, car,
comme Riizbihan le souligne régulierement dans ces traités, pour lui, le soufisme s’instaure
nécessairement dans un conflit avec les religieux tenants de la loi. C’est méme ce conflit qui
fonde la validité de la mystique, ce qui est aux antipodes de bon nombre de démarches de
soufis contemporains ou immédiatement postérieurs qui auront a cceur d’effacer ce que le
soufisme peut avoir de scandaleux et d’inquiétant. Or, pour Riizbihan, supprimer cette ligne

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 25

d’affrontement c’est porter atteinte a ce qu’est le soufisme dans son essence, I’inquiétude 2!,
Utiliser une interprétation littéraliste pour cautionner la lecture mystique de la tradition est
donc 1a une démarche pour le moins surprenante, puisqu’elle renverse le rapport habituel du
conflit. C’est une sorte d’inversion qui se produit, et qui introduit a I’intérieur de la démarche
mystique ce qui prétend 1’exclure. De cette maniere Riizbihan entend réduire la lécture
usuelle de la tradition a un cas particulier et provisoire de toute herméneutique.

La méthode que Riizbihan illustre et promeut ne se réduit pas a la sélection de traditions 22,
Il se rattache a ce courant soufi qui a construit une théorie de I’herméneutique qui se voulait
distincte, a la fois dans la méthode et jusque dans la dénomination, de celle qui était pratiquée
par les chiites, le ta’wil. Exposer la méthode qu’il suit revient a la fois a la rendre intelligible
et a en prendre la défense afin d’en garantir la validité. C’est tout 1’objet de la succession de
traditions que Ruzbihan rapporte et analyse dans la suite du prologue de son commentaire.
La premiere tradition qu’il évoque est trés rare, et donne lieu a un ample développement qui
lui permet de situer le sens de ’herméneutique dans la démarche mystique. Alors que, dans
le passage précédent, Riizbihan utilisait plusieurs termes apparemment interchangeables pour
désigner ’interprétation, Sarh, tafsir, il introduit la un nouveau terme qui désigne pour lui
ce qu’il entend vraiment par interprétation, 1’istinbat. Au vague des méthodes interprétatives,
il substitue donc une méthode précise désignée par un vocable unique qui a pour vocation
de soigneusement délimiter le champ de I’herméneutique mystique, qui n’est réductible a
aucune autre.

«[Si l'un d’entre eux demande si [’on peut tirer de la science une preuve qui démontre
la possibilité de I’herméneutique dans ces traditions que j’ai exposées, je répondrai qu’il y a,
certes, ce que dit le Prophéte a ses compagnons. Ils étaient assemblés aupres de lui. Parmi
eux se trouvait ‘Abdallah ibn ‘Umar qui était le plus jeune d’entre eux *>. Alors le Prophéte
demanda: « Quel est I’arbre qui ressemble a la postérité d’Adam parmi les arbres ? » Il a
dit: « Les gens se mirent a penser aux arbres des vallées ». 1l est apparu a mon ceur qu’il
s’agit du palmier. J aurais souhaité répondre a I’Envoyé de Dieu, mais je me tus jusqu’a ce
qu’il dise que c’était le palmier. Ibn ‘Umar poursuivit: «Je dis alors: « Certes! j'étais sur

21 Sur le soufisme de Riizbihdn comme mystique de 1’in- principe scientifique en faveur de 1’herméneutique,
quiétude, voir mon étude «L’approche de la mort dans on peut affirmer que oui.» ‘Abdallah ibn ‘Umar
I'ivresse du discours mystique: les fondements du (-8/612-73/693), fils du second Calife ‘Umar, fut I’un
paradoxe ». des traditionnistes importants de la premiere généra-

22711 faut noter, du reste que, ni Tirmidi, ni Kalabadi, tion des musulmans, et était particulierement respecté
qui sont les auteurs des seuls traités anciens compa- pour ses vertus et sa modestie, EI% 1, p- 55-56; Abu
rables a celui de Ruzbihan, ne se soucient de définir Nu‘aym al-Isfahani, Hilya al-awliya’, Le Caire,
une méthode spécifique pour interpréter le hadit. Ils 1985, I, p. 292-314 ; Ibn al-Gawzi, Sifa al-safwa, Bey-
se contentent de 1’appliquer. routh, 1991, I, p. 247-256; Ibn Hallikan, Wafayat

23 Les passages entre crochets sont repris de Sarrag, al-a‘yan, Beyrouth, 1972, III, p. 28-31; Dahabi, Tarih
Kitab al-luma‘, Leiden, 1914, p. 118-119. Le début al-huffaz, Hyderabad, 1968-1970, p. 37-40; Ibn Hagar
diverge un peu; Sarrdg écrit: « Si quelqu’un demande al-“Asqalani, Al-Isaba fi tamyiz al-sahaba, Beyrouth,
si I’on peut trouver dans le Coran et la tradition un s.d., II, p. 347-350.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 PAUL BALLANFAT

le point de dire que c’était le palmier, mais j avais trop de respect pour [’Envoyé de Dieu.
‘Umar dit: «Si tu l’avais dit, ce m’aurait été bien plus agréable que le plaisir de manger de
la “viande rouge” **» 2°]. Il y a en ce propos une preuve claire a I’appui de I’herméneuti-
que. En effet, le Propheéte a choisi entre tous les arbres le palmier afin de le comparer a
[’homme. Puis il a donné a voir son allusion en elle a ses compagnons pour mettre a
[’épreuve leur interprétation et leur perception de ce qu’il voulait. [La preuve en est qu’aucun
de ses compagnons ne put interpréter la signification de ce que le Prophete leur avait
demandé mis a part ‘Abdallah ibn ‘Umar qui se trouvait étre le plus jeune d’entre eux.
C’est ainsi que [’herméneutique dans ces traditions prophétiques est a la mesure de ce que
Dieu ouvre a ses amis de son mystére et de sa sagesse |. Le Prophéte a comparé le palmier
a ’homme parce que toutes ses parties sont une source de profits pour la création. Ses
fruits sont bons, sa racine est ferme, et le lieu ou il pousse est pur. Il posséde un ceeur, une
stature et une téte tout comme la forme humaine. Sa nourriture est frugale tandis que ses

%% Ceci est une expression couramment employée 2
I’époque, notamment par le Prophete, Wensinck,
Concordance et indices de la tradition musulmane,
vol. I, p. 513.

25 Hadit non canonique que Riizbihan a di trouver chez
Sarrag, ’'une de ses sources les plus utilisées, Kitab
al-luma“ fi al-tasawwuf, Leiden, 1914, p.119. La
version de Ruzbihan est aussi confirmée par les
allusions qu’y fait Ibn ‘Arabi sans toutefois citer le
hadit lui-méme, qui indique que le palmier est créé
de I’argile d’Adam et qu’il est donc sa sceur, Futithat
al-makkiyya, éd. ‘Utman Yahya, Le Caire, 1972-1990,
I, p. 257-258, VIII, p. 311-312; le hadit est para-
phrasé ainsi: « Apprends que le Prophete «a désigné
le palmier comme une tante paternelle pour nous»,
qu’il I’a comparé au croyant lorsque les gens ont posé
des questions a son sujet. Or les gens pensérent a
I’arbre des vallées. Mais il vint a I'esprit de ‘Abdallah
ibn ‘Umar que c’est le palmier, et ’envoyé de Dieu
devina ce qu’il voulait dire», ibid., IX, p. 67. On
trouve aussi des versions approchantes dans les re-
cueils classiques, Wensinck, Concordance et indices
de la tradition musulmane, VI, p. 387. On peut rap-
procher la version riizbihdnienne de cette autre
tradition qui complete les versions canoniques: «Le
croyant est a I’image d’un arbre vert dont les feuilles
ne tombent point», Wensinck, Concordance et indices
de la tradition musulmane, 111, p. 68; «Il y a parmi
les arbres un arbre dont I'image est celle du croyant,
dont les feuilles n’exhalent point I’odeur de la pour-
riture, et dont on m’a informé de ce qu’il est»,
Nagm-i Razi, Mirsad al-‘ibad, éd. Riyahi, Téhéran,
1352, p.278. L’arbre toujours vert, qui porte donc
perpétueliement la couleur du paradis, c’est le palmier

qui joue un rdle important dans la représentation
mystique en Islam. Dans les visions de Riizbihan, le
palmier est I’arbre de la connaissance mystique, arbre
d’un vert turquoise qui parle et enivre de sa beauté,
Le dévoilement des secrets, Paris, 1996, § 26, 56.
Cet arbre comme 1’ensemble des plantes du paradis
pousse a l’intérieur du cceur du croyant selon
Ruzbihan, ‘Ara’is al-bayan, ms Berlin, fol. 138b. La
correspondance entre le palmier et ’homme est 1’é1é-
ment central de la réfiexion sur cet arbre dans les
propos chiites. Selon ces propos le palmier aurait été
créé de 1’argile dont a été créé Adam tout de suite
apres sa création, et Adam aurait emporté le palmier
avec lui lorsqu’il est descendu du paradis et 1’aurait
planté a La Mekke. C’est de cette sorte de palmier
que viendrait I’espece de dattes nommé ‘agwa,
Maglisi, Bihar al-anwar, Dar al-kutub al-islamiyya,
Téhéran, 1365, Livre XIV, vol. LXVI, p. 129-130,
142. A propos du symbolisme du palmier, voir H.
Corbin, Corps spirituel et terre céleste, Paris, 1979,
p- 164-165, 171-172. Sur le rapport entre le palmier,
Marie et Jésus, voir ‘Ara’is al-bayan, [Qur., XIX=23-
25], fol. 392b-393a. Signalons aussi la tradition chiite
selon laquelle c’est d’une datte que le Prophéete
mangea au cours du mi‘rag que naquit Fatima,
M.A.A. Moezzi, Le guide divin dans le chiisme ori-
ginel, Lagrasse, 1992, p. 149. Sur ‘Abdallah ibn
‘Umar ibn al-Hattab, Aba Nu‘aym al-Isfahani, Hilya
al-awliya’, 1, p. 292-314, 11, p. 7; Sa‘rani, Tabagat
al-kubra, Le Caire, s.d., I, p.21. Ajoutons que le
choix de ce hadit pour justifier I’herméneutique met
en évidence que celle-ci a trait aussi & la nature de
1’homme.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L'HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 27

fruits sont abondants et que ses avantages sont précieux et nobles. Son pied se dresse par sa
propre force et son corps est inébranlable grdce a son ceeur. Tout de méme est [’homme,
toutes ses parties sont source de profits. Les actes prescrits ont besoin de peu de nourriture
mais engendrent beaucoup de bien. Sa racine est inébranlable dans la religion, sa cime est
I’action de Dieu. Son corps se dresse grdce a son esprit, sa téte est le seigneur de son corps
du haut en bas. Dans son existence est la tranquillité des esprits et des corps, et dans sa
mort se trouve le lingot de la Pierre philosophale supréme. Sa naissance fait plaisir, son
développement est agréable, et sa mort cause I’affliction de tout le monde, comme [’affliction
du propriétaire du palmier lorsque le palmier est déraciné a cause de la violence des vents.
Dieu l’a choisi entre toutes les créatures pour sa connaissance et sa dévotion, de méme
qu’il a choisi le palmier a cause de ses avantages dans le bas-monde et I’autre monde. »

Comme le montre ce passage, la stratégie employée par Rizbihan pour démontrer la
légitimité de 1’herméneutique est calquée sur le traité de Sarrag, qu’il reprend presque mot
pour mot, qu’il paraphrase et qu’il réécrit, en somme, pour se I’approprier comme il le fait
souvent. L’analyse de cette tradition donne I’occasion a Riizbihan de jouer sur deux aspects
différents de son propos. Le premier, descriptif, consiste a mettre en évidence ce qu’est
I’herméneutique. Le second, performatif, consiste a2 mettre en ceuvre au sein méme de sa
définition une herméneutique. Les deux aspects s’entrecroisent et forment une sorte de cercle
dans lequel I'interprétation est appelée a se légitimer elle-méme. La nature du discours
mystique que met en ceuvre Riizbihan correspond exactement a ce qu’il a en vue lorsqu’il
assigne au caractere mystique du discours la norme paradoxale. De méme que le paradoxe
fait cercle et s’enracine dans son propre vertige, I’herméneutique n’a d’autre garantie que
son exercice méme. De sorte que la référence au hadit, pour étre anecdotique, ne sert pas de
caution sur le mode extérieur, ’autre discours qui valide le discours qui s’y référe, mais
plutdt sur le mode intérieur. C’est le hadit qui est lui-méme 1I’herméneutique a laquelle se
rattache toute interprétation. Le hadit invoqué la ne vaut qu’en tant qu’il est 1’actualité
méme de I’herméneutique. Et Ruzbihan joue avec le mode traditionnel de caution, car il
utilise cette méthode pour étre un leurre.

La valeur de I’herméneutique apparait clairement dans ce passage pour Riizbihan. Les
€léments déterminants en sont d’une part la sommation du Prophéte a ses compagnons, et la
stigmatisation de leur incapacité. Celle-ci n’a d’autre raison que de souligner au contraire la
clairvoyance du jeune ‘Abdallah ibn ‘Umar, et la perspicacité du Prophéte qui lui fait écho
et qui impose le respect. L’herméneutique n’est donc pas qu’une possibilité offerte aux
fideles, c’est une obligation. On passe 1a d’une anecdote a la définition d’un code de conduite
qui légitime la démarche soufie. Le soufi apparait alors comme le seul qui reléve la demande
prophétique, en somme, le croyant modele. Plus encore, et c’est 1a que réside la subtilité de
I’argumentation de Riizbihdn, pour ne pas dire plus, I’expérience des compagnons du Prophéte
est ébranlée par la jeunesse de ‘Abdallah ibn ‘Umar qui trouve ce qu’ils sont incapables de
découvrir. La science que confére I’expérience n’est donc d’aucune utilité pour la compré-
hension du fond méme du message prophétique. Au contraire, il y a dans 1’attitude naive et
simple de I’inexpérimenté, une sorte d’absence originelle qui rend possible 1’apprésentation
de ce qui se donne a penser. On ne peut étre plus clair en ce qui concerne la rivalité des

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 PAUL BALLANFAT

hommes de science, les religieux, et des mystiques, ou des hommes de I’effort et des adeptes
du ravissement. L herméneutique n’est donc pas une interprétation, mais bien plutdt une
visitation, une sorte d’élévation intérieure qui requiert la mise entre parentheses du savoir
usuel. L’ herméneutique n’est pas le fruit de la volonté. Elle est le fruit du renoncement. Elle
n’éclot que dans le vide que ménage la simplicité dans le cceur du fidele. De méme, la
jeunesse de I’herméneute est importante, car elle est aussi a entendre au sens métaphorique.
Elle fait, bien entendu référence au théme bien connu de 1’adolescent représentant de la
chevalerie spirituelle, notion employée parfois par Riizbihan lui-méme, notamment dans le

Jasmin des fidéles d’amour 6.

Le role de la notion d’herméneutique (istinbat) apparait effectivement avoir ét€ assez
important pour mériter de figurer parmi les notions que Riizbihdn définit dans son traité sur
les termes mystiques. Pour lui, I’herméneutique «c’est 1’acquisition de la vérité de la sagesse
tirée du Livre et de la tradition prophétique %7 ». Le recours a cette notion inscrit Rizbihan
dans une tradition exégétique particuliere, celle qu’a développée le soufisme en marge de
deux autres traditions concurrentes. Mis a part les flottements et les emprunts réciproques
des lexiques techniques, I’herméneutique a tenté de se distinguer d’une part de la pratique
du tafsir plus spécifique a I'univers des théologiens, lexicographes, et autres représentants
de ce que le soufisme appelle science de I’extérieur, et d’autre part de la méthode chiite de
lecture du Coran, le ta’wil, d’ou les revendications politiques n’étaient pas absentes, méme
si le but est ouvertement a vocation spirituelle 28. Si la distinction est claire en ce qui
concerne la lecture littéraliste du Coran, il n’en va pas de méme pour ce qui est de I’exégese
chiite, dont la parenté avec 1’herméneutique est particulierement nette. C’est donc vis-a-vis
de celle-ci que le soufisme nécessite de définir une méthode spécifique, afin de clarifier son
identité.

Le terme istinbat s autorise du Coran, tout comme les termes ta'wil ou encore tafsir. 11
n’y est toutefois cité qu’une seule fois [Coran, 1V=83], comme le terme tafsir [Coran,
XXV=33], alors que le mot ra’wil est abondamment employé. Le terme employé par Ruzbihan
n’est pas un terme systématiquement employé dans le lexique soufi, surtout a partir du X1
siecle. Il a, en effet, peu a peu été supplanté par le terme de ta’wil, peut-étre a partir de
’influence qu’a exercée le systéme mystique d’Ibn ‘Arabi ?°. En revanche si Rizbihan

26 Sur la juvénilité du gawanmard, et la notion plus Sur le ta’wil chez Ibn ‘Arabi, voir H. Corbin, L’ima-
générale de futuwwa dans le soufisme iranien et le gination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabi,
chiisme, voir H. Corbin, En islam iranien, 111, p. 67, Paris, 1958, p. 12-13, 62-72, 101-103, 180-181.

102, 109, II, § 4-5, et IV, p. 410-421; le traité de  ?° Le terme istinbar n’est toutefois pas totalement absent
Sulami sur la furuwwa a été traduit par F. Skali sous du lexique d’Ibn ‘Arabi; il I’emploie de maniere
le titre Futuwah, Traité de chevalerie soufie, Paris, limitée, surtout si on prend en compte la fréquence
1989. du terme concurrent, ta’wil, pour désigner, mais

27 Risala al-nukat, in Sarh-i $athiyyat, Téhéran, 1966, rarement, la perception vraie des choses qui s’oppose

p. 634. a la raison spéculative, Al-Futuhat al-makkiyya, éd.

28 Sur le ta’wil dans le chiisme duodécimain, voir ‘Uthmin Yahya, X, p. 51, 185, XII, p. 352.
H. Corbin, En islam iranien, 1, p. 135-138, 186-218.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE ROZBIHAN BAQLI 29

I’emploie c’est qu’il le connait bien, et pour cause, il I’a trouvé dans ’un des ouvrages qu’il
connaissait particulierement bien, le Kitab al-luma‘ de Sarrag, mais aussi sans doute dans le
commentaire coranique d’Ibn ‘Ata’ qu’il a utilisé pour son propre commentaire. Toutefois, il
est a noter que Ruzbihan lui-méme intitule son commentaire coranique tafsir et non istinbat
ou ta’wil. Il n’aborde véritablement cette notion que lorsqu’il est question de commenter les
traditions prophétiques, et cette fois-ci, son commentaire s’intitule Sarh, autre terme d’ori-
gine coranique quoique son sens ait évolué par rapport a son usage dans le Coran. Chez
Ruzbihan lui-méme, il faut considérer que le terme voit son emploi limité & un domaine
spécifique, celui de I’interprétation mystique des traditions du Prophéte, et que son emploi

au-dela de cette sphere n’est pas évident.

La définition que donne Riuzbihan de 1I’herméneutique est trés proche de 1’explication
qu’il donne d’un propos de Hallag, selon laquelle la compréhension claire est I’herméneutique
acquise par D’intelligence a partir du Coran et de la tradition 3°. Sa conception de I'istinbat
se rattache nommément a Hallag qui distingue deux types d’istinbat, celui qui appartient a
la science acquise (‘ilm muktasab) et I’autre a la science inspirée (‘ilm ladunni) 3!. L’ attitude
de Ruzbihan vis-a-vis de I’herméneutique manifeste une certaine fidélité a la vision de Hallag.
Comme le montre le début de son traité, il entend a la fois recourir a une herméneutique
inspirée qui dérive directement de sa pratique spirituelle, en particulier le dikr. Mais son
utilisation avouée des sources écrites y compris de sources littéralistes montre que 1’istinbat
n’exclut pas totalement le recours a I’étude des textes qui en soutiennent 1’acquisition. Cette
vision de I’herméneutique est, en revanche, en contradiction avec ce qu’en dit Abi al-Qasim
Gunayd (m. 298/910) : «La science de I’herméneutique s’obtient par I’effort et des médiations,
tandis que la science inspirée s’acquiert sans effort et sans médiations 32». Pour Gunayd,
I’herméneutique s’oppose a la science inspirée; elle nécessite un effort et passe par des
instruments qui en médiatisent 1’acquisition. Ce n’est pas le cas pour Riizbihan, pour qui, au
contraire, I’herméneutique releve par excellence de 1’acquisition directe par Dieu, et constitue
I’un des traits distinctifs de I’expérience spirituelle. D’ailleurs, a considérer la position qu’il
exprime dans le prologue a son commentaire des traditions, on peut méme percevoir une
évolution par rapport a la doctrine exposée dans le Sarh-i Sathiyyat. Dans ce traité 1’hermé-
neutique semble limitée a ’intelligence, et la position de Riizbihan reste un peu hésitante.
La, ce n’est plus le cas. En effet, si I’herméneutique s’adressait essentiellement a 1’intelligence,
elle demeurerait réduite a n’étre qu’une discipline purement spéculative avec un lien tres
lointain avec l’expérience mystique, puisque, pour Riuzbihan, I’intelligence est limitée a
n’étre qu’un guide pour I’observance de la loi, tandis que 1’inspiration intérieure se produit
dans le rapport actif/passif de ’esprit et du cceur *3. L’herméneutique que Riizbihan a en vue
ici s’adresse a I’esprit et non plus & 1’intelligence.

30 Sarh-i Sathiyyat, p. 348. 32 Rizbihan, ‘Ard’is al-bayan fi tafsir al-Qur’an, ms.
31 Pour Hallag, la science acquise a quatre étapes: Berlin n°® 3983, fol. 383a [XVIII=65].
istinbat, darak, fahm, ‘aql, L. Massignon, La pas- 3 Sur la répartition et la fonction des organes spirituels
sion de Hallaj, Paris, 1975, 111, p. 64, 197; Sulami, chez Riizbihan, voir P. Ballanfat, «Aspects de la pen-
Tafsir Cor., 1=1. sée de Ruzbihan Bagqli... », p. 190-234.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 PAUL BALLANFAT

En fait la position de Rizbihan rejoint celle que formula Ibn ‘Ata’ (m. 309/922) dont la
doctrine s’opposait précisément a celle de Gunayd 3*. La vision de Rizbihan est donc étroi-
tement dépendante de la tradition herméneutique soufie illustrée par les propos de Hallag, de
son maitre Sahl Tustari, et d’Ibn ‘Ata’. D’aprés P. Nwyia, I’istinbat est un mode d’interpré-
tation spécifique au soufisme et dont la regle a été établie par Abu al-‘Abbas Ahmad ibn
‘Ata’ al-Adami. Ibn ‘Ata’ en a formulé ainsi les exigences: « Les allusions subtiles du Coran,
seul les comprend celui qui a purifié sa conscience secréte de toute attache avec le monde et
avec ce qu’il contient 3. » De méme d’aprés Hallag «c’est a la mesure de sa piété extérieure
et intérieure et de la perfection de sa connaissance mystique que chaque fidele découvre le
sens introspectif (istinbat) du Coran 3¢». Comme le montrent ces propos, de méme que
I’analyse de Ruzbihan, I’herméneutique est conditionnée par 1’état intérieur du mystique, et
elle varie d’un interprete a I’autre a la mesure de sa réalisation spirituelle. C’est pourquoi le
critere de sélection des versets coraniques ou, pour le traité de Riazbihan, des hadit-s, est
tout a fait arbitraire, ne prétend pas a 1’exhaustivité ni d’ailleurs a la rigueur scientifique,
qu’elle laisse volontairement de cdté. Le propos d’Ibn ‘Ata’ met aussi en évidence que
I’organe de la perception des allusions subtiles que l’istinbat provoque est le fait de la
conscience secrete, et non ’intelligence comme dans [’analyse que Ruzbihan avait faite
d’un propos de Hallag.

A premiére vue, il pourrait sembler que le fondement de toute herméneutique serait le
sujet interprete des allusions que Dieu adresse a ses créatures par I’intermédiaire de paroles
adressées a tous. Ainsi le sens ultime de toute parole se trouverait dans I’intention du sujet
connaissant, et 1’herméneutique renverrait toujours a la subjectité (ananiyya, ou ana’iyya)
du mystique dont elle exprimerait la prétention légitime a étre le fondement de toute
signification 37. Mais la formule de Hallag évacue cette possibilité. La purification intérieure
aboutit au paradoxe du sujet lavé de ses attributs de sujet. C’est le sujet dépouillé de sa
subjectivité qui est le lieu du jaillissement des allusions en lui. Il en est le témoin sans
perception de lui-méme, puisque celui qui doit s’apercevoir dans I’herméneutique c’est Dieu
a travers le mystique. L’herméneutique apparait des lors plus qu’un simple moyen par lequel
serait atteinte une meilleure compréhension des sources scripturaires de la religion que le
soufi entend pratiquer au mieux. Il y a une contemporanéité de I’herméneutique et de la
réalisation spirituelle, qui fait que comprendre les allusions subtiles, c’est aussi atteindre la
connaissance mystique.

Le fait de désigner I’interprétation mystique par le terme istinbat, utilisé par Ibn ‘Ata’ ou
Hallag, tend a mettre en évidence la spécificité de la lecture soufie des textes. D’apres

N

P. Nwyia, I’istinbat consiste a faire sortir le sens caché a partir du sens apparent par une

34 Sur Ibn ‘Ata’, voir les références in Sulami, Tabagat d’abord on se laisse saisir par lui», Trois euvres iné-
al-sifiyya, Le Caire, 1986, p. 265-272. dites de mystiques musulmans, Beyrouth, 1986, p. 29.

35 P. Nwyia, «Un cas d’exégése soufie: I'histoire de  3° Trois euvres inédites de mystiques musulmans, p. 28.
Joseph », in Mélanges offerts & Henry Corbin, Téhéran, 37 Sur ce point, voir mon article: «L’approche de la
1977, p. 408 ; P. Nwyia résume cette méthode d’une mort dans 1’ivresse du discours mystique: les fonde-
belle formule: «Le Coran ne peut étre saisi que si ments du paradoxe ».

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L'HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 31

inspiration qui permet a Dieu d’adresser au mystique son avertissement 3. L’istinbat c’est
faire jaillir I’eau d’une source, rendre visible le caché de maniére a4 mieux le saisir. Dans
I’herméneutique, il n’y a donc pas seulement la volonté de découvrir le sens caché (batin) a
partir de la lettre (zahir). Il y a aussi deux autres idées importantes qui permettent de
comprendre pourquoi I’interprétation de Riizbihan peut étre qualifiée d’istinbat, comme elles
permettent de saisir en quoi la référence aux hadit-s cités dans le prologue exprime clairement
le sens de I'herméneutique. En effet, dans le propos rapporté par Rizbihan, le Prophéte ne
se contente pas de demander que 1’on interprete ses paroles. Il demande qu’on décrive cette
interprétation, et, devant le silence général, il donne la solution. Autrement dit, comme
I’indique la racine du mot, il ne s’agit pas de saisir le sens caché dans I’apparence, il faut
rendre apparent ce qui est d’abord caché, comme 1’eau souterraine doit jaillir & la surface
d’un sol apparemment sec. L’herméneutique n’est donc pas qu’une expérience introspective,
elle vise a mettre au jour le rapport secret que le texte entretient avec ce qui le conditionne
et le fait tenir debout, exister. L’herméneutique doit révéler ce qui est tenu caché et releve,
par conséquent, d’une transgression dont les résistances littéralistes et les scrupules du jeune
‘Abdallah ibn ‘Umar pétrifié par son respect a I’égard du Prophéte se font 1’écho. Le deuxiéme
aspect de I’herméneutique qu’il faut mettre en évidence, c’est son caractere producteur. Elle
ne fait que révéler ce qui est caché, elle produit cette réalité elle-méme en nourrissant le
mystique de la vérité qu’elle met au jour. En ce sens, il y a dans ’herméneutique une
dimension apocalyptique, qui anticipe sur la production historique de la vérité.

Si, par conséquent, Rizbihan emploie ce terme plutdt qu’un autre, c’est parce qu’il y a
une parenté étroite entre le ressort de 1’herméneutique et la structure du discours mystique
dont I’essence est, pour lui, le paradoxe. Ce n’est d’ailleurs pas étonnant, dans la mesure o
I’herméneutique ne porte que sur les textes révélés dont Rizbihan fait précisément la source
du paradoxe théopatique, sous les trois aspects du Coran, de la sunna, et de I’inspiration des
saints 3. C’est aussi tout le sens des paradoxes que de s’exposer ouvertement, c’est-a-dire
de faire jaillir au grand jour ce qui est caché dans le cceur du mystique, et de prendre ainsi
le risque inhérent au soufisme pour Riizbihan de la persécution. L herméneutique comprise
en ce sens correspond ainsi tout a fait a ’enseignement du soufisme tel que Rizbihan 1’a
percu et a voulu le reproduire dans sa propre expérience spirituelle. Ces dimensions de
I’herméneutique semblent la distinguer donc un peu du ta’'wil. En effet, 1a ou I'istinbar vise
a montrer ce qui est caché, c’est-a-dire porter le centre jusqu’a la périphérie, le ta'wil
entend faire traverser les différents sens apparents pour atteindre au centre le sens caché. Il
ne s’agit pas de révéler, mais au contraire de s’élever intérieurement jusqu’au centre dont
les Imam-s sont les dépositaires, et que seuls ils possédent le droit de révéler le moment
venu. Le fa’wil n’est pas séparable de la discipline de 1’arcane, qui est d’ailleurs aussi une
exigence du soufisme et sur laquelle Riizbihan insiste aussi, mais qu’il se permet parfois de
violer au nom de 1'état spirituel. Le fa’wil consiste donc a remonter a I’origine de la lettre,

38 Exégese coranique et langage mystique, Beyrouth, 1970, p. 34.
39 Sarh-i Sathiyyat, p. 58.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat )
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 PAUL BALLANFAT

et de s’y maintenir, et non de divulguer ce qui est atteint 40 Au contraire, I’herméneute fait
descendre ce qui est élevé pour 2 la fois fonder a nouveau le discours religieux, et exposer
la vérité de son état spirituel. En somme, la distinction entre fa’wil et istinbat renvoie a la
question de la nature et de la fonction du maitre soufi dans la communauté.

Toutefois la différence entre ta’wil et istinbar n’est pas si claire qu’il peut paraitre, car
les exigences qui sont formulées a leur égard se ressemblent fortement. Ceci est sans doute
dd, aussi, au fait que, comme 'indique P. Nwyia, les soufis auraient repris leur méthode
herméneutique de Ga‘far al-Sadiq, qui I’envisageait comme une lecture introspective fondée
sur ’expérience spirituelle intime *!. Ainsi, I’origine de 1’herméneutique serait commune au
soufisme et au chiisme par 1’intermédiaire de Ga‘far al-Sadiq qui fut lu par I’'un comme par
’autre. Le point de rencontre se trouve en fin de compte dans la notion du sens caché dont
Sarrag fait le fondement de I’herméneutique. Commentant le Coran [IV=85], il affirme que
la science herméneutique est la science du sens caché et qu’elle est celle des soufis car ils
possédent des herméneutiques du Coran, de la tradition et d’autres textes. Pour lui I’hermé-
neutique consiste aussi a «faire sortir de la limite de ’abrégé pour atteindre la limite de
I’abondance 4?». Sarrag exprime bien toute 1’ambiguité de 1’herméneutique qui, 2 la fois,
doit atteindre le sens caché des textes, et, en méme temps, doit déployer ce qui est résumé.
L’une des caractéristiques majeures de I’herméneutique réside dans 1’abondance du discours,
exactement comme c’est le cas pour le paradoxe. Il faut ouvrir ce qui est fermé, inverser
I’ordre des choses, anticiper sur ce que contient en germe le sens caché comme promessc de

vérité.

Riizbihan, dans le méme ordre d’idée, met 1’accent sur le passage du sens apparent au
sens caché que contient I’herméneutique en présentant une autre tradition prophétique a
I’appui de sa méthode:

« De méme la démonstration de l'interprétation de la vérité de la tradition réside dans ce
que ‘A’iSa a rapporté au sujet de certaines épouses du Prophete. « Elles demandérent au
Prophéte : « Laquelle d’entre nous est la plus prompte a te rejoindre ? » Il répondit : « Celle
d’entre vous qui a le bras le plus long.» Elle dit: «Alors elles prirent un roseau pour
mesurer leurs bras. Or c’est Sawda qui avait le bras le plus long. Nous apprimes apreés que
la longueur de son bras n’était que charité. Elle était la plus prompte a le rejoindre car elle
aimait faire la charité. Mais elles, toutes ensembles, avaient incliné a considérer que la
longueur de son bras devait étre interprété littéralement si bien qu’elles les avaient mesu-
rés. Mais ‘A’isa penchait en faveur de ce qu’elle avait interprété, c’est-a-dire que sa longueur

40 Sur les Imam-s et le sens herméneutique du Coran, omis par Sulami dans ses Haga'iq al-tafsir qui pour-
H. Corbin, En islam iranien, I, p. 188 sq.; M. A. tant glose abondamment le commentaire de Ga‘far,
Amir-Moezzi, Le guide divin dans le shi‘isme origi- P. Nwyia, Exégése coranique et langage mystique,
nel, p. 74, 200 sq., 291, 308. p. 164.

4

Les propos de Ga‘far al-Sadiq sur cette méthode sont, 42 Kitab al-luma‘ fi al-tasawwuf, éd. Nicholson, Leyde-
semble-t-il, cités par Harkusi, Tahdib al-asrar, et Londres, 1914, p. 24.
Riizbihan dans son ‘Ara’is al-bayan, alors qu’ils sont

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 33

était la générosité et la charité. Son union avec le Prophéte est donc avant tout une preuve
de sa mission prophétique dans la mesure oi nul ne connait le monde caché si ce n’est son
seigneur qui le lui fait connaitre et lui confere sa science.»

La référence a cette tradition permet a Riizbihan de 1égitimer une méthode d’interprétation
qui se distingue de l'interprétation littéraliste. Celle-ci est completement dévaluée, voire
méme exclue, par I’exemple qu’il donne. En effet les deux modes d’interprétation rentrent
en concurrence, et seule la compréhension qui hausse le discours au niveau du symbole, ou
plutdt, selon le lexique soufi, de I’allusion subtile a de la valeur. Le soufisme, a travers
I’herméneutique, est, par conséquent, la seule discipline qui permette d’atteindre le sens vrai
du discours, parce qu’il enracine celui-ci dans une expérience spirituelle intérieure. C’est
tout le sens d’un propos d’Abu Sa‘id al-Harrdz que cite Sarrag et selon lequel 1’herméneuti-
que apparait comme 1’une des modalités essentielles de la pratique dont la vocation est de se
conformer a I’enseignement du Coran. Or, pour Harraz, suivre le texte révélé revient a
laisser le dévoilement se produire dans les cceurs par le moyen de la compréhension et de
I’herméneutique 43. Ainsi I’herméneutique déborde-t-elle le cadre de la simple compréhension
intellectuelle des textes. Elle prend tout son sens dans son rapport a la pratique. A ce propos
de Harraz renvoient les éclaircissements de Sarrag sur 1’istinbat, dont les observations de
Riizbihan sont trés proches #4. L’herméneutique est conditionnée par la pratique conforme 2
I’enseignement du livre et de la tradition. L’observance de la loi précéde donc et rend
possible I’acquisition de I’herméneutique. Mais elle ne peut étre qualifiée comme telle que
si elle est en accord avec le livre et la tradition a la fois extérieurement et intérieurement. Il
ne saurait y avoir de pratique accomplie sans qu’elle ne soit éclairée, orientée et conduite
par I’herméneutique. L herméneutique est donc cette méthode qui part de la pratique et y
retourne car elle ’oriente et lui donne tout son sens. Plus encore, et c’est bien ce que
montre le propos rapporté par Ruzbihan, 1’herméneutique se distingue de 1’interprétation
littéraliste, en ce qu’au lieu d’étre une lecture, elle est plutdt une entente, qui se produit, il
convient de le noter, dans le cceur qui est I’organe de réception, comme le montrent tous les
propos anciens rapportés par Sarrag *>. L’interprétation est le résultat d’un effort, elle est un
but vers lequel tend une volonté. Elle est par conséquent solidaire de cette volonté et
conditionnée par elle, de sorte que ’interprétation releve d’une sorte d’illusion. Elle est
enracinée dans la volonté du sujet qui prétend par ses qualités personnelles, et I’acquisition
de sa science, posséder le sens des textes. Or, I’herméneutique est précisément en rupture
avec cette forme de compréhension, car elle part d’un renoncement de soi, afin de se laisser
posséder par le texte qui parle en soi.

4

()

«Le début de la compréhension du livre de Dieu c’est
le fait d’agir conformément a lui, car en lui se trou-
vent la science, la compréhension et I’herméneutique.
Le début de la compréhension est le fait d’accueillir
par l'oreille et la contemplation la parole de Dieu

Coran est tout entier bon, et le sens de suivre le
meilleur c’est les merveilles ce qui se dévoilent aux
ceeurs lors de I’écoute et de la réception de ’entente
par la voie de la compréhension et de 1’herméneuti-
que. », Sarrag, Kitab al-luma‘, p. 79.

4 Kitab al-luma“, p. 105 sq.
4 Kitab al-luma“, p. 77 sq.

[...]. Dieu a dit: «Ceux qui écoutent la Parole et en
suivent le meilleur» [Coran, XXXIX=19]. Or, le

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 PAUL BALLANFAT

C’est ce que dit Sarrag en réponse a la question de savoir ce que sont les significations
herméneutiques (mustanbatat): «Les significations sont ce que les adeptes de la
compréhension d’entre ceux de la réalisation ont acquis par I’herméneutique en conformité
avec le livre de Dieu extérieurement et intérieurement, 1’observance de I’exemple de I’Envoyé
de Dieu, extérieurement et intérieurement, et 1’action d’apres cela, ses aspects extérieurs et
ses aspects intérieurs. Lorsqu’ils ont appris par cela, Dieu leur fait hériter d’une science
qu’ils ne connaissent pas, la science des allusions subtiles, la science des héritages des
ceuvres dont Dieu dévoile aux cceurs de ses purs, les sens bien conservés, les finesses et les
secrets bien gardés, les merveilles des sciences et les curiosités des sagesses concernant les
significations du Coran et des traditions de I’Envoyé de Dieu, selon leurs états spirituels,
leurs instants extatiques et la pureté de leurs mémorations “°.» Le critére de I’herméneuti-
que est la rigueur de la pratique, et de méme elle conduit a une pratique impeccable, comme
I’indique Sarrag un peu plus loin #7. La valeur de I’herméneutique est poussée a un point tel
qu’elle finit par se suffire a elle-méme. Elle constitue une sorte de cercle tournant sur lui-
méme dans la mesure ou partant de la pratique, elle y conduit, de méme qu’elle représente
une sorte d’idéal donné comme but a la pratique. C’est ce qui conduit Sarrag, dans le méme
passage, a distinguer parmi les gens de la science, ceux qu’ils désignent comme gens de
I’herméneutique qui en constituent 1’élite. L’herméneutique devient 1a un des criteres fonda-
mentaux de I’excellence spirituelle, et ne peut étre atteinte que par les plus hauts des saints
qui sont qualifiés par la sincérité (sidg) et la pureté d’intention (ihlas). Contrairement a
I’interprétation qui pense épuiser le texte par 1’analyse lexicographique ou socio-historique,
I’herméneutique s’acquiert au bout d’une ascese sous la forme d’une entente dont elle est la
forme la plus haute et ot Dieu est lui-méme 1’interprete du texte dont il est I’auteur.

Les gens de I’herméneutique, comme 1’a montré Sarrag, ont donc une situation spécifique
et représentent un accomplissement dans la voie spirituelle suivie par les soufis. C’est tout
le sens des traditions que cite encore Riazbihan.

«Et il y a linterprétation que donna le commandeur des croyants ‘Ali ibn Abi Talib *¢ de
sa tradition qui dit: « Dieu ne révéle aucun verset sans qu’il ne posséde un sens apparent et

46 Kitab al-luma‘, p. 105; il faut mettre cela en relation  “® Pour D’attitude des Imam-s chiites vis-a-vis de la

avec un propos de Harraz que cite Sarrag sur 1’hermé-
neutique : « Le début de I’entente du Coran c’est que tu
I’entendes comme si c’était le Prophete qui le lisait
pour toi; puis tu t’éleves a partir de cela, et c’est
comme si tu I’entendais de Gabriel et sa récitation au
Propheéte; puis tu t’éleves a partir de cela, et c’est
comme si tu ’entendais de Dieu », ibid., p. 80. L’her-
méneutique est en somme le jaillissement de la
signification intérieure du texte acquis a la suite de la
pratique d’une lecture répétitive du Coran, comme, par

= 2

exemple, Ibn ‘Ata’ était réputé le faire chaque jour.

vulgate ‘utmanienne du Coran, M. A. Amir-Moezzi,
Le guide divin dans le shi‘isme originel, Paris, 1992,
p. 200-227; pour la question des quatre ou sept sens
cachés du Coran, H. Corbin, Histoire de la philoso-
phie islamique, Paris, 1964, p. 21-38; En Islam
iranien, Paris, 1971, I, p. 185-218. Le propos attribué
au Prophéte par Ruzbihan est aussi attribué a ‘Ali
ibn Abi Talib avec des variantes, H. Corbin, Histoire
de la philosophie..., p. 27; Abi Hamid al-Gazali
mentionne aussi cette attribution possible, Le taber-
nacle des lumiéres, éd. et trad. R. Deladriere, Paris,

47 Kitab al-luma“, p. 106. 1981, p. 71. Le sens du dernier terme [muttala‘] est

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L'HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI

35

un sens caché, une limite et un sens supréme *°. » ‘Ali a dit: « Lisez [le Coran] en quatre
parties, un quart nous concernant, un quart sur nos ennemis, un quart qui contient des
signes édifiants et ce qui y ressemble, un quart contenant sentences claires et ambigui-
tés°Y. » Dans le propos du Prophéte, apparait en toute clarté qu’il incite vivement ’élite de
sa communauté a recourir a I’herméneutique. Une interprétation de cette parole au sujet de
son propos est due a Hasan Basri qui dit: « Le sens apparent c’est 1’évidence, le sens caché
c’est le secret, la limite, c’est la cavité dans laquelle se trouve la science du bien et du mal,
et le sens supréme c’est I'impératif et l'interdit. » Dans ces propos ainsi que dans [’inter-
prétation des compagnons et de leurs successeurs se trouve la démonstration de ce que nous
avons expliqué a partir des vérités que nous avons choisies parmi les choses précieuses des

ambigu, un sommet d’ol 1’on peut voir plus loin ou
une marche pour aller plus haut, Al-Bahrani, al-
Burhan fi tafsir al-Qur’an, Qumm, s.d., p. 4-5;
L. Massignon le traduit par «sens anagogique » c’est
«l’accés du cceur a I'intention maitresse du verset
par un don divin, un discernement», La passion de
Hallaj, Paris, 1975, III, p. 130, 187. On trouve une
variante du méme propos que celui qui est cité par
Bahrani chez Qasani mais attribué au Prophéte, «nul
verset du Coran n’est descendu qu’il ne comporte un
sens apparent et un sens caché, chaque lettre a une
limite et chaque limite un sens supréme », Tafsir al-
Qur’an al-karim, Beyrouth, s.d., p. 4; Ibn ‘Arabi
I’attribue aussi au Prophete : «il n’existe pas de verset
qu’il n’ait un sens apparent, un sens caché, une limite
et un sens supréme », et I’analyse en établissant des
catégories d’hommes selon les degrés que ces sens
définissent, Al-Futihat al-makkiyya, éd. ‘Utman
Yahya, III, p. 187; I’explication que donne Qasani
du terme muttala“ indique qu’il s’agit de ce a partir
de quoi on s’éleve pour pouvoir observer quelque
chose. Il est encore attribué au prophéte par d’autres
auteurs, Sa‘d al-din Hamuya, Al-Misbah fi al-
tasawwuf, Téhéran, 1362/1403, p. 57. En revanche,
il est aussi cité sans attribution et avec des variantes
par ‘Ayn al-Qudat Hamadani: «Le Coran a un sens
apparent et un sens caché et son sens caché a un
sens caché et ainsi de suite jusqu’a sept sens cachés »
[Tamhidat, Téhéran, 1370, p. 3], et par Nagm-i Razi:
«Le Coran a un sens apparent et un sens caché »
[Mirsad al-‘ibad, Téhéran, 1352, p. 48]; toutefois un
soufi chiite comme Haydar Amuli, qui le cite sous la
méme forme que ‘Ayn al-Qudat, 1’attribue au
Prophéte, et il précise que selon les versions il y a
soixante-dix, sept cent, ou sept mille sens cachés,
Asrar al-Sari‘a wa atwdr al-tariga wa anwar al-
hagiga, Téhéran, 1362, p. 240; Gami‘ al-asrar wa
manba‘ al-anwar, Téhéran, 1347, p. 104, 530, 610.
Le hadit aurait été transmis par Ibn Mas‘ad, Gazali,

49

50

Ihya’ ‘ulim al-din, Le Caire, s.d., I, p. 99. Mais
d’aprés L. Massignon ce propos aurait pour origine
un texte de Sahl Tustari dans son tafsir qui aurait
ensuite €té pris pour un hadit, La passion de Halldj,
III, p. 187; en fait, Tustari attribue aussi un propos
ressemblant a Ibn ‘Abbas, Tafsir al-Qur’an al-‘azim,
Le Caire, 1329, p. 3, 24. Voir aussi le propos de
Ga‘far al-Sadiq sur les quatre sens du Coran, Tafsir
Ga'far al-Sadiq, éd. P. Nwyia, in Magmii‘a-yi atar-i
Abii ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Téhéran, 1369, I,
p. 21.

Hadit cité avec une variante par Razbihan dans le
Lawami‘ al-tawhid, dans ma thése, «Aspects de la
pensée de Riizbihan Bagqli...», § 67, et p. 26 (texte
arabe).

La tradition attribuée a ‘Ali par Ruzbihan semble étre
plutdt de son descendant, Ga‘far al-Sadiq. Il y a plu-
sieurs traditions attribuées aux Imam-s qui divisent
le Coran en trois [‘Ali (m. 661)] ou quatre parties
[Ga‘far al-Sadiq (699 ou 702-757 ou 765) et Bagqir
(676-733]; ‘Ali: «Le Coran est descendu en trois
parties : un tiers sur nous et nos ennemis, un tiers sur
les traditions et ce qui y ressemble, et un tiers sur
les obligations et les dispositions légales»; Ga‘far
al-Sadiq: «Le Coran est descendu en quatre parties,
un quart sur le licite, un quart sur I’illicite, un quart
sur les traditions et les dispositions légales, et un
quart qui informe de ce qui fut avant vous, qui an-
nonce ce qui sera aprés vous et la dissension entre
vous»; Aba Ga‘far: «Le Coran est descendu en
quatre parties, un quart sur nous, un quart sur nos
ennemis, un quart sur les traditions et ce qui y res-
semble, et un quart sur les obligations et les
dispositions 1égales » ; Kulayni, Usiul al-Kafi, Téhéran,
1388, Kitab fadl al-Qur’an [bab al-nawadir]. Il faut
noter qu’il existe un propos de Sahl Tustari proche
de ces traditions mais qui divise le Coran en cing
parties, Tafsir al-Qur’an al-‘azim, p. 5.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 PAUL BALLANFAT

sentences et des paroles de la tradition qui confient la foule de leurs secrets aux cceurs de
I’élite sans tache, et cachent leurs faveurs dans les poitrines pures. Et il les a distingués par
les trésors cachés de sa science et les merveilles de sa sagesse jusqu’a leur faire contempler
quelques mystéres des spécificités de son monde caché que nul ne peut observer si ce n’est
celui dont un Prophéte est satisfait. Grdce soit rendue a Dieu pour nous avoir mené a cette
science qu’il a choisie pour les nobles d’entre ses amis et les chefs °! d’entre ses purs, il est
cause qu’en lui nous trouvons ce qui nous suffit et notre protection. Il est celui qui délivre
ses amis de 1’épreuve, et celui qui aide tout chercheur a atteindre son but. »

Cette fois-ci, Rizbihan ne recourt plus directement aux traditions prophétiques. Il renvoie
4 deux personnages trés importants pour 1’histoire du soufisme, ‘Ali ibn Abi Talib auquel la
plupart des lignages spirituels du soufisme remontent et Hasan Basri qui en est I’'un des plus
anciens fondateurs. A travers cette double affiliation apparait la volonté de Razbihan de
manifester que 1’herméneutique est bien une affaire qui concerne en propre le soufisme. En
effet, selon lui, I’herméneutique correspond a une tradition qui s’enracine dans I’attitude des
premiers compagnons du Prophéte et qui s’est développée a travers leurs successeurs, c’est
A dire les soufis, jusqu’a lui-méme. Razbihan se présente donc comme leur héritier, et entend
ainsi se prémunir contre toute attaque. Cette filiation bien établie a aussi pour but de montrer
la continuité des orientations herméneutiques. En effet, et Rizbihan I’avait déja affirmé
auparavant, les interprétations successives des soufis, si elles ne portent pas toujours sur les
mémes points, ont tendance a former un corpus qu’il faut rassembler. D’apres Sarrag, s’auto-
risant du Coran [IV=84] I’une des preuves décisives de 1’origine divine du Coran est que les
herméneutiques ne se contredisent point 2. Il soutient par conséquent qu’il y a une unité
d’interprétation dans 1’herméneutique, ce qui rend possible et 1égitime les emprunts de
Riizbihan aux soufis antérieurs. L’autre élément précieux de ce passage est dans la
confirmation de ce que suggérait Sarrag. Pour Ruzbihan, I’herméneutique permet de mettre
en évidence I’excellence spirituelle des soufis qui en sont possédés. La filiation avec ‘Ali
met en évidence la fonction de I’herméneutique comme critere électif. Il y a 1a aussi une
sorte de récupération de 1’autorité de “Ali qui est le premier /mam chiite et qui, a ce titre, est
I’origine et le dépositaire de la science du ra’wil. Or, précisément, Riazbihan attribue le
propos qu’il cite au Prophéte, et déposséde ainsi ‘Ali du sens méme de I’herméneutique,
pour le placer ensuite sur le méme plan que Hasan al-Basri. Plus loin, d’ailleurs, celui que
Riizbihan établira comme le parangon de ’herméneutique, c’est Abli Bakr et non ‘Ali. En
somme, I’herméneutique apparait pour Razbihan comme une méthode exclusivement soufie,
et par laquelle le soufisme se distingue en établissant son propre corpus de traditions selon
des criteres non objectifs, et concurrents des corpus usuels.

5

Sur les nugaba’, voir ’explication de Ruzbihan 3% Kitab al-luma‘, p. 106.
fondée sur [Coran, V=12], MasSrab al-arwah, Istanbul,
1974, p. 297.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 37

Rizbihan conclut son prologue en tentant de mettre en lumiére ce que 1’herméneutique a
de spécifique et les limites dans lesquelles elle doit étre circonscrite :

« Ensuite, ce que j’ai exposé dans ce livre est dans son ensemble le secret de la prophétie
et de la sainteté. C’est une science pleine de ramifications et de branches dont la sagesse
est une force pour en acquérir la connaissance, et dont la connaissance est une force qui
permet d’en obtenir le secret et la vérité. En effet, son apparence correspond a sa réalité
intérieure, celle-ci est conforme a sa Vvérité, et sa vérité est adéquate a son essence. Chacune
de ses lettres posséde une science, et chacune de ses sciences posséde un principe, si bien
que chacun atteste de [’autre. Il a attribué a chaque savant de ceux qui sont investis des
attributs seigneuriaux du secret d’une d’entre ces sciences, et il en a accordé la félicité a
chacun d’entre eux a la mesure de leur connaissance de Dieu. Il I’a fait voyager dans son
royaume angélique et son royaume de gloire. Mais que celui a qui cette science est dévoilée
I’annonce a toute personne étrangere aux gens a qui elle est destinée est une oppression et
une injustice, car les prophétes et les amis possédent des secrets qu’il ne convient pas de
dévoiler a moins que ce ne soit a ceux a qui ils sont destinés. Ce sont en effet des dépots
que Dieu a confiés au sein leurs ceeurs. Il leur a fait promener le regard sur les merveilles
de son monde caché. Il leur a dévoilé par la vérité de leur secret ce qu’il a inspiré a son
Prophete. Et, par lui, ils ont parlé des vérités spirituelles, ils ont élucidé les difficultés des
finesses spirituelles et ils ont contemplé les cceeurs des créatures si bien qu’ils en ont connu
les consciences, et qu’ils en ont saisi les finesses. Ainsi les a décrits I’Envoyé de Dieu en
disant : « Dieu possede une élite d’entre ses créatures parmi lesquels il a réparti les destinées
de chaque dme. Ils compatissent aux soucis des créatures toutes sans exception, et Abii Bakr
est I'un d’entre eux. » C’est la raison pour laquelle il ne parle pas beaucoup de ces hauts
mérites, car sa parole est mélée du secret du Prophete ainsi qu’il I’a dit: « Dieu n’a pas
versé une chose dans ma poitrine sans que je ne l’ai versée dans la poitrine d’Abii Bakr. »
S’il exposait ces secrets, les gens [le] mettraient a mort et les suggestions diaboliques
seraient encouragées. S’il a donc maintenu caché le secret c’est pour que la loi demeure
inébranlable. On demanda a Ibn ‘Abbas d’expliquer un verset, mais il s’y refusa. Il dit:
« Comme il faut te protéger! Si je te l’explique tu deviendras impie, car seuls peuvent
supporter les merveilles de la science les plus forts des savants et les plus braves des
sages. » Il dit: « Je dis: 6 Envoyé de Dieu puis-je rapporter ce que je t’ai entendu dire ? — 11
répondit : certes mais a condition que tu rapportes un propos qui n’atteigne pas les intelli-
gences des gens de crainte qu’il ne soit une tentation pour certains.» ‘Ali a dit: «Si je
réunissais les meilleurs d’entre vous pour leur rapporter du matin jusqu’au soir ce que j’ai
entendu chez Abu al-Qasim [le Prophete] vous sortiriez de chez moi en disant que ‘Al est le
plus grand des menteurs et le plus grand des libertins >>. » Voila quelle est la conduite a
tenir en ce qui concerne la vérité du secret de la tradition [du Prophéte]. Et ce que nous
avons exposé dans ce livre est réservé a ceux qui sont doués de regards parmi les seigneuriaux
et les gnostiques. Que Dieu nous assiste, qu’il nous aide et nous protége >*.»

33 Le méme propos est rapporté par Rizbihan dans son 3% Sarh makniin al-hadit, fol. 570b-571a.
Lawami® al-tawhid, dans ma theése, « Aspects de la pen-
sée de Ruzbihan Bagli... », § 66, et p. 26 (texte arabe).

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38 PAUL BALLANFAT

Ce passage apporte de nouvelles précisions au projet de Riizbihan et a ce qu’il entend par
herméneutique. Comme le suggéraient les remarques précédentes, le traité de Ruzbihan a
pour but d’exposer le secret de la prophétie, mais aussi celui de la sainteté, car pour lui,
comme il ne cessa toujours de le rappeler, les deux s’appartiennent 'un 2 'autre 3. La
prophétie ne saurait étre comprise sans que n’existe quelque chose comme la sainteté, qui en
est I’expression, le sens dans la communauté, et finalement 1’héritage. Ainsi qu’il le suggérait
précédemment, la fonction du saint est d’abord une fonction herméneutique. Il est I'interprete
du secret de la prophétie, comme il est le garant de sa vitalité. La tiche de toute herméneutique
réside donc aussi dans sa vocation a exposer la sainteté dans sa fonction d’héritiere. L her-
méneutique manifeste ainsi la valeur de la sainteté et I’installe dans son role. L’herméneute
se fait donc l’interpréte, le porte-parole de la prophétie. Mieux, il accomplit le veeu du
Prophéte, et constitue en quelque sorte 1’accomplissement de sa prophétie, puisqu’il est le
seul capable d’accéder a I’injonction prophétique qui ordonne de recourir a I’herméneutique,
et qu’il maintient ainsi la véracité et la rigueur des textes révélés. Il manifeste la signification
de la parole révélée dans sa personne méme, a la fois dans I’ordre du discours et dans sa
pratique par laquelle il témoigne de ce que la parole peut avoir d’efficacité dans la réalité
méme de I’existence. Le saint devient ainsi doublement la réalité du discours prophétique,
une réalité palpable et qui a vocation a servir de guide, c’est-a-dire a reproduire dans le
disciple, auquel s’adresse le discours herméneutique, le schéma primordial de la prophétie.

C’est cela que marque avec une certaine désinvolture la fin du prologue, lorsque Ruzbihan
avertit que le livre est réservé a certains alors que, par définition, un livre est disponible a
toute lecture. Riizbihan se trouve donc la dans un paradoxe indépassable. L herméneutique
comme la sainteté qui en est inséparable ne peut s’extraire de ce dilemme qui en forme la
nature. Soit elle dit vraiment quelque chose d’important, et elle dévoile ce qui doit demeurer
caché, soit elle tait I’essentiel, alors elle devient inutile et futile. La se trouve peut-étre aussi
le paradoxe du soufisme, dont Ruzbihan est visiblement conscient et qu’il maintient et expose
sciemment : celui de n’avoir pas pu développer, comme le chiisme, une véritable théorie de
la hiérarchie spirituelle qui aurait dans 1’horizon de I’histoire a charge de conserver le sens
caché de la prophétie jusqu’au temps fixé. Le role assigné a 1’istinbat, notamment chez
Riizbihan, répond bien a I’ambiguité qui est celle du soufisme dont la vocation a révéler le
sens ultime de la prophétie est en soi paradoxale, ce que Hallag et d’autres ont payé de leur
vie, comme le rappelle Riizbihan avec une certaine insistance, non dénuée d’a-propos. Cette
ambiguité est aussi celle du rapport entre le sens intérieur et I’apparence. Comment les deux
doivent s’articuler, c’est bien ce a quoi 1’herméneutique tend a répondre. Car si leur rapport
est d’ores et déja établi dans la nécessité, alors on ne voit plus trés bien quelle peut étre la
fonction de 1’herméneutique. Bien au contraire, non seulement I’herméneutique repose sur
une ambiguité constitutive, par laquelle elle est comme dénuée d’essence, car elle oscille
entre la tentation de dire et la nécessité de cacher dans ce dire ce qu’elle a a dévoiler, mais
plus encore elle révele que le rapport entre batin et zahir n’est pas encore bien disposé.

35 Pour le rapport particulierement ambigu entre la sain- introduction au traité de Riuzbihan, Le dévoilement
teté et la prophétie chez Rizbihan, voir mon des secrets.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L'HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 39

De méme, Riizbihan entend mettre en lumiere la spécificité de 1’herméneutique. Elle est
complexe, c¢’est une science «pleine de ramifications », nous dit-il. A Ia condensation de la
tradition correspond dans l’ordre de la sainteté la dilatation, ou mieux, 1’exubérance de
I’herméneutique. C’est un trait fondamental du discours mystique et de la sainteté, pour
Ruzbihan, que d’étre marquée par la multiplicité et le déploiement. L herméneutique déploie
ce qui est refermé sur soi. Elle déroule a travers sa parole, la parole abrégée et concentrée
de la prophétie, et c’est en ce sens qu’elle est productrice. L ’herméneutique a tous les
caracteres du discours littéraire et renvoie a la parole poétique qui concentre 1’expérience
mystique dans I'individu jusqu’a lui faire godter 1’unicité, a travers la profusion paradoxale
des symboles et des images. A la rigueur du discours prophétique, la sainteté ne peut répondre
autrement que par le déchainement des métaphores de ce que son expérience lui donne a
voir et a entendre. C’est pourquoi la sainteté s’expérimente dans une volubilité qui tient
avant tout de ’expérience littéraire, et qui peut aussi se dire poétiquement. Mais 1’hermé-
neutique est aussi cette expérience du jaillissement du caché sous la forme du visible.
Rizbihan le dit explicitement, dans I’herméneutique le secret devient palpable, réel, le
symbolisé perd son rang de symbole pour accéder au méme degré de réalité que le symbole.
Alors, se réalise une sorte d’unité du discours dans lequel 1’apparence est conforme a son
essence, de sorte que la parole devient la chose méme, et devient véritablement créatrice, ce
pourquoi comme le montrent les biographes de Ruzbihan, la priere du saint est immédiate-
ment efficace. Dans 1’herméneutique se fait jour la fonction créatrice du saint, et se justifie
le processus d’institutionnalisation de la sainteté.

Mais ce passage a aussi quelque chose de paradoxal. La vocation de 1’herméneutique est
de faire apparaitre au grand jour ce qui est auparavant caché, ce qui renvoie d’ailleurs a la
nécessaire postériorité de la sainteté et ce qui en fait sa dimension historique. Or, Riizbihan,
tirant argument de ce qu’est au fond I’herméneutique, affirme qu’elle ne s’adresse qu’a une
élite, et méme qu’elle doit obéir a la discipline de l’arcane. Voila tout le paradoxe du
discours mystique encore une fois exposé. Ce paradoxe apparait encore plus nettement dans
le propos de ‘Ali ibn Abi Talib que Riizbihan rapporte aussi dans un autre de ses ouvrages
pour traiter du paradoxe mystique (Sath) cette fois-ci. La parenté entre le paradoxe et 1’her-
méneutique apparait ainsi avec une clarté particuliere °°. La singularité du propos rapporté
par Ruzbihan tient a ce que ‘Ali ne veut rien dire de ce qu’il sait et qu’il en dit tout de
méme quelque chose puisqu’il affirme que s’il parlait on ne voudrait pas le croire. La science
de I’herméneutique a ceci de paradoxal, qu’elle doit a la fois taire 1’essentiel et manifester
son caractere scandaleux. Elle doit signifier qu’elle est une parole condamnée au silence.
Elle doit signifier qu’elle renonce a elle-méme. Voila donc ce qu’est vraiment I’herméneutique
pour Rizbihan, une parole interdite qui doit manifester sa mutilation, la parole qui a a se
refuser d’étre. C’est peut-étre la que se tient le rapport si étroit entre la sainteté et le
discours pour Riizbihan, étant entendu que tout discours du saint est obligatoirement hermé-
neutique et / ou paradoxal. De méme que sa parole ne peut étre qu’en tant qu’elle renonce a

36 Sur le paradoxe mystique, voir mon article, «L’ap-
proche de la mort dans 1'ivresse du discours
mystique : les fondements du paradoxe ».

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 PAUL BALLANFAT

son identité, le saint ne peut étre tel que s’il n’a d’identité que celle qu’il se refuse de
reconnaitre. En somme, il suffit & I’herméneutique de marquer son impossibilité, ou son
impuissance, comme il suffit au saint de renoncer a lui-méme, pour pouvoir étre ce a quoi il
aspire 7.

L’herméneutique ouvre ce rapport comme quelque chose a venir, qui s’annonce et est
tendu vers une communauté a batir dans un futur apocalyptique. De ce point de vue, la
relation entre I’apparence et son sens caché est simplement de 1’ordre du possible, et I’her-
méneutique est le discours par lequel cette relation se construit et institue le monde dans
lequel comme le dit Ruzbihan le sens caché vient sur le méme plan que I’apparence, accede
au méme plan de réalité. En cela I’herméneutique est ceuvre, puisqu’elle accomplit la
possibilité que la réalité manifeste son intérieur. L herméneutique conduit ainsi 1’apparence
par-dela son essence qui consiste & cacher pour la rendre diaphane, afin qu’en elle transparaisse
le secret qu’elle obscurcit. C’est cela rendre les mots réels, et faire des mots un texte,
recomposé en fonction de 1’état intérieur du mystique qui le fait naitre. L herméneutique
rend les choses a leur vocation premiere qui est de manifester, d’ouvrir au caché. Le mystique
rend a travers sa lecture le monde transparent. Or, cette transparence requiert une vision
spécifique. Elle ne nait que dans la mutation du regard pour lequel le monde laisse
transparaitre son origine. Le mystique dessaisi de sa puissance se laisse pénétrer du regard
qui le saisit et lui donne a voir, a travers les choses, leur origine. C’est tout le sens de
I’herméneutique pour Riizbihan que I’herméneute devienne 1’ceil par lequel Dieu voit, pour
paraphraser une tradition bien connue, le lieu de 1’épiphanie du regard divin 3%.

C’est pour cela que I’herméneutique a une situation singuliere. Ce n’est pas un type de
discours spécifique. Ce n’est pas une expérience spirituelle en soi, qui posséderait une identité
propre. C’est un mode du percevoir, le fait de percevoir le sens caché de la lettre a travers
celle-ci et sur le méme plan, ce pourquoi elle n’a pas a proprement parler d’essence,
d’épaisseur, et ne se laisse que difficilement traduire dans une définition claire. Voila aussi
pourquoi I’herméneutique est conditionnée par la sainteté. Elle implique la confusion des
plans d’étre, puisqu’elle transforme le monde en I’ouvrant a la réalité dont il n’est encore
que le possible. L herméneutique apparait des lors comme le secret méme de 1’expérience
mystique, une sorte d’invisible peu défini mais constamment présent dans cette expérience
puisqu’il la conditionne, et qu’il en est d’une certaine facon 1’origine. C’est la aussi tout le
sens de la tradition du palmier que Ruzbihan cite au début de son prologue. La ol I’hermé-
neutique apparait de la facon la plus frappante pour Riizbihan, c’est dans la question que
pose le Prophete. L herméneutique est ce lien ténu entre la chose et son sens pour ’homme
qui est sommé de comprendre. Dans cette tradition, la question ne porte pas sur ’homme
qui apparait 1a comme la référence dont on se sert pour découvrir autre chose, I’arbre auquel
il ressemble. L.’herméneutique est le moment ou nait dans 1’esprit de “‘Abdallah ibn “‘Umar la
réponse a la question. Mais 1’herméneutique, manifeste aussi, du méme coup, dans son

57 C’est tout le sens de la vision dans le miroir dans le 73 Sur le role du regard de Dieu divisé en trois cent
journal spirituel de Riazbihan, Le dévoilement des soixante jours ou saints de la hiérarchie mystique,
secrets, introduction p. 42 sq. voir ma thése «Aspects de la pensée de Riizbihan

Bagli... », p. 425-435, 448-451.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’HERMENEUTIQUE DANS LE COMMENTAIRE DU HADIT DE RUZBIHAN BAQLI 41

mode d’apparaitre, un rapport particulier entre le Prophéte et ses compagnons, puis entre les
compagnons eux-mémes, réinventant ainsi la forme communautaire déja existante.

Or c’est précisément aussi tout le sens du palmier, qui semble a Razbihan la métaphore
de I'homme dans tous ses états. La ressemblance lui semble d’abord physique et morale,
puis temporelle et communautaire. Or les spéculations sur le palmier et son rapport avec la
forme de ’homme montrent que le palmier est aussi lié comme le suggére Rizbihdn a la
terre de 1’autre monde, la terre spirituelle, selon 1’expression d’Henry Corbin. Ainsi, I’her-
méneutique s’enracine dans une certaine conception de I'’homme idéal que décrit Riizbihan.
Il appartient a I’homme de se laisser envahir par I’herméneutique, précisément parce qu’il
possede les qualités que la tradition met en évidence. L herméneutique est donc comme
I’expression de la nature de I’homme et de la terre céleste dont il est le produit. Parmi les
fruits que porte I’homme, comme le palmier, se trouve en premier lieu I’herméneutique dont
la fonction, bien qu’elle n’ait en fin de compte pour tout destin que de disparaitre derriere ce
qu’elle manifeste, est de produire la réalité qu’elle révele, ¢’est-a-dire faire de ’homme le
palmier du paradis qu’il ignore étre. L."herméneutique est, alors, un mouvement, une direction,
comme la fleche, que symbolise le palmier, qui, décochée, manifeste 1’orientation a prendre,
produit I’espace, et n’est par conséquent qu’un moment et non une chose. C’est qu’en effet
I’herméneutique varie en fonction du moment, de 1’état intérieur du mystique, selon Rizbihan.
Elle se déploie selon le temps, en produisant son propre rythme, qui découpe le texte 2
comprendre en fonction de cette organisation intérieure. L herméneutique porte son propre
rythme, qui est aussi celui du mystique en qui elle grandit, le rythme étant par essence cette
structure temporelle qui se reproduit absolument, et elle se déploie en nourrissant 1’expérience
spirituelle dont elle est la belle expression. En ce sens, il y a quelque chose d’une musique
intérieure dans I’herméneutique, comme le montre encore une fois I’image du palmier, dont
Ruzbihan précise les deux lieux, celui de sa vie bénéfique et celui de sa mort qui est la
transmutation du corps par la pierre philosophale, la musique étant le jeu qui mime le
passage de la vie a la mort. Et cette transformation, c’est celle qu’anticipe 1’herméneutique,
dont le déploiement est le temps de la révélation, c’est-a-dire, pour Riizbihan, de la vie de
I’homme, dont le mystique prétend étre par excellence le dépositaire.

Les traditions prophétiques forment un tout particulierement hétérogéne. Les courants de
pensée dans le monde musulman ont constitué leur propre corpus de références prophétiques
dont certaines allaient parfois puiser & des sources plus anciennes, chrétiennes et surtout
juives, ce que I’on appelle isra'iliyyar >°. Le hadit a été, et est d’ailleurs toujours, par
excellence un lieu d’affrontement, alors que le texte coranique, du fait méme que sa lettre a
¢té fixée une fois pour toute, a constitué une sorte de pdle d’unanimité; et les quelques
contestations venues des courants chiites sur la 1égitimité et 1’exhaustivité du livre ont
finalement assez vite disparu °°. 1.’herméneutique telle que la percoit Riizbihan, et le soufisme

59 Voir pour Tirmidi, par exemple, G. Gobillot, Le livre  ® Voir tout le chapitre consacré a cette question dans
de la profondeur des choses, p. 57-58. M. A. Amir-Moezzi, Le guide divin dans le shi‘isme
originel.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Rizbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 PAUL BALLANFAT

avec lui, implique une position spécifique vis-a-vis de la littérature du hadit. Or, cette posi-
tion entre fatalement en conflit avec les autres formateurs de représentation dans la cité
musulmane que sont par exemple les juristes, les théologiens, etc. L’effort pour définir une
méthode propre, appelée istinbat, est une maniere de revendiquer a la fois autonomie,
spécificité, et de s’affirmer comme le seul courant a posséder ce que le Prophete appelait les
musulmans a pratiquer, comme le montrent les propos rapportés par Rizbihan, qui donne la
un bel exemple de la maniére dont un discours mystique peut se légitimer de I’intérieur en
fournissant la tradition par le moyen de I’herméneutique.

La concurrence entre les courants de pensée conduit donc aussi a I’établissement d’un
corpus de traditions fournissant les points d’ancrage obligés de I’activité de pensée. Le
soufisme a produit son propre corpus de traditions, en invoquant, comme le fait Razbihan,
comme de nombreux autres, le dévoilement intérieur comme seule garantie d’authenticité
des traditions rapportées. Ainsi le soufisme produit-il ses propres critéres de sélection critique
des textes, et ses méthodes d’analyse, qui n’en sont d’ailleurs pas vraiment, puisqu’elles
méconnaissent et méme rejettent toute méthodologie claire et critique. L herméneutique,
comme volonté du soufisme de construire son propre corps de doctrine 1égitimé par un
corpus de traditions sélectionnées sur des criteres purement spirituels, nous renseigne ainsi
particulierement bien sur le mode de fonctionnement de ce type de courant de pensée, et
notamment sur la nature de la sainteté qui se fonde sur une certaine lecture de I'idéal
prophétique.

Anlsl 31 (1997), p. 17-42  Paul Ballanfat
Légitimité de I'herméneutique dans le commentaire des traditions du Prophete de Razbihan Baqli.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



