MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 116 (2017), p. 97-122
Julie Lafont

Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use
Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is

forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne

Quand bj.z devient bw.t

JULIE LAFONT

ONNU depuis des millénaires, le miel” est devenu au fil de l'histoire une denrée remar-
quable dans de nombreuses cultures. Plusieurs peintures rupestres datées du mésoli-
thique et du néolithique * illustrent notamment l'origine des premiéres récoltes sauvages.

En Egypte, Cest 4 aube de la civilisation pharaonique qu’apparaissent les prémices d’une
apiculture organisée, grace a laquelle les Egyptiens ont pu se créer un acces privilégié a la
production d’une des ressources naturelles les plus difficiles & obtenir. Devenu un produit
indispensable dans leur quotidien, le miel s’est également imposé comme offrande rituelle au
sein des temples et des tombes.

La grande encyclopédie sacerdotale de Dendara, sanctuaire de la déesse Hathor, atteste
cependant une bw.t concernant 'acte de «manger du miel». Une telle proscription souléve de
nombreuses interrogations concernant aussi bien sa motivation que son champ d’application,
ou encore son lien direct ou indirect avec la déesse. Cet interdit se limitait-il a la VI¢ province
de Haute Egypte, justifiant alors une éventuelle prérogative hathorique sur ce produit ? Avait-il
une origine et une explication plus concrete, liées & un éventuel enjeu économique?

A linstar des réflexions déja menées sur la notion de bw.#3, cette étude tentera de définir
les fondements de cette proscription du miel dans les textes qui la mentionnent.

* UMR s140 Archéologie des sociétés
méditerranéennes ASM, université
Paul Valéry Montpellier 3, CNRS, MCC,
Montpellier.

1 Cet article s'inscrit en marge des
recherches menées dans le cadre de
ma thése: Le miel en Eg)/pte ancienne.
Histoire et fonctions d'un produit précieux,
thése de doctorat, université Paul-Valéry
Montpellier 3, en cours depuis 2013.

Je tiens  remercier M. Bernard Mathieu
et M™ Isabelle Régen pour leur soutien,
leurs conseils etle temps qu'ils ontaccepté
de consacrer 4 la relecture de ce travail.

2 Pour PAfrique du Sud, voir
MARCHENAY 2007, p. 16; pour le
Zimbabwe, et les peintures de Afrique
centrale, voir le projet de I'organisation
non gouvernementale 7ARA, créée
en 1996, http://africanrockart.org,

consultation novembre 2016, en par-
tenariat avec le British Museum depuis
2012 http://africanrockart.britishmu-
seum.org, consultation novembre 2016
pour 'Espagne, voir MARCHENAY 2007,
p. 13 ;\CRANE 1999, p. 35-48.

3 A propos de bw.t, voir AUFRERE
1999b, p. 69-113 ; AUFRERE 2016, p. 15-41;
FRANDSEN 1986 ; FRANDSEN 1989, p. 151-
158; FRANDSEN 1998, p. 975-1000;

BIFAO 116 - 2016

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 JULIE LAFONT

LA BW.T, UNE REGLE DIVINE AU CEUR DE LA VIE QUOTIDIENNE

Trés présente dans la littérature égyptienne, la notion de | Sy, w7, traduite généralement
par «abomination» ou «interdit», est un concept propre a I'univers culturel égyptien. Entre
idée abstraite et réalité concrete, il apparait dés ’Ancien Empire dans les Textes des Pyramides+
et se développe ensuite selon les contextes culturels et les genres littéraires. A I'image de
nombreuses autres notions complexes, il est difficile de définir ce que représente réellement
le terme bw.z. Silon se réfere au chapitre 125 du Livre des Morts?, l'interdiction est présentée
comme émanant de 'autorité divine:

n jrzj bw.t (ny.t) ntr.w
Je nai pas fait ce quabhorrent les dieux.

Parfaitement intégré au sein de la « déclaration d’innocence » du défunt, cet énoncé concis
pourrait faire office de définition fondamentale, a savoir une action per¢ue comme une abo-
mination par une divinité®. Une forme plus détaillée de ces prohibitions morales apparait
également sur certains monuments privés, attestant I'impact de ce qui est bw.z sur '’homme,
sur sa vie terrestre ou dans 'au-dela?.

Néanmoins, A notre connaissance, seules les encyclopédies sacerdotales® répertorient ces
interdits de maniére raisonnée, décrivant toutes les provinces — ou sépat — I’ Egypte en fonction
de leurs particularismes culturels: situation géographique, capitale, divinité tutélaire et, par
extension, tout ce qui les caractérisait de prés ou de loin (arbre, butte, lac et animal sacrés et,
bien entendu, la ou les buw.z spécifiques). Ces textes théologiques offrent ainsi un tableau de
Porganisation spatiale de 'Egypte et posent la question de I'influence possible de I'univers
sacré sur le monde profane. IIs démontrent, en outre, que chacun des éléments associés a une
région possede des relations intrinseques avec le dieu qui y réside. La bw.z en est une illustra-
tion des plus pertinentes?.
voir BRuGscH, PETRIE, GRIFFITH 1889,

FRANDSEN 1999, p. 131-148; non-observance, la condamnation

FRANDSEN 2000, p. 9-34 ; FRANDSEN 2001,
p. 141-174; FRANDSEN 2002-2003,
p. 57-74; FRANDSEN 2006, p. 197-207;
FRANDSEN 2010, p. 149-174 ; LEITZ1994;
MONTET 1950b, p. 85-116 ; MONTET 1963,
p- 53-62.

4 Par exemple, dans Pyr. § 127¢, d
[TP 210]; § 308b [TP 258]; § 718a
[TP 409]; § 1500C [TP 576]; voir
notamment MATHIEU a paraitre, s.2.
«Abomination ».

5 Cf. BARGUET 1967, p. 157-164;
MONTET 1963, p. 54-56 ; voir également
la base de données du Totenbuch Projekt
sur la formule 125: http://totenbuch.
awk.nrw.de/spruch/125, consultation
novembre 2016.

6 Dans un tel contexte, l'exis-
tence d’'une bw.t implique, en cas de

Julie Lafont

par le tribunal d’Osiris et sous-tend
I'émergence du concept de libre-arbitre.
Interprétée de cette maniére, la buw.t se
justifie et impose une forme de respect
de la regle; voir, a ce propos, la formule
1130 des Textes des Sarcophages, en parti-
culier CTVII, 461c-465a; LORTON 1993,
p. 125-155.

7 Voir notamment la stele Caire
JE 48831; KRI VI, 20, 12 - 25, 15;
KOROSTOVSTEV 1947, p. I155-175;
MONTET 1950b, p. 108-109 ; TIRADRITTI
1997, p. 193-203.

8 Quatre encyclopédies sacerdo-
tales ont été découvertes A ce jour:
une premiere provenant d’Edfou; voir
CAUVILLE, DEVAUCHELLE 1984, p. 329-
344; une deuxiéme est mentionnée

dans le Papyrus géographique de Tanis;

pl. IX-X. Enfin, concernant les deux
papyri de Tebtynis, voir OsING 1998
OsING, RosaTr 1998. Pour une version
synoptique des quatre encyclopédies,
voir LErTz 2014.

9 On observe de maniére assez
récurrente la mention d’interdits dans
des documents tres différents. Au-dela
des formules du Livre des Morts
évoquées précédemment, on notera
par exemple la stele d’Uriage n° 10
(= Urk. 1V, 1029, 15-1033, 7) datée
de la XVIII® dynastie et signalée par
P. Montet (1963, p. 56), et PJ. Frandsen
(2006, p. 199). Dans cette autobiogra-
phie, le vizir Ouser-Amon répertorie
sept actions qu’il certifie n’avoir jamais
réalisées, respectant ainsi les régles de la
madat.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122 )
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE 99

LES ATTESTATIONS DE LA BW.T
LIEE A LA CONSOMMATION DU MIEL

Le miel tenait une place de choix dans la société égyptienne. Principal édulcorant pour les
p gyp p p
préparations culinaires '™, il était également un ingrédient thérapeutique reconnu™. Pourtant,
la documentation administrative révele qu’il n’était pas accessible 4 toutes les classes sociales
q

du fait essentiellement de sa valeur économique élevée. Objet d’une forme de monopole
d’Etat™, le miel semble donc avoir été thésaurisé™ par les temples en vue d’assurer les services
d’offrandes aux dieux. C’est dans ce contexte socio-économique que se pose la question d’une
bw.t concernant ce produit.

Les textes de géographie religieuse

Nous avons vu™* que cette notion spécifique peut se trouver associée aux différentes provinces
de I’Egypte et, par extension, a leurs dieux tutélaires. De maniere générale, les encyclopédies
sacerdotales répertorient ainsi différentes bw.r dont I'inscription fait office d’une forme de
menace divine. Lacte de « manger du miel » est 'une de ces pratiques prohibées par les dieux ™

Située au coeur du temple de Dendara, la monographie tres détaillée de la province tentyrite

—la VI¢ de Haute Egypte — fait ainsi état d’'une buw.z liée 4 la consommation de miel. Sur 'un
des jambages de la porte donnant sur la salle V, nous pouvons lire'®

SN 4 fiio

rn (ny) bw.t: jtnw, wnm bj.t
Le nom de la bw.t: le poisson-iténou”, manger du miel

A quelques détails syntaxiques pres, un paralléle est gravé sur le montant sud de la porte
nord-ouest, située dans I'avant-cour du temple d’Edfou™

(et SRR

Jtnw, wnm bj.t: rn n(y) bw.tr
Le poisson-iténou, manger du miel: cest le nom de la bw.t

16 MARIETTE 20b

10 Sur l'alimentation égyptienne en
général, voir notamment TALLET 2003 ;
TALLET 2006 ; PETERS-DESTERACT 2005 ;
sur emploi du miel avec le chédéh, voir
TALLET 1995, p. 459-492; TALLET 2008
GABOLDE 2009, p. 159-163 ; TALLET 2010.

11 Létude des formules montre un
double emploi du miel, en tant qu’exci-
pient et principe actif.

12 Le monopole du miel est & aborder
sur le méme plan que le monopole des

dattes (MENU 2014, p. 199-215) ou celui
du papyrus (AUFRERE 20054, p. 103-117).

13 Ce concept s'intégre dans'idée de
double économie égyptienne, verticale
et horizontale, abordée en détail par
GRANDET 1994b, p. 58, n. 229, 256.

14 Voirsupra. La bw.t, une régle divine
au cceur de la vie quotidienne.

15 Voir I'étude des textes liés a la géo-
graphie religieuse de la province tentyrite
par S. Cauville (1992, p. 67-99).

1870b, pl.
= Dendara V11, 140, 8-9 (CHASSINAT,
DAUMAS 1972, p. 140, 8-9).

17 Pour le poisson-iténon identifié au
dauphin, voir MEEKS 1973, p. 209-216;
VERNUS 2005, p. 240-242.

18 MARIETTE 18704, pl. 4 = Edfou V,
348, 1 (CHASSINAT, ROCHEMONTEIX 1930,

p- 348).

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I00 JULIE LAFONT

Cité aux cOtés du poisson-iténou, 'acte de « manger du miel » constitue I'un des deux inter-
dits propres  la VI¢ sépar de Haute Egypte, dont Dendara est la capitale. Toutefois, dans ces
temples, le miel n’est pas seulement attesté parmi les proscriptions: il est également mentionné
comme offrande, donnée a plusieurs reprises aux dieux Min, Ré et bien stir & Hathor, la déesse
tutélaire de la province™. Dés lors, une certaine logique se fait jour: le miel ne doit pas étre
consommé par les hommes car il est réservé au culte divin. Au-dela, les seules attestations des
temples de Dendara et d’Edfou consignées ci-dessus laissent & penser que la prohibition serait,
selon toute vraisemblance, circonscrite a la province tentyrite. Pour expliquer cette restriction,
il est indispensable de quitter le domaine de la géographie religieuse pour se tourner vers les
autres textes évoquant, de prés ou de loin, une bw.r du miel.

D’autres mentions d’un «interdit» du miel ?

Il convient de signaler en premier lieu un texte mentionnant une bw.z qui, a défaut d’avoir
été réellement étudiée, suscita cependant un certain malentendu. En effet, le chapitre XX du
Rituel divin journalier d’Amon, intitulé « Onctions et fumigations*°» évoque ['utilisation
du miel en contexte de renaissance divine: son application apporte a la statue la luminosité
solaire a I'instar de 'or, minéral constitutif des chairs divines*. Or, au centre du texte, le miel
réapparait, cette fois-ci en parallele avec le vase-hébénet I’ Amon ** sur lequel le dieu prononce
une phrase énigmatique:

Amon-Ré¢, seigneur des trones du Double-Pays est pourvu de I'CEil-d’Horus sucré, le noir
et le blanc, mélés au fleuve. C’est le vase-hébéner d’Amon, cela, dont Amon a dit:

«Voyez, le mensonge est mon abomination en son sien nom de miel. »
PJ. Frandsen commente ainsi cette occurrence: « Then, unfortunately in a context that is

far from clear, we have: “Evil is its bwt in this name of honey”. In this context honey, the Eye
of Re, stands in opposition to grg, which of course was bwr at all times and in all places.»

19 FRANDSEN 2006, p. 197-198.

20 P. Berlin 3055, VII, 2-9; voir
ErMAN 19012, pl. VII, 3, 5-7;
MOoRET 1902, p. 70-71.

21 Parsa couleur jaune, le miel illustre
les aspects solaires et lunaires du créateur.
Le chapitre x+V (2, 17-3, 13) du Rituel
de PEmbaumement le cite ainsi comme
jouant un role dans la composition d’'un
onguent sacré permettant «'assouplisse-
ment du dos par massage a 'huile» et la
«pose du suaire et de bandelettes» ; voir
SAUNERON 1952, § 4, p. 5-8; GoYoN 1972,
p- 47-50; TOPEER 2015, p. 89-101. Les in-
grédients de sa préparation se recoupent

avec ceux connus pour l'onguent
précieux merhet chépéser décrit dans le la-
boratoire d’Edfou ; voir AUFRERE 2005b,
p. 242-246 ; AUFRERE 2007, p. 191-195;
voir également AUFRERE 1997, p. 2-8.
Enfin, dans le chapitre x+XI (8, 16-
9, 13) du Rituel de ’TEmbaumement,
le miel est également employé dans
I’embaumement de la main droite
en association avec I'étoffe-sj3.£; voir
SAUNERON 1952, p. 30-34; GOYON 1972,
p- 73-77 ; SERVAJEAN 2003, p. 448-449;
TOPFER 2015, p. 175-187.

22 Levase-hébénet est mentionné a de
trés nombreuses reprises dans la tombe

de Rekhmiré, ot il sert & transporter et
entreposer du miel provenant de toute
PEgypte; voir DaviEs 1973, pl. XXXIII,
XXXIV, XXXV. En outre, on notera
qu'il est lié 4 la relique osirienne de la
XIVE province de Haute Egypte hbn.t m
rdw.w-ntr n(y.w) Qbh-snw(=f), « Le vase-
hébénet contenant les humeurs divines
de Qébéhsénouf». De plus, cette sépat
est placée sous la protection de Mait en
tant que 42 d’'Hathor: M.t jm m k3
n(y) Hw.t-Hr br ssw nm/s.t] jm, « Mait
estla en tant que k2 d’'Hathor, gardantle
vase-nemset»; voir LEITZ 2014, p. 109-112.
23 FRANDSEN 2006, p. 20I.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE I0I

En effet, la formulation de cet extrait et les référents sémantiques choisis rendent la compré-
hension difficile, d’autant qu’il s’agit 12 du seul énoncé de ce type dans cette formule. Or, si
le lien entre la proscription et le mensonge ( B &) wa rien de nouveau, leur association avec
le miel demeure unique a 'heure actuelle. Au-deld, il apparait a la lecture de cette phrase
que les termes utilisés illustrent un jeu de mots?* entre bw.z et bj.z. Toutefois, cette parono-
mase n'a pas pour objectif d’établir une équivalence entre bw.z et bj.z, mais bien entre buw.r
et grg; ainsi, dans le cas présent, le miel n'est pas évoqué en tant que denrée, mais comme
métaphore du mensonge, a savoir une vérité «édulcorée», voire trompeuse. Il n’y a donc pas
lieu de classer cet extrait du Rituel divin journalier d’Amon parmi les éventuelles attestations
d’une bw.t du miel ».

Un autre document doit également étre signalé ici: le Calendrier du Caire (p. Caire CG 86637),
papyrus calendérique rédigé a la XX¢ dynastie, une variante plus récente du p. Sallier IV
(p- BM EA 10184) ¢, daté de la XIX¢ dynastie 7. Bien que leurs similitudes soient remarquables,
le papyrus du Caire se distingue en ce qu’il se compose de deux «livres». O, si le second
offre un ménologe couvrant I'année égyptienne compléte, y compris les jours épagomenes,
le premier se démarque par son aspect limité. Loin d’étre incomplet, comme le supposait
A. el-M. Bakir?, il est au contraire trés précis, ce qui laisse 2 penser qu'il serait plutét le reflet
d’une tradition spécifique.

En effet, dans ce livre I* figurent des éléments théologiques associés directement aux
quinze premiers jours du premier mois d’@kbet. Par exemple, il est précisé pour chacun d’eux
la féte qu’il convient de célébrer, la ou les divinité(s) honorées, mais aussi la nature méme
de la journée — a savoir tres faste (éé nfr nfr) ou néfaste (F2 “b3). Enfin, toutes les entrées
calendériques révelent une ou plusieurs contre-indications, définies par les dieux, et qu'il est
vital de respecter. Indéniablement, ces détails ne sont pas sans rappeler la description de la
bw.t du chapitre 125 du Livre des Morts*. En effet, bien que le terme ne soit pas mentionné,
I'emploi du verbe négatif {§\ —~ jmj suffit & conférer une valeur prohibitive au texte. Ainsi,
bien qu'absente textuellement, la notion de bw.z est implicite, intégrée au format du calendrier
et associée a des fétes ou des préconisations propres a des croyances spécifiques.

24 Aproposdesjeuxde motsetautres fi-
gures de style, voir MATHIEU 1996, p. 251-
254, s.v. «Assonance», « Calembour »,
«Jeu de mots», «Jeu phonique» et plus
particuli¢rement « Paronomase », p. 204,
§ 94 et p. 211, § 108.

25 Le chapitre XX dans son ensemble
feral’objet d’une translittération, d’'une
traduction et d’une analyse compléte
dans une prochaine publication.

26 Le p. Sallier IV (BM EA. 10184)
a été publié par E. Hawkins; voir
Hawxkins 1982, pl. CXLIV-CLXVIII;
concernant le Calendrier du Caire
(p. Caire 86637), voir BAKIR 1966. Une
étude synoptique de ces deux versions du
calendrier des jours fastes et néfastes a été
réalisée par Chr. Leitz, voir LEITZ 1994.

27 Concernantle p. Sallier IV, la men-
tion de «I'an 56 du regne de Ramses IT»
dans le texte permet de confirmer son
appartenance a la XIX¢ dynastie. Cette
datation fut également donnée, 2 tort, au
Calendrier du Caire par A. el-M. Bakir,
voir BAKIR 1966, p. 5-6. En réalité, les
criteres paléographiques et gramma-
ticaux de ce dernier le rapprochent
davantage du régne de Ramses IIT
(XX¢ dynastie) ; voir BAcs 1990, p. 41-
44. Sur les calendriers égyptiens de
maniére générale, voir PARKER 1950;
ScHOTT 1950; PELLAT 1986;
GRIMM 1994 ; SPALINGER 1995, p. 17-32;
BOMHARD 1999 ; PORCEDDU et /. 2008,
p. 327-339.

28 BAKIR 1966, p. 2.

29 BAKIR1966, p. 11-12, pl. I, Ta-11, ITa.
30 Le calendrier du livre I du papyrus
du Caire propose un format, un agen-
cement et des données exceptionnels,
mélant I'approche de la chose bw.r
observée dans le chapitre 125 du Livre
des Morts et le traitement des bu. £ carac-
téristiques des monographies et autres
encyclopédies sacerdotales. S’y trouvent
également des éléments présents dans
les omina calendériques du type «celui
qui nait en ce jour, il ne vivra pas»; voir
supra, La bw.t, une regle divine au coeur

de la vie quotidienne.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 JULIE LAFONT

Selon le livre I du Calendrier du Caire, il était donc défendu de « manger du miel» le 10¢ jour
du 1 mois de la saison akber 3 (fig. 1):

a — I
2t ART I SBNEBTe ¢

3042 PINAL 07 N R &
Fic. 1. 10 jour, 1¢ mois de la saison akbet, Livre I du Calendrier
du Caire, 1. D’aprés Leitz 1994, p. 434-435.

3bd 1, 3h.t, swro: h3!
Hb Tfnw.t, hb Hs, nb Jmn.t Jm=k wnm bj.t d3js m hrw pn

17 mois de la saison akhet, jour 10 : néfaste!
Féte de Tefnout, féte de Ha, seigneur de ['Occident. Tu ne dois manger ni miel, ni plante-djais
ce jour-la.

En observant de pres les contre-indications mentionnées dans I'ensemble de cette hémérolo-
gie, on constate que la majorité d’entre elles concernent I'alimentation. Seuls trois jours — les 1,
4 et 5= sur les quinze listés ne condamnent pas la consommation d’une ou plusieurs denrées.
Cette mise en garde liée au miel n’est donc pas un cas isolé. En revanche, le choix de la date
spécifique du 10° jour du 1 mois de la saison akber souléve certaines interrogations. De méme,
les possibles corrélations entre les fétes de Tefnout et de Ha, le miel et la plante-djais méritent
approfondissement.

Associé a la féte de la déesse Tefnout??, fille du créateur et sceur du dieu Chou, ce jour
acquiert naturellement une connotation héliopolitaine. Une célébration identique a celle du
Calendprier du Caire se trouve mentionnée a la méme date dans le Calendrier d’Esna33:

Le 10 Thot: mi-néfaste, mi-faste: féte de Tefnout dans Iounyt. C’est Ré qui la fit au
commencement [...].

Une premiére lecture permet de constater qu'a I'instar du Calendrier du Caire, la qualifica-
tion faste ou néfaste du jour est précisée. On retrouve en outre 'emploi des mémes détermi-
natifs, sauf dans le cas du Calendrier d’Esna ot les deux sont réunis en un groupe initial 21
“hs-nfr. Il est intéressant d’observer que dans la majorité des cas, ce jour de féte en 'honneur
de Tefnout apparait au mieux «mi-néfaste, mi-faste» (Esna V, ‘b3-nfr), au pire totalement
«néfaste» (Cal. Caire, r° 1, 11: 423 Cal. Caire, v° XXI, 11: 42). Cette coloration plus ou moins
négative rappelle la nature ambivalente de la déesse Hathor-Tefnout, autant protectrice que

31 P Caire 86637, 1° I, 11, voir 108, 534-535; DERCHAIN 1975, p. 110-116; 33 Esna 1I, 123-124, n° s5, I-3,
BAKIR 1966, p. 11, pl. I; LEITZ 1994, FAULKNER 1964, p. 266-270; MEEKS, SAUNERON 1963; voir SAUNERON 1962,
p- 434-435, pl. L. FavARD-MEEKS 1993, p. 211, 254-257,349;  p. 1I-13.

32 Voir LGG VI, col. 405¢-408b; voir  MEURER 2002, p. 58-59; QUIRKE 2001,
également CORTEGGIANI 2007, p. 105-  P. 34, 46.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE 103

destructrice3*. Enfin, il convient de souligner que la version du livre I du Calendrier du Caire
est la seule des quatre a afficher une proscription du miel. Cette remarque permet de proposer
I'hypothese selon laquelle ce ménologe court, réservé aux quinze premiers jours de I'année,
proviendrait de la province tentyrite et serait rédigé d’apres les mythes locaux. Notons enfin
les deux autres attestations de cette méme féte de Tefnout, citées par Chr. Leitz dans son étude
synoptique ¥ : I'une inscrite au verso du p. Caire 866373, l'autre sur 'o. Turin 57304 %.

En paralléele, I'association présente du miel et de la déesse lionne n’a rien d’étonnant. On
retrouve en effet dans cette entrée calendérique ce lien entre les déesses Tefnout et Hathor,
deux personnifications de 'CEil de Ré, et le miel, exsudat issu des larmes du créateur. Cela
démontre que la proscription liée 4 la consommation du miel ne se limitait pas & Dendara, ni
méme a la province tentyrite comme pouvait le laisser penser les extraits des monographies
sacerdotales 3. En réalité, 'utilisation du miel et sa prohibition dépendaient moins de consi-
dérations géographiques que de la norme héliopolitaine dont s’inspire la théologie hathorique
(Hathor/Tefnout/Sekhmet) de la VI sépat de Haute Egypte.

Citée comme seconde proscription, la plante-djais est traitée sur le méme plan que le miel %,
a la différence que son identification reste toujours source d’interrogations 4°. Plusieurs textes
tendent a démontrer I'existence d’une connexion directe entre cette plante et les croyances
osiriennes, confirmant la nature héliopolitaine de cette entrée calendérique. Dés les Textes des
Pyramides [TP 688, § 2083a], nous apprenons ainsi que manger de la plante-djais était prohibé
pour le défunt#, bien qu’elle fiit tout a fait comestible dans le monde des vivants. En effet, son
usage était quotidien et sa présence récurrente dans la pharmacopée égyptienne, notamment
en usage interne ou elle érait utilisée comme ingrédient principal de certains électuaires+*.
Or, le § 2083a [TP 688] semble faire référence a ce golit amer qui la caractériserait, justifiant

34 Dans le mythe de la Lointaine
(IncoNNU-BocQuILLON 2001), Tefnout
revét les traits de la lionne Sekhmet en-
voyée pour punir les hommes accusés
de rébellion envers les dieux. Une fois
apaisée grice 2 la ruse de Thot, cette
derniere revient aupres de 'Ennéade
sous la Hathor-Bastet-
Tefnout. Elle recoit alors le nom d’/r.z
R‘, «(Eil de Ré», et devient la person-
nification de «I'Urzus» (Hry.t-tp=f,
« Celle-qui-est-sur-sa-téte ») dressé au
front de son pére;; voir également le texte
démotique narrant «le mythe de I'(Eil
du Soleil» (Quack 2007, p. 195-230)
inscrit dans sa version la plus complete
surle p. Leyde 1384 (SPIEGELBERG 1917 ;
CENIVAL 1988) et fragmentaire sur le
p. Lille 31 (CENIVAL 1985 ; CENIVAL 1987 ;
BRESCIANI 1993) ; une version grecque
est également connue (WEST 1969);
JUNKER 1911, p. 19-23; au sujet des épi-
cléses de Hathor attribuées également &

forme de

Tefnout, voir notamment Husson 1977,
p. 118-119, 159-160, 188-189, 251-252.

35 LEITZ 1994, p. 434-435.

36 P Caire 86637, v° XXI, 113 voir
Bakir 1966, p. 57, 81, pl. LL.

37 O. Turin 57304 ; voir LOPEZ 1980,
p- 70-71, pl. 96; BRUNNER-TRAUT 1986,
col. 153-154 ; SPALINGER 1994, p. 301-302.

38 Supra, Les textes de géographie
religieuse.

39 Elle est également mentionnée le
8¢ jour du 1" mois de la saison akbet de
ce méme ménologe, parmi une liste de
restrictions alimentaires, au c6té de deux
autres plantes (p. Caire 86637, r° I, 9),
voir BAKIR 1966, p. 57, 81, pl. XXI;
LErTZ 1994, p. 433-434-

40 Si le nom de ce végétal fut
d’abord traduit «canne a sucre» par
A. el-M. Bakir dans sa publication
du Calendrier du Caire, nous savons
aujourd’hui qu’il n'en est rien puisque
cette derni¢re ne fut importée en

Egypte quau vin® s. de notre ére; voir
OUERFELLI 2008, p. 67-102. D’autres
études ont été menées depuis sur le
sujet, voir CHARPENTIER 1981, n° 1474 ;
AUFRERE 1986, p. 6-9; MILLER 1994,
P- 349-357; AUFRERE 19993, p. 130-I31,
n. 185; FRANDSEN 2001, p. 156, n. 64;
GUILHOU 2005, p. 274-279.

41 Pyr. § 2083a [TP 688]: Hr N. pn
jr bw.t rmt, n .y N. pn r bw.t ntrw, n
wnm-~n N. dsjs [...], «Ce N. que voici
s'éloignera de la bw.z des hommes, les
mains de ce V. que voici ne sappro-
cheront pas de la bw.r des dieux, V.
ne saurait manger la plante-dja[is] ».
Pour les différents paralléles de cette
formule: T/A/N 57-64; PIA/N 34-
40; P/D ant/E 65-745 M/A/N 8-13;
N/A/N 25-31 (=.N 974-980); Nt/F/
NwA 23-31 (= Nt 23-31) ; voir ALLEN 2015,
p- 286.

42 Eb. 167, BARDINET 1995, p. 273;
Eb. 587, BARDINET 1995, p. 334.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 JULIE LAFONT

son rdle émétique en contexte médical en repoussant toutes sortes d’éléments malins . Cette
fonction apotropaique s’ajoute ainsi a sa fonction médicinale car le pus et les substances
s'écoulant du corps ou en obstruant les conduits sont autant de symptdmes inquiétants pour
la santé du patient, voire les ultimes indicateurs d’un déces proche. Lassociation de ce végétal
a la présence de vers et d’épanchements de liquides apparait comme une allusion directe a la
mort d’Osiris et une référence a son cadavre en instance de décomposition 4. En outre, cette
référence a connotation négative se retrouve également en contexte médico-magique dans une
formule du recueil Mutter und Kind (p. Berlin 3027, D2, 6-8) 4 ot la plante est en lien avec
une maladie touchant Osiris.

Cet extrait, tout comme 'entrée calendérique du Livre I du Calendrier du Caire, met en
lumiére 'emploi simultané du miel et de la plante-djais. De la mise en relation de ces deux
ingrédients, on peut inférer une dualité gustative, le sucré et 'amer. Mais 'un et I'autre illustrent
aussi deux des aspects de la théologie héliopolitaine qu'ils ont en commun. Issu de Ré, chargé
de lumiére solaire, le miel est ainsi de nature céleste, tandis que la plante-djais, associée a Osiris,
laisse deviner son caractére chthonien. Dans ce contexte calendérique, proscrire conjointement
la consommation de ces deux ingrédients aussi antithétiques que complémentaires se justifie
pleinement.

Cette entrée calendérique joue donc sur les contrastes en mettant en scéne deux divinités,
I'une masculine, 'autre féminine; deux aliments aux vertus thérapeutiques, une plante amére
et un produit sucré; deux aspects de la théologie héliopolitaine, 'un céleste, 'autre chthonien.

Tenant compte du fait que la bw.# mentionnée dans le Rituel divin journalier est liée au
mensonge et non au miel, entrée du Calendrier du Caire du 10 jour du 1" mois de la saison
akbet est le seul texte A faire écho a la bw. invoquée dans les deux extraits monographiques
d’Edfou et de Dendara. Lanalyse paralléle de ces attestations alimente le postulat proposant
Pexistence d’une relation intrinseque et exclusive entre I'(Eil de R¢, la province tentyrite et
lacte de manger — ou non — du miel.

LA DOUBLE NATURE DE LA BW.7 DU MIEL

Définie comme I'une des proscriptions de la VI¢ sépat de Haute Egypte, la bw.r de la
consommation du miel demeure pourtant absente de la quasi-totalité des textes de géographie
religieuse. En effet, nous avons pu voir que seules les deux monographies de Dendara y faisaient
référence, laissant A penser qu’il pourrait s’agir d’une buw.# déterminée par les croyances locales.

43 Voir notamment: Biln, 163f =
Eb. 856f, BARDINET 1995, p. 364. Faire
sortir le mal du corps était essentiel
comme [’atteste la conjuration Eb. 131
(30, 6-17), BARDINET 1995, p. 503
Voir également H. 209 (13, 15-16),
BARDINET 1995, p. 401 = Eb. 751 (89,
18-20), BARDINET 1995, p. 356.

44 Une conjuration magique contre
les vers-héfat fait une référence identique,
voir Eb. 61 (18, 21-19, 10), BARDINET 1995,
p. 52, 259; Bln. 189 (20, 9-21, 3),
BARDINET 1995, p. 434.

45 La maladie décrite ici revét la
forme d’une fille perfide pour son pére
Osiris: «Toi qui passes ton temps a

confectionner de la brique pour ton
pere Osiris, toi qui dis de ton peére
Osiris qu'il vivait de plante-djais mélée
A du miel, écoule-toi!» (P. Berlin 3027,
D2, 6-8); voir ERMAN 1901b, p. 14-15;
YAMAZAKI 2003, p. 16-17, pl. 3.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE I0§

Or, pour mieux définir le contexte dans lequel cette prescription s’inscrit, il est indispensable
de revenir a 'implication économique et sociale du produit.

Dans son étude#®, PJ. Frandsen aborde la 4w.# tentyrite sous son aspect théologique. Or,
loin d’étre une denrée négligeable, nous avons pu constater que ce dernier est également tres
présent dans les documents de la pratique. Du fait de sa valeur économique, il est devenu
un marqueur de distinction sociale. Ainsi, le simple fait de posséder du miel et de pouvoir
en consommer réguliérement était pergu comme un signe extérieur de richesse. En outre, au
regard du nombre de formules médico-magiques recourant au miel en usage interne, il semble
difficile d’imaginer une province entiére privée de ce type de soins. Qu’elle soit impérieuse ou
vitale, la consommation du miel pouvait donc concerner aussi bien les individus aisés que les
nécessiteux. De fait, quel que soit le rang des habitants de la VI sépar de Haute Egypte, il efit
été peu pertinent de les priver de sa consommation.

Du point de vue géographique, la bw.z du miel apparait bien avoir été circonscrite aux
limites de la province tentyrite. En revanche, il reste difficile de déterminer sa portée temporelle
en 'absence de dates précises dans les monographies de Dendara. Selon toute vraisemblance,
il semblerait que I'interdit fut appliqué de mani¢re ponctuelle, probablement a I'occasion
d’événements spécifiques en lien avec la théologie locale.

De l'aspect économique de la bw.z du miel

Le Livre I du Calendrier du Caire a permis de constater qu'une féte de Tefnout était en
lien avec une proscription du miel le 10°¢ jour du 1 mois de la saison akbez. Or, cette date
— correspondant au dernier jour de la premié¢re décade de 'année — ne semblait pas présenter
de lien direct avec le miel. Ce n’est qu’en la comparant avec celles fournies par les calendriers
arabes qu'il est possible d’y voir un rapport avec la période de récolte du produit. En effet, ces
derniers indiquent que la collecte avait lieu trois fois par an, au cours des mois d’avril (pakhons),
juin (épiphi) et juillet (mésori) 47. Dés lors, il pourrait s'agir d’une forme de prohibition répon-
dant a la période de récolte et/ou de stockage du miel dans les temples. Durant cette période
d’inventaire, la denrée serait ainsi réservée en priorité au culte de la déesse Hathor 4.

Les calendriers arabes apportent d’autres informations susceptibles de nous éclairer sur
cette question chronologique. Cest le cas notamment d’une «féte des abeilles», mentionnée
dans le Calendrier Long, et datée du 12 octobre selon le calendrier grégorien 4. Cette derniére

46 FRANDSEN 2006, p. 197-201.

47 A ce jour, aucune source de
I'époque pharaonique n’indique clai-
rement quelles éraient les périodes de
récolte du miel. En revanche, les calen-
driers arabes fournissent de nombreuses
explications sur le fonctionnement de
lapiculture en Egypte. Siles techniques
ont pu évoluer entre I'¢re pharaonique
et le Moyen Age, les mois de récolte
du miel, calqués sur le climat et les
saisons, sont restés vraisemblablement

identiques: voir PELLAT 1986, p. 64
(avril), p. 78-79 (juin) et p. 86 (juiller).
Le recoupement avec les étiquettes de
jarres notamment tend 2 le confirmer
(VARRY 2009).

48 Notons que l'existence d’'une forme
de prohibition alimentaire associée a
Paction et 2 la période de récolter et/ou
d’entreposer un produit reléve d’une pra-
tique déja attestée dans d’autres cultures
par Lévi-Strauss. Bien qu'il sagisse de cas
différents, son approche ethnographique

etanthropologique de la notion de « pro-
hibition» pourrait ouvrir une voie de ré-
flexion sur I'intérét et le fonctionnement
de certaines bw.t en Egypte ancienne;
voir Lévi-STRAUSS 1962, p. 300, n. 1. Le
cas de l'intichiuma est singuli¢rement in-
téressant car il semble s’agir d’une forme
de «prohibition » inverse de la buw.t égyp-
tienne; voir LEVI-STRAUSS 1962, p. 299-
301; LEVI-STRAUSS 1967.

49 PELLAT 1986, p. 16.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 JULIE LAFONT

pourrait justifier, 1a encore, une bw.z liée a la consommation du miel, marquant une volonté
de célébrer le travail des hyménopteres. Or, dans le calendrier du p. Sallier IV5° figure une
allusion a I'acte de « manger du miel» datée du 10° jour du 3¢ mois de la saison akber" (fig. 2):

S Aab - A= RATT 002 WE,

—b.A 1bBaos<01 & ol = pil AT Hd @ s0n 11 8s

sa Bt ——RMANAOAL - AFFFE Toon =R Ao ¢
@it So AN AM AR — A PPP— 00—

=gsYio o-28A4 ¢

o VRTBAA s

FiG. 2. 10°jour, 3° mois de la saison akbet, transcription synoptique. D’apres Leitz 1994, p. 116.

Jbd 3, 3h.t, sw 10: nfr nfr nfr!
Nhm S mp.t m hrw pn. Js.t [n(y.t) R m htp] Psd.t [...] j.h3y hnw n wnms=[tw m] 3h [br] bj.t

Le 3° mois de la saison akhet, 10° jour: vraiment trés faste!
1l est une grande exclamation dans le ciel en ce jour. Léquipe de Ré est satisfaite. [Son] Ennéade
[...] manger du pain-ah avec du miel

Par sa référence au dieu Ré, cette date est elle aussi associée au culte solaire. Quant au
3¢ mois de la saison, il n’est autre que le mois d’a#hyr, éponyme de la déesse Hathor. Néanmoins,
cette attestation démontre qu'en ce jour, qualifié de «vraiment tres faste» (éé% nfr, nfr, nfr),
aucune proscription n'avait lieu; au contraire, il était méme conseillé de manger du miel en
accompagnement de pain-a/. Si 'on se reporte & nouveau au p. Sallier IV et au Calendrier
Long, on constate que le mois d’octobre (bdbeh) va de pair avec les instructions du calendrier
antique. Le texte précise ainsi: « On mange de la viande grasse, des grenades aigrelettes, des
carottes, des poireaux (de la variété dite) rimi, de la roquette, toutes sortes de fruits apres
les repas, du beurre de conserve, du miel et des douceurs’>. » En revanche, il est déconseillé
de consommer le miel pur durant le mois de novembre (Hatir) : «1l convient de réduire son
activité sexuelle et de s'abstenir de beurre de conserve, de miel et de légumes . » La seule excep-
tion autorisée concerne son emploi dans une préparation visiblement médicale: «Au cours
de ce mois (= Hatirr), on boit de 'eau de carotte préparée de la fagon suivante: on prend des
carottes que I'on fait cuire, puis a leur eau on ajoute du miel, des racines de gingembre, un

50 Laversion du Calendrier du Caire 51 P. Sallier IV, r° VII, 9-10, voir 52 PELLAT 1986, p. 18.
(p. Caire 86637, r° XIII, 3-5) semble fau-  LEITZ 1994, p. 116-117, pl. 61. 53 PELLAT 1986, p. 26.
tive;; voir BAKIR 1966, p. 23, 70, pl. XIII;

POSENER 1972, p. 146.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE 107

mithqdl d’anis, dix grains de poivre; (cette préparation) prise au début et 4 la fin du jour est
aphrodisiaque et agit contre la goutte’*.» Notons que dans ce cas précis, le mois d’azhyr ne
semble plus correspondre au mois d’octobre mais bien au moins de novembre, nommé Hatir.
Des lors, on constate qu'une étude paralléle de ces différents calendriers peut conduire a de
réelles confusions. Aussi, bien qu'elles offrent des paralléles intéressants, il convient de rap-
peler que ces hypotheses se fondent essentiellement sur le croisement des données apportées
par le Calendrier du Caire, le p. Sallier IV et les calendriers arabes. De fait, chacune demeure
fortement conjecturale, principalement en raison de la discordance des données calendériques
entre sources antiques et sources arabes.

Enfin, une derniére justification socio-économique de la bw.r de Dendara se doit d’étre
évoquée: le commerce entre provinces. En effet, si toute consommation de miel a pu étre
proscrite durant une ou plusieurs périodes de I'année, aucun texte a ce jour ne fait état d'un
arrét imposé des échanges avec les régions alentour. Dans ce contexte, on peut se demander
quelles étaient les denrées que la sépar tentyrite pouvait avoir a offrir a ses voisins, et celles
dont elle avait éventuellement besoin.

S. Cauville a proposé une étude de la VI¢ province de Haute Egypte d’aprés les inscriptions
géographiques. Son analyse nous apprend ainsi que «le nome lui-méme regorge de produits
des champs, les récoltes céréalieres du territoire agricole sont saines et le rivage du Nil est
verdoyant grice 4 une crue bien répartie et réguliere. Cette vision idyllique pourrait, sans
contexte s'appliquer 4 d’autres régions d’Egypte 5. » Or, comme l'auteur le fait trés justement
remarquer, cette description reste générique, sans détail aucun sur la nature des productions
de la province. Le croisement des données lui permet le constat suivant: «A la lumiére de ces
quelques observations, il apparait que la région tentyrite ne recelait pas de production ou culture
remarquables dignes d’étre relevées par les inventaires sacrés du pays. Elle permettait cependant
a la population civile et religieuse de se nourrir de céréales et de productions maraichéres°. »
D’apres son étude, S. Cauville déduit que la sépar de Dendara ne figurait visiblement pas parmi
les territoires agricoles les plus riches de I’Egypte. Toutefois, 'absence de données concernant
la vie économique de la région laisse cette réflexion a I'état d’hypothése. De méme, aucune
source parmi la documentation connue n’atteste I'existence d’une apiculture développée pour
la province tentyrite, ni d’éventuelles réserves de miel. Ce dernier était pourtant nécessaire
pour répondre aux usages quotidiens et garantir les offrandes indispensables au culte divin.
La présence d’une activité apicole se pratiquant a petite échelle n’est donc pas a exclure, mais
il est impossible de savoir si — le cas échéant — la production se suffisait a elle-méme ou si des
importations ont pu avoir lieu depuis certaines provinces frontalieres, notamment depuis la
Ve sépar de Haute Egypte, située au sud de celle de Dendara et placée sous la protection de
son dieu tutélaire Min. En effet, d’aprés P Montet, ce dernier était visiblement «friand de
miel 7 » comme en témoignent les noms spécifiques de certains prétres affectés a son cultes®.

54 On notera le caractere paradoxal

de ces deux derniéres recommanda- sation de ce dernier dans une boissona 57 Selon I'expression de Montet
tions qui préconisent parallelement  valeur aphrodisiaque. (1950b, p. 82-83).

une réduction de lactivité sexuelle, la 55 CAUVILLE 1992, p. 82. 58 GAUTHIER 1931a-b; MONTET 1950a,
non-consommation de miel et l'utili- 56 CaUVILLE 1992, p. 82. p. 18-27; MONTET 1952, p. 129-144.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 JULIE LAFONT

Parmi ceux-ci, on reléve ainsi des affyou (ici &%, var. de =¥ { fy.w) dont le role semble
avoir été d’élever les abeilles et d’entretenir les ruchers du dieu. Les bityou (& ()2 bjry.w)
assumaient une fonction complémentaire puisqu’ils étaient responsables de la récolte du miel
et donc, par extension, de son filtrage et de sa mise en pot. A cela sajoute également la tiche
d’aller recueillir le miel des abeilles sauvages dans le désert oriental, placé précisément sous les
auspices de Min®°. La présence de ces prétres spécialisés tend a confirmer I'existence d’une
production importante de miel dans la province coptite. Il n’est donc pas & exclure que cette
derniére ait pu en exporter vers la sépat tentyrite pour compléter les réserves du temple de
Dendara. Or, effectuer ces échanges durant la ou les périodes soumises a la buw.# apparait tres
pertinent des lors que la proscription du miel dans cette province favorisait et motivait son
importation. Au-dela de cet aspect purement économique, les interactions entre provinces
soulignaient les spécificités culturelles de chaque territoire. Et dans un méme temps, ils per-
mettaient le maintien du lien politique mais aussi de la paix sociale.

Cette hypothese s'éloigne beaucoup de celle de . Montet, qui proposait de voir en certains
interdits un rapport d’opposition entre provinces. Cette forme de «jeu théologique» se fon-
derait ainsi sur le postulat suivant: le dieu tutélaire d’une sépar donnée abhorre ce que le dieu
tutélaire de la sépat voisine affectionne ®'. A priori légitime, cette remarque ne repose en réalité
que sur le seul aspect théologique de la bw.#, sans prendre en considération ses implications
socio-économiques.

De l'aspect théologique de la bw.z du miel

Cette notion complexe mérite d’étre abordée et étudiée pour elle-méme, en tenant compte
de 'ensemble de son champ d’application, associant une dimension pragmatique au caractére
religieux et métaphysique transmis par les textes sacerdotaux. Ce constat se trouve bien illus-
tré par Iétude paralléle des bu.# respectives des provinces tentyrite et coptite 2. On connait
désormais les interdits de la VI® sépar, dont « manger du miel» ( & £y 0 var. T )i 0
wnm bj.t). Quant aux bw.t de la V¢, le texte d’Edfou®, notamment, nous informe qu'il
sagissait d’abord de la «téte» (&~ #p) puis du «pis» (%ﬂ% mnph). A priori, aucun lien
apparent ne semble exister entre eux. En effet, le miel provient des abeilles, a savoir des étres
célestes, la téte rappelle davantage I'étre humain, quant au pis, il se rapporte logiquement
a la vache, animal terrestre. En réalité, il existe au moins une relation visible: leur position
dans les listes géographiques. Ainsi, « manger du miel» et «le pis» sont & placer et analyser
sur le méme plan, celui de la buw.# secondaire. Lun et 'autre caractérisent donc des croyances
locales propres a chacune des provinces, mais peuvent aussi se recouper. Dans son article sur

59 GAUTHIER 1931a, p. 241-250;
GAUTHIER 1931b, p. 39-51, 85-87;
MONTET 19504, p. 23-24. Ce terme égyp-
tien présenterait un radical commun
avec les langues d’autres cultures; voir
Prouma 2004, p. 109-115.

60 MONTET 19504, p. 24-25. Des textes
ramessides font référence a des récol-
teurs de miel sauvage (4jz.w) envoyés

en expédition dans le désert aux cotés de
ramasseurs d’encens (snzry.w). Voir par
exemple le p. Harris I (28, 3-4 et 48, 2)
ERICHSEN 1933, p. 32, 53; GRANDET 1994a,
p- 261, 288 ; GRANDET 1994b, 1. 504, 699.

61 «Nous avons vu au chapitre précé-
dent que Min était friand de miel, et que
ses prétres prenaient soin des abeilles et
récoltaient le miel. Mais les Egyptiens,

trés particularistes, se plaisaient 2 faire
dans leur nome ce qui était interdit dans
le nome voisin», MONTET 1961, p. 89.

62 Supra, n. 3.

63 Edfou 1, 338, 10-15 (CAUVILLE,
DEVAUCHELLE 1984, p. 338); voir la
version parallele du p. Carlsberg 2,
OsING 1998, pl. 27, fragment D. 4.

64 AUFRERE 1999b, p. 78-79.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE 109

les interdits religieux, S.H. Aufrére propose de voir dans la bw.t coptite une référence a Isis:
«Le pis peut évoquer l'aspect protecteur et nourricier de I'Isis deuillante représentée sous la
forme d’une vache, a Coptos. On pense a Hésat, la vache nourriciere, une des formes d’Isis
car le défunt est considéré comme un nouveau-né®+.» Cette comparaison se justifie pleine-
ment, mais il convient de noter que d’autres déesses peuvent revétir la forme d’une vache, a
commencer par Hathor . La question d’un lien entre les proscriptions des V¢ et VI¢ provinces
de Haute Egypte est posée.

Des lors, il se peut que leur contiguité géographique ait favorisé une autre forme d’échange,
cette fois-ci d’ordre théologique. Il est en effet difficile de ne pas entrevoir dans le terme
« pis», par métonymie, une référence au lait, 'une des matiéres divines par excellence puisqu’il
contribue a assembler les chairs du dieu. Or, dans le Rituel divin journalier, le miel intervient
lui aussi dans I'agrégation du corps d’Amon-Ré: «Sa douceur est en Amon-Ré, Seigneur des
trones du Double-Pays, dieu parfait en ce jour, sa conscience apaisée grace a elle car il (= le miel)
ouvre ses chairs, lie ses os, assemble ses membres . » De fait, le lait et le miel connaissent une
utilisation similaire dans le domaine religieux. La bw.z du pis peut donc étre associée a Isis,
comme le propose S.H. Aufrére 7, mais aussi 2 Hathor, I'une se substituant réguliérement a
lautre, parfois sous la forme d’Isis-Hathor .

Les calendriers des jours fastes et néfastes apportent a nouveau des informations sur la question.
Ainsi, nous pouvons constater dans le Calendrier du Caire (r° XXII, 9-10) qu'a la 15¢ décade de
Iannée, le 25¢ jour du 1" mois de la saison péret, il est avisé de manger du miel ® (fig. 3):

a

(200 e ARt = AN— BT T B
—AoABND & - = 9 0 LLD—¢
o8 2 N Rz RY 8 TTVR s i b= —

25¢ jour du 1 mois de la saison pérez, Cal. Caire XXII, 9-11. D’aprés Leitz 1994, p. 218-219.

FiG. 3.

Jbd 1, pr.t, sw 2s.
Jmzk wnm jirr.t m hrw pn.
Smn jn Hss.t Wr.t m-bsh Hm n(y) R Swir}jztw jrp, wnm=tw bj.t m hrw pn

Premier mois de la saison péret, jour 25. Tu ne dois pas manger de raisin en ce jour.
Institué par Hésat la Vénérable en présence de la Majesté de Ré. On boira du vin et on mangera
du miel en ce jour.

65 Dendaral, 84, 17 (CHASSINAT 1934~
1935, p. 84); voir LGG V, p. 75b-79c,
[100].

66 Voir supra, n. 20; MORET 1902,
p- 179; la formule du chapitre XXVII-
XXVIII pourrait étre une référence au
chapitre XX, rappelant 'unification et
la modification du corps divin grace
a P@Eil-d’'Horus. La seule différence

réside dans 'appellation puisqu’il s'agit
ici de « '(Eil-d’'Horus blanc» et non de
«'Eil-d’'Horus sucré».

67 AUFRERE 1999b, p. 78-79.

68 DendaralV, 145, 14 (CHASSINAT 1935,
p- 145) ; voir LGG'V, p. 78c¢, [93] et [100],
p. 79a [133] et [162]; voir également
CAUVILLE 1990, p. 89, remarque I.

69 BAKIR 1966, p. 32, 73, pl. XXII;
cette entrée du Calendrier du Caire
(r° XXII, 9-11) connait une variante dans
le p. Sallier IV (r°XV, 4-5). Quelques dif-
férences sont observables, dont la date: le
25¢jour du 1* mois de la saison pérer dans
le p. Caire 86637, le 24 jour du méme
mois dans le p. Sallier IV (LErTz 1994,
p. 218-220, pl. 69).

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 JULIE LAFONT

Dans cette inscription, la traduction corrigée et aujourd’hui bien établie du terme jrz.z, «le
lait» en jorr.z, «le raisin7°», tend & montrer qu’il ne sagirait pas ici d’Hésat elle-méme7" mais
davantage d’une forme syncrétique d’'Hathor présentée sous sa forme de déesse primordiale.
Cet aspect créateur ainsi que les attributs spécifiques des déesses vaches se retrouvent également
dans une formule du temple d’Isis 2 Dendara, ou I'épiclese Hss.r Wr.t, « Hésat la Vénérable », lui
est directement associée7>. Dans le cas présent, 'absence du lait n’est en rien contraire a cette
hypothese, puisqu’il se trouve remplacé par le miel. La divinité, en tant qu'lsis-Hathor-Hésat,
reste associée a la protection et & la maternité, a la seule différence qu’elle ne nourrit plus le
nouvel Osiris de lait mais de miel. De fait, 'extrait du p. Caire 86637 suggere que le lait peut
étre 'équivalent fonctionnel du miel, mettant ainsi en relation les uw.# coptite et tentyrite.

A la lumiére de ces observations se dessinent la nature de la déesse”? de Dendara mais
aussi l'origine de cet interdit quelle imposa aux hommes placés sous son autorité. Dans son
étude, PJ. Frandsen justifie cette proscription du miel par la relation intime existant entre
Hathor et le miel, tous deux d’origine solaire74. En effet, on a pu voir a plusieurs reprises que
le miel peut étre qualifié «d’CEil d’Horus sucré», mais aussi de «sécrétion de '(Eil de Ré».
Par I'intermédiaire de ces périphrases, les textes confirment qu'il est issu directement du créa-
teur. Lexemple le plus pertinent est le p. Salt 82575 qui reste la seule attestation connue a ce
jour de la création mythologique du miel en Egypte. En revanche, la théogénése de la déesse
connait plusieurs versions différentes, gravées sur les parois du pronaos et du naos du temple
de Dendara 7¢. Si chacune d’entre elles affiche des points communs, certaines dissemblances
se dessinent aussi, colorées par les nombreux mythes hathoriques. Ainsi, dans les quatre textes
traduits et commentés par S. Cauville, la déesse apparait sous trois formes différentes.

— La version inscrite sur la paroi est du naos présente la fille du créateur, assimilée & Maat-
Méryt dans la Terre-d’Atoum, vivant aux cotés de son pére jusqu'a ce qu’il émerge de 'océan
primordial: «Ré ouvrit les yeux a lintérieur du lotus au moment ot il sortit du chaos
primordial, des suintements se produisirent de ses yeux et tomberent par terre : ils se
métamorphoserent en une belle femme a laquelle fut donné le nom d’Or des dieux, Hathor
la grande, maitresse de Iounet77.»

70 Depuis la traduction de 71 AUFRERE 1999b, p. 78-79. DERCHAIN 1965b, p. 2*-2a; Quack 2011,

A. el-M. Bakir, ce terme était lu jrz.z
«le lait», justifiant une assimilation de
Iinterdit du pis évoqué précédemment
avec la déesse vache. Toutefois, de nou-
velles analyses de ce texte — notamment
celle réalisée par Chr. Leitz (LEITZ 1994,
p. 219) — ont permis de corriger cette
lecture erronée, restituant le substantif
Jjarrt, «(grappes de) raisins» aussi bien
dans le Calendrier du Caire que dans
le p. Sallier IV. Cette modification est
confortée par I'emploi du verbe wnm
«manger» précédant jirrt, répété A
lidentique devant le terme &j.4 « miel».
En paralléle, seul le mot jrp, «vin»
correspond a 'action de «boire», rendue
justement par le prospectif sw{rjj-tw.

72 T Isis, 170, 15-16 (CAUVILLE 2007,
p- 170).

73 LGGV, p. 75-79.

74 FRANDSEN 2006, p. 198, 200-201.

75 D Salt825 (11, 5-6): T pw, wn-jn R
7 rmw=f m-whm h3(zw) mw m jr.tzfr 3
bprsfm . Wan fw, qdw, @ bprizw)
wpzfm brr.wt n(y.wt) Sz nb bpr(zw) mnb
pw, bprzw) bj.t pw m mw=f, «Clest le
moment ol Ré se mit a pleurer de nou-
veau, le liquide de son ceil tomba & terre
et se mua en abeille. Labeille une fois
congue, son activité débuta au cceur
des fleurs de chaque arbre. Clest ainsi
quadvint la cire et qu'advint le miel
de son liquide. » Voir DERCHAIN 1959 ;
DERCHAIN 1965a, p. 29-30, I49;

p- 416. Riche de sa couleur dorée et lumi-
neuse, naturellement imputrescible, le
miel est donc solaire par excellence;; voir
BAQUE MANZANO 2001, p. 493-519.

76  CAUVILLE 1990, p. 83-94.

77 CAUVILLE 1990, p. 85; la naissance
paralléle d’Hathor et de Ré apparait éga-
lement dans la partie consacrée au péhou
de la province tentyrite, soit le territoire
marécageux: «Tu es celle qui est adve-
nue 2 l'origine avec son pere le Noun,
la terre étant alors dans les ténébres,
sans champ cultivé», PM VI; 76 (219-
233), voir DUMICHEN 1885, pl. LXX;
CAUVILLE 1992, p. 79.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE

— Dans la théogénese gravée sur la paroi ouest du pronaos, la déesse est décrite comme
«CHorus-Ré femelle vénérable, enfantée par Nout la maitresse du ciel, '(Eil de Ré, mise au
monde dans la Demeure de la Dorée, la régente des hommes, Hathor de Iounet, la fille
de R¢, lainée d’Atoum». Elle est la « premiére-née », distinguée par le dieu Chay et illuminée
par Ré Béhédéty Sémataouy a sa naissance 78,

— Sur la paroi est du pronaos, Hathor est encore « UHorus-Ré femelle vénérable, soleil
féminin, la maitresse du Double-Pays, la brillante qui éclaire 'obscurité, I'Ireeus bien-aimé
de Celui-qui-brille-comme-de-l'or, celle qui brillait avec le ba de Ré». Sa naissance est a
nouveau attribuée aux larmes du créateur: « Lenfant divin resplendit dans le lotus au moment
ou il sortit du chaos primordial, des suintements de son ceil tomberent de son visage sur
le sable et une belle femme (en fut) créée?9.»

— La derniére variante enfin, gravée sur la paroi ouest du naos, met en scéne la venue au
monde de «la reine du pays entier, souveraine des sanctuaires d’Egypte, Hathor-Isis, maitresse
de Ta-rer (...) la vénérable (et) puissante, régente des hommes, vint au monde a laz-di;
le Brillant, [Ré]-Béhédéty-Sémataouy brilla pour elle dans I'obscurité lorsqu’elle naquit® ».

Si la richesse et la diversité de ces inscriptions insistent sur l'origine solaire de la déesse,
elles vont au-dela en la définissant plusieurs fois comme émanation du créateur. La création
de lounet, pendant féminin de la cité d’Héliopolis, et son offrande par Ré 4 sa fille " illustrent
le lien génétique qui les unit. Enfin, l'une des formules du temple d’Isis précise un dernier
aspect d'Hathor: « Tant que la maitresse de Iounet est dans le sanctuaire du vase de sa Majesté,
primordiale et puissante dans lat-di, elle est Méhytouret, la mere de R¢, qui fixe la descendance
des dieux et des hommes?>. »

Dans ce contexte éminemment héliopolitain, la conception des abeilles — et donc du miel —a
partir des larmes de Ré produit un effet de miroir avec la propre naissance de la déesse. Des lors,
la présence d’une bw.z concernant la consommation de cette denrée dans la province tentyrite
prend tout son sens. A ce propos, PJ. Frandsen écrit: « Hathor and honey have the same origin
and are therefore consubstantial. This would explain the prohibition against eating honey at
Dendara, because such an act would be tantamount to devouring the goddess, thus bringing
about a cosmic catastrophe®. » En effet, on a pu voir a travers les textes que I'amalgame entre
la déesse et le miel est évident. Lidée finale de 'auteur, consistant a voir dans cet interdit une
équation du type « manger du miel» = «manger Hathor», se révele donc des plus pertinentes.
Cet argument de «consubstantialité» confirmé, ne pourrait-il pas s'appliquer également au
dieu R¢, puisque le miel, comme la déesse, sont issus de ses larmes? En réalité, bien qu'Hathor
soit faite de la méme matiére solaire que le miel, ce postulat connait des limites dans le sens ol
il ne tient pas compte de la géographie religieuse. De fait, la sépar tentyrite est la seule placée
sous I'égide d’Hathor qui soit soumise & une bw.# du miel.

78 CAUVILLE 1990, p. 88. de Dendara: Dendaral, 20, 5-6; 85-86;5 377, 18 (CHASSINAT 1929, p. 377); voir
79 CAUVILLE 1990, p. 87-88. Dendara 1, 126, 12 (CHASSINAT 1934- CAUVILLE 1988, p. 22-23.
80 CAUVILLE 1990, p. 85-87. 1935, p. 20, 85-86, 126); Dendara VII, 82 1. Isis, 171, 1-2 (CAUVILLE 2007,

81 La construction de Jouner pour 112, 12 (CHASSINAT, DAUMAS 1972, p. 171).
Hathor, en remplacement de lounou, ap-  p. 112); Edfou 1, 39, 8 (CHASSINAT, 83 FRANDSEN 2006, p. 199.
parait & plusieurs reprises dans le temple  ROCHEMONTEIX 1895, p. 39) ; Edfou IV,

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 JULIE LAFONT

LCune des clefs théologiques de cette association du miel avec Hathor réside dans la lumino-
sité qui émane de chacun d’eux®. Cet aspect visible se trouve matérialisé notamment par les
pierres précieuses, mais surtout par I'or, minéral inaltérable dont la déesse tentyrite, la Dorée,
est I'incarnation divine par excellence:

«Je te (= le roi) donne les montagnes chargées de ce qui est issu de leurs flancs et les deux
falaises mettent au monde pour toi leurs produits, (car je suis) Rayt, I'Or, la dame de Dendara,
le Disque auguste de la double limite, le Lapis-lazuli, la Turquoise qui préside a la Grande
Ennéade, qui éclaire sans cesse le Double-Pays de ses rayons, la régente des falaises chargées de
métaux précieux, Hathor la vénérable, dame de Dendara®. » Or le miel, a I'instar de 'or, ne
subit pas les affres du temps. Son caractére imputrescible, ajouté a sa couleur dorée, fait de lui
la seule denrée comestible capable de transmettre cette lumi¢re divine indispensable aux dieux.

La logique solaire de cette association entre Hathor et le miel est également manifeste
dans certaines inscriptions des mammisi ou voit le jour le fils de la déesse: Thy 4 Dendara,
Harsomtous a Edfou. Parmi les textes ayant trait & I'événement, certains précisent ainsi que
loffrande d’une sorte de pain accompagné de miel était proposée a la meére divine apres sa
grossesse (Mam. Edfou, 151, 18-152, 1-3) [fig. 4] :

T | § g §o . =m ¥ icz==IM(]

LiRot: — vl (T TR—1Ts w2 =~ 0gtF )| | Q@ CAZIR 21t )
LR ST =S50 o bt U Llaute’ X o )
=l l’="‘“"‘!

[ ——1 e ellll
FiG. 4. Mam. Edfou, 151, 18-152, 3. D’apres Chassinat 1910, p. 151.

Titre: pr(.t) smsztw m Jr.e-Hr bnr(:t) wp r(3)=t jmzsn jw=w wb(zw).

Le roi: n(y)-sw.t bjty Gw -n(y)-ntr-mnp(w)-ntr.t-mr(y).t-mw.tzs-nd.t stp(w)-n-Pth jr(w)-
M5 =R shm-np-Jmn)), s3 R CPrwimys ‘nbh(w) d.t Mry-Pth)) ps ntr mry mw.tzf (Dd-mdw) :
«M nzt $sr.t 3bh=1(j) v bj.t hr ssw(.t) b.tzt m-ht pp 1} wnmzt t m-r(3)-wy=t ndmndm=t m
rdw.w n(y.w) hm=t»

Titre: (Voici) la galette-Apéret additionnée de I'(Eil-d’Horus sucré,

que ta bouche souvre grice a eux car ils sont purs.

Le roi: Le roi de Haute et Basse Egypte, (Uhéritier du dieu Evergéte et de la déesse Philométor
Soter, [élu de Prah, celui qui exécute la justice de Ré, l'image vivante d’Amon), le fils de Ré
(Prolémée, aimé de Ptah, vivant a jamais) le diew Philométor.

84 AUFRERE 2007, p. 208-210; voir 85 Dendara 1V, 152, 7-11 (CHASSINAT
également JANOT 2000, p. 32-37; BAQUE 1935 p. 152); voir AUFRERE 1991, p. 134;
MANZANO 2001, p. 493-519. voir également une autre attestation

similaire, Mam. Edfou, 163, 14-18.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE

(Formule & prononcer): « Prends donc la galette-chéséret mélangée a du miel: elle asséchera
ton ventre aprés [ accouchement. Tu mangeras le pain de ta confection afin que tu textasies des
humeurs de ta majesté. »

Par l'intermédiaire de I'offrande de la « galette-dpérer additionnée de I'(Eil-d’Horus sucré», le
miel fait ici ofhce de fortifiant mais aussi d’analgésique afin de soulager la déesse apres les longues
phases de travail liées a 'accouchement. La galette-chéséret® offerte a la déesse mélangée i du miel
permet par la suite «d’assécher» son utérus, arrétant les saignements mais aussi les écoulements
d’humeurs liés a la mise au monde.

Ces différents fluides sont associés ici au terme rdw.w, habituellement employé pour définir
«les humeurs» d’un défunt®, et qui doit étre rapproché de I'expression wp r(3)=t jm=sn jw=w
wb(>w), formulation rare et d’autant plus remarquable dans un tel contexte. Traditionnellement,
le geste «d’ouvrir la bouche» est en effet pratiqué sur la momie lors du rituel d’ouverture de
la bouche. Or, dans le cas présent, il est appliqué a la mére dés 'instant ot elle se voit délivrée
de 'accouchement. Il se pourrait dés lors que 'enfantement — forme de création — soit percu
comme une mort rituelle, matérialisée d’abord par la rupture de la poche amniotique puis par
Pexpulsion du placenta. En donnant vie, la mere transfére une partie de son souffle vital vers
le nouveau-né, la plongeant dans un état de faiblesse qui justifie une renaissance. C’est dans ce
contexte que s'inscrit cette version spécifique de 'ouverture de la bouche .

Un autre texte, provenant du Temple d’Isis & Dendara, mérite d’étre cité (T. Isis, 171, 18-19) %

(fig. 6):

TiTrRE

| ot B B Y 25 D SN S~ 200N A4S
e

Fic.s. T Isis, 171, 18-19. D’apres Cauville 2007, p. 171

Titre: Hnk pr(.t) bj.t n Hnm.t, Nw.t, ms(w.t) ntr.w Sm=t jm=sn, htp=t jm=sn, shm=t jm=sn,
Jww wb(w)

86 La galette chésérer — Ssr.t / ssr.r
anciennement 5.t (Wb 1V, 549, 3;
25, 4-5) — est un type de galette attes-
tée dés les Textes des Pyramides; voir
§ 124 [TP 208], § 133 [TP 212]. Elle
est également attestée dans les périodes
suivantes: Urk IV, 924, 4; écrite ss7.¢ dans
le papyrus de Nu, p. BM EA 10477;
voir Lapp 1997, pl. 21; p. Anastasi IV,
° 13, 8-17, 9 (P BM EA 10249); voir
GARDINER 1937, p. 50 ; GARDINER 1947,
p- 229 [521] ; CAMINOS 1954, p. 199.

87 En tant que produit hémostatique,
le miel permettait ainsi de prévenir ou
de calmer tout saignement éventuel. Il

intervient dans de nombreuses formules
médicales destinées aux femmes ol il
est utilisé en particulier pour apaiser le
ventre, limiter les douleurs et réduire les
hémorragies; voir notamment les for-
mules £b. 801 (94, 15-16), BARDINET 1995,
p- 4455 Eb. 821 (96, 7-8) et Eb. 831 (96,
16-20), BARDINET 1995, p. 449; voir
également JEAN, LOYRETTE 2010, p. 122,
367-369, 371-372, 375.

88 Chassinat souligne en outre que
cette attestation unique apporte des
informations essentielles sur les rites
de passage liés aux différentes étapes
de la parturition et de la naissance;

voir CHASSINAT 1912, p. 183-184; sur
les rites de passage de maniére générale,
voir vaN GENNEP 2011. Cette formule
tendrait également & démontrer que le
mammisi n’était pas seulement le lieu
de 'accouchement mais aussi celui de
la convalescence, deux situations ot la
purification connait une importance pri-
mordiale; voir ARNETTE 2014, p. 41-43.
89 CAUVILLE 2009, p. 140-141. Une
version parallele est & noter: 70 Isis,
281, 17 (CAUVILLE 2007, p. 28I;
CAUVILLE 2009, p. 278-279); voir éga-
lement ARNETTE 2014, p. 45-46.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 JULIE LAFONT

Titre: Offrir la galette-Apéret et le miel & UEnveloppe (vénérable), Nout qui enfante les dieus,

tu ten nourrivas, tu ten satisferas et tu en seras renforcée car ils sont purs.

Attestée des les Textes des Pyramides?°, 'épiclese pnm.t (wr.t), «'enveloppe (vénérable) »,
est caractéristique de la déesse Nout. Cette image de la matrice divine est encore illustrée
par I'épiclése « Celle qui enfante les dieux® ». Or, dans le cas présent, on peut considérer que
Pexpression pnm.t (wr.t) vise également Hathor, représentée sous forme de déesse primor-
diale. En effet, S.H. Aufrére définit ainsi cet aspect de la maitresse de Dendara: « Comme
déesse primordiale, sous la forme d’une vache céleste, ainsi que Nout, elle met les astres au
monde — y compris le soleil, auquel elle s'identifie comme Réyrt, la pleine lune — c’est-a-dire
les dieux, fagonnés par le démiurge a 'aide de métaux et de minéraux rares dont elle est la
propriétaire 9. » Cette assimilation 2 Ré nest pas sans rappeler les différentes versions de la
théogénese de la déesse, abordées antérieurement, mais aussi la forme syncrétique qu'elle
revét en tant qu'Isis-Hathor-Hésat?, comme image de la maternité. Issu de I'(Eil de Ré, le
miel constitue donc une substance prophylactique par excellence, protégeant notamment
la déesse parturiente durant sa grossesse, mais aussi apres I'accouchement. En toute logique,
ce rdle protecteur apparait dans les textes des mammisi, lieu de la mise au monde des
dieux-enfants. Toutefois, il nest associé dans ce contexte qu'a la déesse Hathor, représentée
sous ses différents aspects?4.

Ces deux formules — Mam. Edfou, 151, 18-152, 1-3 et T. Isis 171, 18-19 — sont 4 étudier
en parallele avec les textes mentionnant la bw.r du miel. En effet, au méme titre que les
inscriptions évoquant la théogénese de la déesse, elles permettent de mieux comprendre
le lien spécifique unissant la maitresse de Dendara et cette denrée. Clest autour de cette
connexion intime, consubstantielle, que semble se construire la proscription tentyrite de
«manger du miel», appliquée ensuite dans le monde des vivants a des périodes et dans des
contextes donnés.

CONCLUSION

Les interdits religieux forment un concept théologique spécifique, amplement repris dans
les encyclopédies sacerdotales des temples tardifs. Dans ce contexte, le cas précis de la bw.z du
miel est & part car il nexiste que deux attestations figurant dans la monographie ptolémaique
de la province tentyrite. Dés lors, ces références permettent de circonscrire cette proscription
aux frontiéres du territoire de la VI¢ province de Haute Egypte, mais non de définir une chro-
nologie et une organisation de sa pratique.

Ces questionnements trouvent un début de réponse dans I'analyse des informations
fournies par le Calendrier du Caire et les calendriers coptes et arabes. En comparant leurs
données, on peut formuler certaines hypotheses: le cas de 'entrée du 10° jour du 1" mois de

90 MATHIEU & paraitre, s.v. « Enveloppe, 93 Supra, De l'aspect théologique de  les époques et les traditions théologiques,

Enveloppe vénérable». la bw.r du miel, p. 15-22. voir CAUVILLE 20I5.
91 LGGIII, p. 417¢-418¢c. 94 A propos des aspects d’Hathor et
92 AUFRERE 1991, p. I135. des différents noms qu'elle porte selon

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE

la saison akbet, attestant une bw.t de la consommation du miel en lien avec la déesse Tefnout,
en est un bon exemple. La ot le calendrier antique évoque une proscription fixée a une date
donnée, les calendriers médiévaux indiquent entre autres les actions propres a chaque mois,
a chaque saison. Ce croisement de sources offre la possibilité d’analyser autrement ces textes
et de réunir économie et théologie en associant, dans le cas présent, la féte de Tefnout a la
phase de récolte et de stockage du miel. Une telle étude comparative sur des calendriers aussi
éloignés dans le temps permet de supposer que les Egyptiens ont pu établir une bu. régionale
sur la consommation de ce produit, I'instaurant aux périodes clefs de sa production. Cette
organisation résulterait alors d’une logique économique remarquable, car une application
ponctuelle de cette proscription pourrait avoir favorisé les échanges, notamment entre les
provinces tentyrite et coptite.

La mise en place d'un commerce est a l'origine de la création d’un lien socio-politique
indispensable 4 la cohésion d’un pays, d’une culture. Or, en Egypte, il pourrait également avoir
été un moyen notable pour chaque sépat de se distinguer des autres: la présence d’une bw.z
laisserait transparaitre un aspect matériel, explicité par l'activité des habitants, ainsi qu'une
nature théorique, connotée par les croyances propres a la province concernée. Dans le cas du
territoire tentyrite, les prérogatives divines se seraient alors substituées aux besoins de la vie
quotidienne par I'intermédiaire de la culture religieuse locale.

Liée au culte d’Hathor, la proscription « manger du miel » tend & mettre en lumiere la nature
multiple de la déesse, tout en soulignant son origine solaire commune avec le miel. Mentionnée
en tant que Tefnout, 'CEil de Ré, dans le Calendrier du Caire, Hathor devient I'Or des dieux,
Réyt, a Dendara et Edfou, mais aussi Hathor-Isis-Hésat et Nout. En tant qu’Enveloppe
Vénérable, issue du créateur, elle est la Vache céleste qui met au jour les astres et permet 2 Ré de
renaitre chaque matin. Le miel joue un réle essentiel pour elle car son absorption lui apporte
lumiere au quotidien, mais aussi force et guérison durant toute la phase qui suit sa grossesse et
accueille le rite des relevailles. Dans ce contexte, 'application d’une buw.# a la consommation
de cette denrée s'explique 4 travers I'ensemble des références théologiques associées a la déesse
Hathor et propres a la théologie tentyrite, soulignant par la méme la présence d’un aspect
singulier de la tradition héliopolitaine.

Au-dela de ses probables justifications économiques, la bw.r laisserait donc entrevoir
un enjeu théologico-politique. Sa présence dans les textes sacerdotaux ajoutée a la dimen-
sion éco-socio-politique propre au fonctionnement des provinces égyptiennes montrerait
que ce concept opere A deux niveaux. La bw.r frappant la consommation du miel dans la
VI¢ province de Haute Egypte revétirait ainsi une double dimension, a la fois pragmatique
et théologique.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116

BIBLIOGRAPHIE

ALLEN 2015

J.P. Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts,
WAW 38, Atlanta, 2015.

ARNETTE 2014

M.-L. Arnette, «Purification du post-partum et
rites des relevailles dans I’Egypte ancienne »,
BIFAO 114, 2014, p. 19-71.

AUFRERE 1986

S.H. Aufrére, «Etudes de lexicologie et d’histoire
naturelle, VIII-XVII», BIFAO 86, 1986, p. 1-32.

AUFRERE 1991

S.H. Aufrere, Lunivers minéral dans la pensée
égyptienne 1, BiEtud 105,1, Le Caire, 1991.

AUFRERE 1997

S.H. Aufrére, « Létre glorifié et divinisé dans les rites
de passage vers lau-dela», Egypte 5, 1997, p. 2-9.

AUFRERE 19992

S.H. Aufrére, «Les végétaux sacrés de I'Egypte an-
cienne d’apres les listes géographiques d’Edfou
et du Papyrus géographique de Tanis et les
autres monographies sacrées» in S.H. Aufrére
(éd.), Encyclopédie religieuse de lunivers végéral 1,
OrMonsp 10, Montpellier, 1999, p. 121-207.

AUFRERE 1999b

S.H. Aufrere, «Les interdits religieux des nomes dans
les monographies en Egypte. Un autre regard » in
J.-M. Marconot, S.H. Aufrere (éd.), Linterdit et
Le sacré dans les religions de la Bible et de U'Egypte:
suivis de deux conférences sur le théme Bible et
Egypte et d'une postface interdisciplinaire. Actes de
colloque, Montpellier, 20 mars 1998, Montpellier,
1999, p. 69-113.

AUFRERE 20052

S.H. Aufrére, «La fabrication du papyrus égyp-
tien et son exportation» iz S.H. Aufrére
(éd.), Encyclopédie religieuse de l'univers végéral 111,
OrMonsp 15, Montpellier, 2005, p. 103-117.

AUFRERE 2005b

S.H. Aufrére, « Nature et emploi des parfums et
onguents liturgiques en Egypte ancienne» in
S.H. Aufrere (éd.), Encyclopédie religieuse de

JULIE LAFONT

Lunivers végétal 111, OrMonsp 15, Montpellier,
2005, p. 213-2061.

AUFRERE 2007

S.H. Aufrére, Thot Hermés 'Egyptien, De l'infiniment
grand & linfiniment petit, Kubaba 13, Paris, 2007.

AUERERE 2016

S.H. Aufrere, « Recherches sur les interdits religieux
des régions de I'Egypte ancienne d’aprés les ency-
clopédies sacerdotales », Droit et culture 71, 2016,
p- I5-4L.

BAKIR 1966

A. el-M. Bakir, The Cairo Calendar N° 86637,
Le Caire, 1966.

BaQui MANZANO 2001

L. Baqué Manzano, « Bees and Flowers in Ancient
Egypt. A Symbiotic Relationship with the
Mythopoietic Concept of Light» in S.H. Aufrere
(éd.), Encyclopédie religieuse de l'univers végétal 11,
OrMonsp 11, Montpellier, 2001, p. 493-519.

BARDINET 1995

Th. Bardinet, Les papyrus médicaux de UEgypte pha-
raonique, Paris, 1995.

BARGUET 1967

P. Barguet, Le Livre des Morts des anciens Egyptiens,
LAPO 1, Paris, 1967.

BoMHARD 1999

A.-S. von Bombhard, Le calendrier égyptien — Une
auvre d éternité, Londres, 1999.

BRESCIANT 1993

E. Bresciani, « Eléments de rituel et d’offrande
dans le texte démotique de “I'CEil du Soleil” »
in J. Quaegebeur, Ritual and Sacrifice in the
Ancient Near East. Proceedings of the International
Conference organized by the Katholieke Universiteit
Leuven from the 17th to the 20th of April 1991,
OLA 55, Louvain, 1993, p. 45-49.

BruGscH, PETRIE, GRIFFITH 1889

H. Brugsch, W.FL. Petrie, F. Ll. Griffith, Zwo
Hieroglyphic Papyri from Tanis, EEF 9, Londres,
1889.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE

BRUNNER-TRAUT 1986

E. Brunner-Traut, L4 VI, 1986, 5.2. « Tagewihlerei»,
col. 153-154.

CAMINOS 1954

R.A. Caminos, Late-Egyptian Miscellanies, Londres,
1954.

CAUVILLE 1988

S. Cauville, «Le panthéon d’Edfou a Dendera»,
BIFAO 88, 1988, p. 7-23.

CAUVILLE 1990

S. Cauville, «Les inscriptions dédicatoires du temple
d’Hathor & Dendera», BIFAO 90, 1990, p. 83-114.

CAUVILLE 1992

S. Cauville, «Les inscriptions géographiques relatives
au nome tentyrite », BIFAO 92, 1992, p. 67-96.

CAUVILLE 2007

S. Cauville, Dendara X11. Le temple d’Isis, Temples,
Le Caire, 2007.

CAUVILLE 2009

S. Cauville, Dendara. Le temple d’Isis 1, OLA 178,
Louvain, 2009.

CAUVILLE 2015

S. Cauville, « Hathor “en tous ses noms” », BIFAO 115,
2015, P. 37-75.

CAUVILLE, DEVAUCHELLE 1984

S. Cauville, D. Devauchelle, Le temple d’Edfou 17,
MMAEF X/12, Le Caire, 1984.

CENIVAL 1985

Fr. de Cénival, « Les nouveaux fragments du mythe
de I'ceil du soleil de I'Institut de papyrologie et
d’égyprologie de Lille», CRIPEL 7, 1985, p. 95-115.

CENIVAL 1987

Fr. de Cénival, « Transcription hiéroglyphique d’un
fragment du Mythe conservé a 'université de
Lille», CRIPEL 9, 1987, p. 55-70.

CENIVAL 1988

Fr. de Cénival, Le Mythe de I'ZEil du Soleil,
DemStud 9, Sommerhausen, 1988.

CHARPENTIER 1981

G. Charpentier, Recueil de matériaux épigraphiques
relatifs & la botanique de 'Egypte antique, Paris,
1981.

CHASSINAT 1912

E. Chassinat, «A propos de deux tableaux du mam-
misi d’'Edfou», BIFAO 10, 2010, p. 183-193.

CHASSINAT 1934-1935

E. Chassinat, Le temple de Dendara 1, Le Caire, 1934-
1935.

CHASSINAT 193§

E. Chassinat, Le temple de Dendara 1V, Le Caire, 1935.

Chassinat, Daumas 1972

E. Chassinat, Fr. Daumas, Le temple de Dendara V11,
Le Caire, 1972.

CHASSINAT, ROCHEMONTAIX 1895

E. Chassinat, M. de Rochemontaix, Le temple
d’Edfou 1, MMAF 10, Le Caire, 1895.

CHASSINAT, ROCHEMONTAIX 1929

E. Chassinat, M. de Rochemontaix, Le temple
d’Edfou IV, MMAF 21, Le Caire, 1929.

CHASSINAT, ROCHEMONTAIX 1930

E. Chassinat, M. de Rochemontaix, Le temple
d’Edfou V, MMAF 22, Le Caire, 1930.

CORTEGGIANT 2007

J.-P. Corteggiani, L’Egypte ancienne et ses dieux: dic-
tionnaire illustré, Paris, 2007.

CRANE 1999

E. Crane, The World History of Beckeeping and Honey
Hunting, New York, 1999.

Davies 1973

N. de Garis Davies, 7he Tomb of Rekh-Mi-Ré at
Thebes 11, MMAEE 11, New York, 1973.

DERCHAIN 1959

Ph. Derchain, «Le Papyrus Salt 825 (B.M. 10051)
et la cosmologie égyptienne», BIFAO 58, 1959,
p. 73-80.

DERCHAIN 1965a

Ph. Derchain, Le Papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel
pour la conservation de la vie en Egypte 1, Paris,
1965.

DEeRCHAIN 1965b

Ph. Derchain, Le Papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel
pour la conservation de la vie en Egypte 11, Paris,
1965.

DEeRCHAIN 1975

Ph. Derchain, « Sur le nom de Chou et sa fonction »,
RAE 27, 1975, p. 110-116.

11y

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118

BIFAO 116 (2017), p. 97-122 )
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026

DUMICHEN 1885

J. Diimichen, Geographische Inschriften 111, RdM s,
Leipzig, 188s.

ERICHSEN 1933

W. Erichsen, Papyrus Harris I, BiAeg s, Bruxelles,
1933.

ErMAN 19012

A. Erman, Hieratische Papyrus au den kiniglichen
Museen zu Berlin, HPKMB 1, Leipzig, 1901.

ErMaN 1901b

A. Erman, Zauberspriiche fiir mutter und kind, aus
dem papyrus 3027 des Berliner museums, AAWB,
Berlin, 1901.

FAULKNER 1964

R.O. Faulkner, «Some Notes on the God Shu»,
JEOL 18, 1964, p. 266-270.

FrANDSEN 1986

P]J. Frandsen, LA VI, 1986, s.v. « Tabu», col. 135-142.

FRANDSEN 1989

PJ. Frandsen, «Bwr — Divine Kingship and
Grammar» in S. Schoske (éd.), Akten des vierten
Internationalen Agyptologen Kongresses Miinchen
1985 111. Linguistik, Philologie, Religion, BSAK 3,
Hambourg, 1989, p. 151-158.

FRANDSEN 1998

PJ. Frandsen, « On the Avoidance of Certain Forms
of Loud Voices and Access to the Sacred» in
W. Clarisse, A. Schoors, H. Willems (éd.),
Egyptian Religion: the Last Thousand Years. Studies
Dedicated to the Memory of Jan Quacgebeur,
OLA 85, Louvain, 1998, p. 975-1000.

FRANDSEN 1999

PJ. Frandsen, «On Fear of Death and the Three
BWTs Connected with Hathor» iz E. Teeter,
J.A. Larson (éd.), Gold of Praise. Studlies on
Ancient Egypt in Honor of E.E Wente, SAOC 58,
Chicago, 1999, p. 131-148.

FRANDSEN 2000

PJ. Frandsen, « On the Origin of the Notion of Evil
in Ancient Egypt», GottMitz 179, 2000, p. 9-34.

Julie Lafont

BIFAO en ligne

JULIE LAFONT

FRANDSEN 2001

PJ. Frandsen, « Bw.z in the Body» in H. Willems
(éd.), Social Aspects of Funerary Culture in the
Egyptian Old and Middle Kingdoms, OLA 103,
Louvain, 2001, p. 141-174.

FRANDSEN 2002-2003

PJ. Frandsen, «Le fruit défendu dans I'Egypte
Ancienne», BSEG 25, 2002-2003, p. 57-74-

FRANDSEN 2006

PJ. Frandsen, « The Bitter Honey at Dendara» in
E. Czerny, I. Hein, H. Hunger (éd.), Timelines.
Studlies in Honour of M. Bietak 111, OLA 149,
Louvain, 2006, p. 197-201.

FRANDSEN 2010

PJ. Frandsen, « Durkheim’s Dichotomy Sacred:
Profane and the Egyptian Category bwt» in
Z.Hawass, ]. H. Wegner (éd.), Millions of Jubilees.
Studies in Honor of D.R Silverman, CASAE 39,1,
Le Caire, 2010, p. 149-174.

GABOLDE 2009

M. Gabolde, «Egyptien SdH, grec oivéueht et
uelritng, latin mulsum, grec d'Egypte otdypa:
la méme ivresse?» in 1. Régen, Fr. Servajean
(éd.), Verba Manent. Recueil d’études dédiées
a D. Meeks 1, CENIM 2, Montpellier, 2009,
p- 159-163.

(GARDINER 1937

A H. Gardiner, Late-Egyptian Miscellanies, BiAeg 7,
Bruxelles, 1937.

(GARDINER 1947

A.H. Gardiner, Ancient Egyptian Onomastica 11,
Londres, 1947.

(GAUTHIER 19312

H. Gauthier, Les fétes du diew Min, RAPH 2, Le
Caire, 1931.

GAUTHIER 1931b

H. Gauthier, Le personnel du diew Min, RAPH 3,
Le Caire, 1931.

GENNEP 2011

A. van Gennep, Les rites de passage, Paris, 2011.

GOYON 1972

J.-CL. Goyon, Rituels funéraires de l'ancienne Egypte,
LAPO 4, Paris, 1972.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE

GRANDET 1994a

P. Grandet, Le Papyrus Harris I 1, BiEtud 109,1,
Le Caire, 1994.

GRANDET 1994b

P. Grandet, Le Papyrus Harris I 2, BiEtud 109,2,
Le Caire, 1994.

GRIMM 1994

A. Grimm, Die aliigyptischen Festkalender in den
Tempeln der griechisch-romischen Epoche, AAT 15,
Wiesbaden, 1994.

GUILHOU 2005

N. Guilhou, «Aspects de I'univers végétal dans les
Textes des Pyramides IV-VI» in S.H. Aufrére
(éd.), Encyclopédie religieuse de l'univers végéral 111,
OrMonsp 15, Montpellier, 2005, p. 285-306.

Hawxkins 1982

E. Hawkins, Select Papyri in the Hieratic Character
Jfrom the Collections of the British Museum with
Preparatory Remarks, Wiesbaden, 1982.

Husson 1977

C. Husson, Loffrande du miroir dans les temples
égyptiens de ['époque gréco-romaine, Lyon, 1977.

INncoNNU-BoCQUILLON 2001

D. Inconnu-Bocquillon, Le mythe de la Déesse loin-
taine & Philae, BiEtud 132, Le Caire, 2001.

JaNort 2000

Fr. Janot, «Les pastilles dorées de Ré: une écape
vers 'immortalité», Vesalius 6,1, 2000, p. 32-37.

JeaN, LOYRETTE 2010

R.-A. Jean, A.-M. Loyrette, La mére, lenfant et le lait
en Egypte ancienne, Kubaba 16, Lisbonne, 2010.

JUNKER 1911

H. Junker, Der Auszug der Hathor-Téfnut aus Nubien,
AAWB 3, Berlin, 1911.

KOROSTOVSTEV 1947

M. Korostovstev, «Stéle de Ramsés IV [JE 48831] »,
BIFAO 45, 1947, p. 155-175.

Larr 1997

G. Lapp, The Papyrus of Nu (BM EA 10477),
CBDBM 1, Londres, 1997.

LEerrz 1994

Chr. Leitz, Tagewihlerei. Das Buch und verwandte
Texte, AgAbh 55, Wiesbaden, 1994.

LerTz 2014

Chr. Leitz, Die Gaumonographien in Edfu und ibhre
Papyrusvarianten Soubassementstudien 111, SSR 9,
Wiesbaden, 2014.

LEvI-STRAUSS 1962

Cl. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris, 1962.

LEvi-STRAUSS 1967

Cl. Lévi-Strauss, Du miel aux cendres, Mythologiques
2, Paris, 1967.

Lo6rEZ 1980

J. Lépez, Ostraca Ileratici N. 57093-57319, Catalogue
del Museo Egizio di Torino 111,2, 2¢ série, Milan,
1980.

Lorrton 1993

D. Lorton, « God’s Beneficent Creation: Coffin Texts
Spell 1130, the Instructions for Merikare, and
the Great Hymn to the Aton», SAK 20, 1993,
p. 125-155.

MARCHENAY 2007

Ph. Marchenay, Lhomme, ['abeille et le miel, Paris,
2007.

MARIETTE 1870a

A. Mariette, Dendérah. Description générale du grand
temple de cette ville 1, Paris, 1870.

MARIETTE 1870b

A. Mariette, Dendérah. Description générale du grand
temple de cette ville 11, Paris, 1870.

MATHIEU 1996

B. Mathieu, La poésie amoureuse de 'Egypte ancienne.
Recherches sur un genre littéraire au Nouvel Empire,
BiEtud 115, Le Caire, 1996.

MATHIEU a paraitre

B. Mathieu, avec la participation de N. Guilhou,
A. Spahr, L'Univers des Textes des Pyramides.
Lexique commenté, Montpellier, A paraitre.

MEEKS 1973

D. Meeks, «Le nom du dauphin et le poisson de
Mendes», RAE 25, 1973, p. 209-216.

MEEeks, FAvARD-MEEKS 1993

D. Meeks, Chr. Favard-Meeks, La vie quotidienne
des dieux égypriens, Paris, 1993.

119

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120

MENU 2014

B. Menu, «Le role économique des dattes dans
I'Egypte du Nouvel Empire» in Z. Csabai,
T. Griill (éd.), Studies in Economic and Social
History of the Ancient Near East in Memory of
Péter Vargyas, ANEMS 2, 2014, p. 199-215.

MEURER 2002

G. Meurer, Die Feinde des Konigs in den
Pyramidentexten, OBO 189, Fribourg, 2002.

MILLER 1994

R.L. Miller, «+Ajs, Peganum harmala L.», BIFAO 94,
1994, P. 349-357.

MONTET 1950a

P. Montet, «Quelques prétres et fonctionnaires du
dieu Min», /NES 9, p. 18-27.

MONTET 1950b

P. Montet, «Le fruit défendu», Kémi 11, 1950,
p- 85-116.

MONTET 1952

P. Montet, « Dieux et prétres indésirables », RHR 141,2,
1952, p. 129-144.

MONTET 1961

P. Montet, Géographie de ['Egypte ancienne 11, Paris,
1961.

MONTET 1963

P. Montet, «Les fruits défendus et la confession des
péchés» in Les Sagesses du Proche-Orient ancien.
Collogue de Strasbourg 17-19 mai 1962, Paris, 1963,
p- 53-62.

MORET 1902

A. Moret, Le rituel du culte divin journalier en Egypte
daprés les papyrus de Berlin et les textes du temple
de Seti I & Abydos, AMG 14, Daris, 1902.

OsING 1998

J. Osing, Hieratische Papyri aus Tebtunis 1. The
Carlsberg papyri 2, CNI DPublications 17,
Copenhague, 1998.

OsinG, Rosati 1998

J. Osing, G. Rosati, Papyri Geroglifici ¢ leratici da
Tebtynis, Florence, 1998.

OUEREELLI 2008

M. Ouerfelli, Le sucre : production, commercialisation
et usages dans la Méditerranée médiévale, Leyde,
2008.

JULIE LAFONT

PARKER 1950

R.A. Parker, The Calendars of Ancient Egypt,
SAOC 26, Chicago, 1950.

PrLLAT 1986

Ch. Pellat, Cing calendriers égyptiens, TAEI 26, 1986.

PETERS-DESTERACT 2005

M. Peters-Destéract, Pain, biére et toutes bonnes
choses.... : Lalimentation dans IEgypte ancienne,
Monaco, 2005.

Prouma 2004

O. Pfouma, «A propos de Iabeille égyptienne et
des Textes des Sarcophages», CCE () 6, 2004,
p. 109-115.

PORCEDDU et al. 2008

S. Porceddu, L. Jetsu, T. Markkanen, ]. Toivari-
Viitala, «Evidence of Periodicity in Ancient
Egyptian Calendars of Lucky and Unlucky
Day», Cambridge Archaeological Journal 18,3,
2008, p. 327-339.

POSENER 1972

G. Posener, «Sur quelques erreurs dans les calen-
driers des jours fastes et néfastes», RdE 24, 1972,
p- 142-146.

Quack 2007

J.Fr. Quack, «Die Heimkehr der Goéttin» in
Fr. Hoffmann, J.Fr. Quack, Anthologie der
Demotischen Literatur, EQA 4, Berlin, 2007,
p- 195-230, 356-360..

QUACK 2011

J.Fr. Quack, «Beitrige zu einigen religiésen und
magischen Texte» in M. Collier, S. Snape (éd.),
Ramesside Studies in Honour of KA. Kitchen,
Bolton, 2011, p. 413-416.

QUIRKE 2001

St. Quirke, 7he Cult of Ri. Sun-Worship in Ancient
Egypt, Londres, 2001.

SAUNERON 1952

S. Sauneron, Le Rituel de [Embaumement,
P Boulaq III — P Louvre 5158, Le Caire, 1952.

SAUNERON 1962

S. Sauneron, Les fétes religieuses d’Esna aux derniers
siécles du paganisme, Esna s, Le Caire, 1962.

SAUNERON 1963

S. Sauneron, Le temple d’Esna 11, Le Caire, 1963.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CONSOMMATION ET PROSCRIPTION DU MIEL EN EGYPTE ANCIENNE

SCHOTT 1950

S. Schott, Aldigyptische Festdaten, AGSK 10,
Mayence, 1950.

SERVAJEAN 2003

Fr. Servajean, « Létoffe si.z et la régénération du
défunt», BIFAO 103, 2003, p. 439-457.

SPALINGER 1994

A.]. Spalinger, « Calendars: Real and Ideal» in
B.M. Bryan, D. Lorton (éd.), Essays in Egyprology
in Honor of H. Goedicke, San Antonio, 1994,
p. 297-308.

SPALINGER 1995

A.]. Spalinger, « Notes on the Ancient Egyptian
Calendars», Orientalia 64, 1995, p. 17-32.

SPIEGELBERG 1917

W. Spiegelberg, Der dgyptische Mythus vom
Sonnenauge (der Papyrus der Tierfabeln - »Kufi«),
Strasbourg, 1917.

TALLET 1995

P. Tallet, «Le shedeh: étude d’un procédé de vini-
fication en Egypte ancienne», BIFAO 95, 1995,
p. 459-492.

TALLET 2003

P Tallet, La cuisine des pharaons, Atles, 2003.

TALLET 2006

P. Tallet, A la table des pharaons: Gotts d’hier et
recettes d’aujourd’hui, Paris, 2006.

TALLET 2008

P. Tallet, « Une boisson destinée aux élites: le vin
en Egypte ancienne» iz J. Leclant, A. Vauchez,
M. Sartre (éd.), Pratiques et discours alimentaires
en Méditerranée de [Antiquité & la Renaissance,
Cabhiers de la villa Kerylos 19, 2008, p. 39-51.

TaLLET 2010

P. Tallet, « De livresse au dégrisement. A propos
d’un article récent sur le shedeh », GittMisz 227,
2010, p. 105-112.

TiRADRITTI 1997

Fr. Tiradritti, «“I Have Not Diverted my
Inundation”. Legitimacy and the Book of the
Dead in a Stela of Ramesses IV from Abydos» in
M.G. Amadasi Guzzo et al., Limpero ramesside.
Convegno internazionale in onore di S. Donadoni,
VicOr Cahier 1, Rome, 1997, p. 193-203.

TOPFER 2015

S. Topfer, Das Balsamierungsritual. Eine (Neu)-
Edition der Textkomposition Balsamierungsritual
(pBoulaq 3, pLouvre 5158, pDurham 1983.11 +
pSt. Petersburg 18128, SSR 13, Wiesbaden, 2015.

VARRY 2009

S. Varry, « Le miel d’apres “les éciquettes de jarres” »,
GRAFMA Bulletin 9-10, 2009, p. 67-101.

VERNUS 2005

P. Vernus, « Dauphin» in P. Vernus, J. Yoyotte,
Le bestiaire des pharaons, Paris, 2005, p. 240-242.

WEST 1969

St. West, « The Greek Version of the Legend of
Tefnue», JEA 55, 1969, p. 161-183.

YamazZAKT 2003

N. Yamazaki, Zauberspriiche fiir Mutter und Kind:
Papyrus Berlin 3027, Achet 2, Berlin, 2003.

BIFAO 116 (2017), p. 97-122  Julie Lafont
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 116 (2017), p. 97-122 Julie Lafont’
Consommation et proscription du miel en Egypte ancienne. Quand bj.t devient bw.t
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

