
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 114 (2015), p. 397-418

Laure Pantalacci

Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 114 - 2014

* Mission Ifao-univ. Lumière Lyon 2-UMR 
S 189 HiSoMA. La fouille du mammisi 
est dirigée par Cédric Gobeil (égypto-
logue, Ifao) ; Vincent Chollier (docto-
rant, Lyon 2) assure la documentation 
graphique du matériel, Samuel Louvion 
(architecte, DPLG, Lille) l’étude archi-
tecturale, Damien Laisney (USR 3439, 
MOM) les relevés topographiques. 
Les photographies de cet article sont 

d’Ihab Ibrahim (Ifao), les encrages de 
Vincent Chollier. Que tous soient remer-
ciés de leur engagement dans ce projet.
	Mes remerciements s’adressent égale-
ment à C. Gobeil pour sa relecture, à 
L. Coulon et au referee anonyme pour 
leurs indications bibliographiques, à 
Cl. Traunecker pour ses suggestions 
heuristiques et références.

	 1	 Les numéros des blocs corres-
pondent à l’inventaire enregistré sous 
forme de base de données durant la 
fouille ; une photo de ce linteau a été 
publiée dans le Rapport d’activité de l’Ifao 
2011-2012, 2012 (en ligne), p. 97, fig. 73.

En 2011,� la mission archéologique française de Coptos* a débuté le nettoyage d’une zone 
	signalée par la présence d’un petit dallage relativement bien conservé, orienté nord-sud, 
	formant une surface de circulation rectangulaire de 4,60 m sur 2,25 m. Ce dallage se 

trouve tout proche de la portion nord du mur hellénistique arasé ceignant le temenos du grand 
temple de la ville, dédié à Min et Isis. L’hypothèse initiale d’interprétation de ces vestiges était 
d’y reconnaître une porte perçant l’enceinte hellénistique selon un axe sud-nord. Les dégage-
ments ont rapidement montré qu’il s’agit en fait d’une construction indépendante, sans aucun 
rapport avec l’enceinte.

Un mammisi de Ptolémée IV

Dès le début des travaux, à proximité immédiate du dallage mentionné, a pu être étudié 
un linteau de grès fin (inv. 559) appartenant à une porte monumentale 1. Décoré sur trois de 
ses faces, il gisait non loin de son emplacement d’origine. Sa face extérieure est partagée en 

Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator  
au mammisi de Coptos

laure pantalacci

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 398	 laure pantalacci

	 2	 La titulature de Ptolémée  IV 
Philopator ne présente pratiquement 
pas de variations dans les inscriptions de 
la vallée du Nil : J. Hallof, Schreibungen 
der Pharaonennamen in den Ritualszenen 
der Tempel der griechisch-römischen Zeit 
Ägyptens, Part 1: Die griechischen Könige, 
SRaT 4/1, 2010, p. 62-72.

	 3	 L’épithète est identique à celle 
de la légende lacunaire du jeune dieu 
allaité. Sur cette lecture de la séquence 
d’épithètes, voir Cl.  Traunecker, 
« Le panthéon du Ouadi Hammâmât », 
dans Autour de Coptos. Actes du colloque 
organisé au musée des Beaux-Arts de Lyon 
(17-18 mars 2000), Topoi Supplément 3, 
2002, p. 366-367.

	 4	 Le mot ˁnḫ-wȝs est un classique 
synonyme de jrṯt, le lait, dans ce type 
de scène : P. Wilson, Ptolemaic Lexicon, 
OLA 78, 1997, p. 198 ; Fr. Daumas, Les 
mammisis des temples égyptiens, Annales 
de l’université de Lyon. Troisième série 32, 
1958, p. 204.

deux scènes symétriques et montre une double Isis allaitante, suivie à gauche de Nekhbet, à 
droite de Nephthys qui assurent sa protection (fig. 1 a-b). La scène de droite est incomplète, le 
roi a disparu ; à gauche, il offre les deux vases à lait. L’identité de tous les personnages encore 
visibles est conservée.

Scène gauche

•	 Légende du roi
Nb tȝwy (jwˁ nṯrwy mnḫwy stp n Ptḥ wsr-kȝ-Rˁ sḫm ˁnḫ n Jmn), nb ḫˁw (Ptwlmys ˁnḫ ḏt 
mry ȝst)/
Le maître des deux terres (héritier des deux dieux évergètes, élu de Ptah, Ouserkarê, image vivante 
d’Amon)/, maître des couronnes (Ptolémée vivant éternellement, aimé d’Isis)/ 2

•	 Légende de l’enfant divin
Ḥr-p3-ẖrd ˁȝ wr [...]
Harpocrate le Grand, l’Ancien [...]

•	 Légende de la première déesse
Ḏd-mdw jn ȝst wrt mwt-nṯr nbt pr-mst nbt pt [ḥnwt] nṯrw nbw
Paroles à dire par Isis la Grande, la mère divine, maîtresse du mammisi, maîtresse du ciel, 
souveraine de tous les dieux.

•	 Légende de la seconde déesse 
Ḏd-mdw jn Nḫbt ḥḏt Nḫn nbt pt [...] : mḥ.n[.j ...]
Paroles à dire par Nekhbet, la Blanche de Nékhen, maîtresse du ciel […] : « J’ai rempli […] »

•	 Colonne marginale 
Ḥr-p3-ẖrd ˁȝ wr tpy n Jmn dj.f ˁnḫ-wȝs n nswt-bjty [...]
Harpocrate le Grand, l’Ancien, premier né d’Amon 3, puisse-t-il donner la « vie-prospérité 4 » au 
roi de Haute et Basse-Égypte […]

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 399

Scène droite

•	 Légende de la seconde déesse
Ḏd-mdw jn Nbt-ḥwt snt nṯr nbt pt : dj.j n[.k ...].
Paroles à dire par Nephthys, la sœur divine, maîtresse du ciel : « Je [te] donne […]. »

•	 Colonne marginale
Ḥr-s3-3st jwˁ mnḫ n Wnn-nfr dj.f snb n s3 R’ (Ptw[lmys)]
Harsiésis, l’héritier efficient d’Ounnéfer, puisse-t-il donner la santé au fils de Rê (Pto[lémée])/.

Fig. 1 a-b.  Linteau 559, face extérieure (sud). © Mission Coptos, Vincent Chollier.

1 a.  © Ifao, Ihab Ibrahim.

1 b. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 400	 laure pantalacci

	 5	 L. Pantalacci, Cl. Traunecker, 
Le temple d’El-Qal‘a I, Relevés des scènes 
et des textes : sanctuaire central, sanctuaire 
nord, salle des offrandes, 1 à 112, 1990, 
Temple d’El-Qal‘a 1, p. 10 (nos de scènes 
cités pour la répartition Amon/Osiris à 
intervertir, voir M. Gabolde, « Amon à 
Coptos », dans Autour de Coptos, actes du 
colloque organisé au musée des Beaux-Arts 
de Lyon, 17-18 mars 2000, Lyon, Paris, 2002, 
p. 125) ; id., Le temple d’El-Qal‘a II, Relevé 
des scènes et des textes : couloir mystérieux, 
cour du “Nouvel An”, Ouabet, Per-nou, 
Per-our, Petit vestibule. 113-294, Temple 
d’El-Qal‘a 2, 1998, p. 3 ; Cl. Traunecker, 
« Lessons from the Upper Egyptian 
Temple of El-Qal‘a », dans St. Quirke 
(éd.), The Temple in Ancient Egypt. New 
Discoveries and Recent Research, Londres, 
1997, p. 171-172.

	 6	 Sur les rapports entre ces deux 
divinités, A. Forgeau, Horus-fils-d’Isis : 
la jeunesse d’un dieu, BdE  150, 2010, 
p. 305-309, 337, 361-362, 379-380. À la 
différence de notre linteau, à el-Qal‘a 
Harsiésis n’est pas représenté en enfant : 
L. Pantalacci, Cl. Traunecker, op. cit., 
sc. 111 ; M. Gabolde, op. cit., sc. 207.
	 7	 Ce n’est plus le cas dans le pro-
gramme décoratif d’el-Qal‘a, où les 
systèmes fonctionnels sont identiques 
mais les identités des divinités varient : 
L.  Pantalacci, Cl.  Traunecker, 
Le temple d’El-Qal‘a I, Relevés des scènes 
et des textes : sanctuaire central, sanctuaire 
nord, salle des offrandes, 1 à 112, 1990, 
Temple d’El-Qal‘a 1, p. 11-13.

	 8	 Sur cette épithète du vautour, voir 
P. Wilson, op.  cit., p.  1195 ; LGG VII, 
p. 539-540, propose aussi la traduction 
« qui tend l’arc ». L’expression reste mal 
comprise, comme le souligne V. Rondot 
(« Le naos de Domitien, Toutou et 
les sept flèches », BIFAO  90, 1990, 
p. 329-330, n. bb). Elle s’applique à des 
divinités protectrices du roi, le plus sou-
vent sous forme de vautour, parfois de 
cobra, notamment l’une de celles qui 
veillent sur l’entrée du mammisi : voir 
par ex. Fr. Daumas, Les Mammisis de 
Dendara, Dendara, 1959, p. 93,6, pl. 56 ; 
aussi à Ermant, LD IV, pl. 60 a-b, droite.

Les deux scènes présentent deux formes du dieu-enfant symétriques, mais nettement dif-
férenciées par leurs noms et leurs épithètes, la première en lien avec Amon, la seconde avec Isis 
et Osiris. Un système théologique dualiste assez voisin avait déjà été observé et commenté dans 
le petit temple périphérique d’El-Qal‘a, situé à moins d’un km au nord de Coptos, et décoré 
entre le règne d’Auguste et celui de Claude 5. Le linteau 559 montre que le schéma théologique 
du double dieu-enfant a été mis en jeu à Coptos beaucoup plus tôt que les sources locales 
ne permettaient jusqu’ici de le penser. Y figure comme alter ego d’Harpocrate Harsiésis, un 
dieu-fils plus ancien qu’Harpocrate, que ce dernier évince progressivement du panthéon vers 
la fin du premier millénaire 6. Ce dédoublement s’accompagne d’une duplication du couple 
de déesses maternelles, dans laquelle Isis garde ici un rôle prépondérant 7.

Le soffite est décoré d’un vautour planant, dont une partie de la légende est conservée (fig. 2) :

[Nḫbt] ḥḏt Nḫn dmȝt pḏwt ḥryt-ṭp n Rˁ ir(t) mkt n Ḥr s3 wsjr dj.s snb nb [...]
Nekhbet, la Blanche de Nékhen, qui lie ensemble les arcs 8, uraeus de Rê, qui fait la protection 
d’Horus fils d’Osiris : puisse-t-elle donner toute santé […].

Le décor de la face intérieure est centré sur la représentation d’un Harpocrate à couronne 
amonienne assis sur un lotus, identifié comme nswt-bjty Ḥr-p3-ẖrd ˁȝ wr tpy n Jmn, « le roi de 
Haute et Basse-Égypte Harpocrate, le Grand, l’Ancien, le premier-né d’Amon » (fig. 3). L’enfant 
royal est flanqué de deux lions couchés au registre supérieur, surmontant deux génies-ḥḥ 
agenouillés, coiffés de disques solaires et tenant les tiges des années.

De part et d’autre de ces motifs, un texte conservé sur trois colonnes évoque la défense du 
dieu contre ses ennemis.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 401

Fig. 2 a-b.  Linteau 559, soffite. © Mission Coptos, Vincent Chollier.

Fig. 3 a-b.  Linteau 559, face intérieure (nord). © Mission Coptos, Vincent Chollier

2 a.  © Ifao, Ihab Ibrahim.

2 b.

3 a.  © Ifao, Ihab Ibrahim.

3 b

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 402	 laure pantalacci

	 9	 L’expression était précédée d’un 
autre terme dénotant l’obscurité dont 
il reste des traces du déterminatif, dans 
le registre de kkw, « les ténèbres ». Les 
temps nocturnes sont des moments forts 
de beaucoup de rituels osiriens ou mam-
misiaques et demandent une protection 
renforcée de la divinité : infra, n. 33.
	 10	 On voit le haut d’une plume et 
un élément recourbé, peut-être le reste 
d’un sceptre divin, ce qui permet de 
lire soit Mȝʿt, soit Šw. Sur la place de 
ce dernier dans les cultes coptites, en 

particulier dans l’enceinte sud du site, 
voir Cl. Traunecker, Coptos. Hommes 
et dieux sur le parvis de Geb, OLA 43, 
1992, p. 138.
	 11	 Sur l’offrande du lait à Horus mais 
aussi à Osiris dans les rites décadaires, 
cf. Fr.  Daumas, op.  cit., p.  175-206 ; 
H. Kockelmann, « Mammisi (Birth 
House) », dans W.  Wendrich (éd.), 
UCLA  Encyclopedia of Egyptology, 
Los Angeles, 2011, p. 5 (http://digital2.
library.ucla.edu/viewItem.do?ark=21198/
zz0026wfgr).

	 12	 Sur ce terme, voir Fr.  Daumas, 
op. cit., p. 513-514. Chr. Leitz (LGG II, 
p.  54-55) cite deux titres sacerdotaux 
abydéniens en rapport avec cette épi-
thète, qui signalent la réalité d’un culte à 
cette forme d’Isis. Voir aussi A. Forgeau, 
op. cit., p. 307-308.
	 13	 Étant donné les dimensions mo-
destes du sanctuaire, il n’y a aucune 
raison de penser qu’il n’aurait pas été 
achevé par son fondateur, d’autant plus 
si on situe cette construction vers le 
début du règne : infra.

Texte de gauche
[...]j ḫsf sbyw ḫsf sbyw ḫsf [...]jw.k ḫftyw ḫsf[...] tp wḫȝ [...]
[...] qui repousse les ennemis (bis), qui repousse [...], tu [...] les opposants, tu repousses […] 
chaque nuit (ou : au début de la nuit) […] 9.

Texte de droite
Ḥr-p3-ẖrd ˁȝ wr tpy n [Jmn ...] ȝwt-jb? ȝbḫ.n.k n[...].k m M3’t/Šw 10 [...]
Harpocrate le Grand, l’Ancien, le premier-né [d’Amon …] la joie. Tu t’es réuni à [...], tu […] ? 
Maât/Chou […].

La thématique iconographique de ce bloc est très cohérente. Centrée sur le dieu-fils, soleil 
juvénile émergeant du lotus, elle illustre sa confirmation dans ses prérogatives royales grâce à 
l’allaitement divin, et décrit son attachement à les défendre contre les ennemis. En particulier, 
la face externe s’inscrit dans un programme décoratif classique de mammisi, où l’offrande du 
lait à l’enfant tient une place primordiale 11. Y figure en outre l’épithète nbt pr-mst, « maîtresse 
de la Maison-de-la-naissance 12 », portée par Isis dans la scène droite. À  la lumière de ce 
faisceau d’indices, la fonction mammisiaque de ce petit monument ne semble pas douteuse. 
Hors de doute également est la date de sa décoration, donc très vraisemblablement aussi de sa 
construction, sous le règne de Ptolémée IV Philopator (221-204 av. J.-C.) 13.

Après le dégagement des couches de surface, très perturbées, qui représentent probablement 
les déblais d’activités archéologiques modernes, sont apparus autour du dallage déjà mentionné 
des niveaux de destruction riches en fragments décorés appartenant aux parois du monument. 
L’ensemble a été détruit avec acharnement, de sorte que la taille de la plupart des éléments 
décorés ne dépasse pas les quelques centimètres. Le hasard a voulu que l’un des plus gros 
blocs mis au jour permette d’identifier un thème tout à fait remarquable, que nous voudrions 
présenter ici en détail. Le monument sera ensuite replacé dans un contexte topographique et 
historique plus général.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 403

	 14	 Couche  122 ; sur cette nomen-
clature et le contexte stratigraphique 

général, voir le Rapport d’activité de 
l’Ifao 2011-2012, 2012, (en ligne), p. 95-96.

Les sept Hathors et les oiseaux-bas

La face décorée du bloc de grès 615 mesure 46 cm de largeur sur 17 cm de hauteur, pour 
une épaisseur de 42 cm (fig. 4). Il s’agit de l’angle supérieur gauche d’un bloc, qui était pris 
dans une couche de destruction 14. On y voit trois oiseaux à tête humaine dépeints en plein 
vol, les ailes étendues de part et d’autre du corps. La pierre est cassée au niveau de leurs pattes. 
La polychromie, vive, est assez bien conservée : bleu et rouge, sur un fond sombre. Les visages 
humains sont surmontés d’une courte perruque ronde. Ils sont accompagnés des légendes 
suivantes :

– nbt Qjs, « La maîtresse de Cusae » ;
– nbt Ḥwt-nn-nswt, « La maîtresse d’Héracléopolis » ;
– nbt Tp-jḥt, « La maîtresse d’Atfih ».

Fig. 4 a-b.  Bloc 615, oiseaux-bas en vol. © Mission Coptos, Vincent Chollier.

4 a.  © Ifao, Ihab Ibrahim.

4 b

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 404	 laure pantalacci

	 15	 Sur ces localités hathoriques, 
S.  Allam, Beiträge zum Hathorkult 
(bis zum Ende des Mittleren Reiches), 
MÄS 4, 1963, p. 23-38, 92-93 ; M. Gamal 
al-Din Mokhtār, Ihnâsya el-Medina 
(Herakleopolis Magna): its Importance 
and its Role in Pharaonic History, BdE 40, 
1983, p. 180-183. Sur les listes de villes 
d’Hathor en général, au sein des litanies 
de Thèbes la Victorieuse, voir W. Helck, 
« Ritualszenen in Karnak », MDAIK 23, 
1968, p. 117-137 ; Fr. Daumas, LÄ II, 1977, 
col. 1024, s. v. « Hathor ». 
	 16	 Notre motif s’apparente à la repré-
sentation du ba en vol près de la tombe 
et du défunt, connue par les papyrus 
funéraires à partir du Nouvel Empire : 
L.V. Zabkar, A Study of the Ba Concept 
in Ancient Egyptian Texts, SAOC 34, 1968, 
p. 143-149.
	 17	 Voir en dernier lieu J. Janak, « Ex-
tinction of Gods: Impact of Climatic 
Change on Religious Concepts », dans 
Sh. Gordin (éd.), Visualizing Knowledge 
and Creating Meaning in Ancient 

Writing Systems, Berliner Beiträge zum 
Vorderen Orient  23, 2013, p.  128-129 
(réf. Cl. Traunecker).
	 18	 Chr.  Desroches-Noblecourt, 
« Le ba de la divine Hathor », RevLouvre 
31/3, 1982, p. 188-198.
	 19	 Chr.  Desroches-Noblecourt, 
op. cit., p. 192 ; cite P. Posener-Kriéger, 
Les archives du temple funéraire de 
Néferirkarê-Kakaï : les papyrus d’Abousir, 
BdE 65/2, 1976, p. 554. On ne sait si 
cette effigie memphite ancienne avait 
une tête humaine ou était entièrement 
ornithomorphe.
	 20	 CT V, 21 d-e, CT VII, 242 l, cités par 
P. Posener-Kriéger (op. cit., p. 555-556).
	 21	 P. Posener-Kriéger, op. cit., p. 555, 
fig. 35 ; Chr. Desroches-Noblecourt, 
op. cit., p. 192-193. D’après cet auteur, ce 
serait la plus ancienne représentation de 
ce type connue, datant de Séthi Ier.
	 22	 J.  Vercoutter, « Tôd (1946-
1949). Rapport succinct des fouilles », 
BIFAO 50, 1950, pl. IX, 4.

	 23	 S. Cauville, « Les statues cultuelles 
de Dendera d’après les inscriptions pa-
riétales », BIFAO 87, 1987, p. 76-77. 
	 24	 Ibid., p. 88.
	 25	 Ibid., p. 77-79. Une statuette frag-
mentaire de la collection du Brooklyn 
Museum confirme l’existence en ronde-
bosse de cette intéressante iconographie : 
Brooklyn 53.78, en stéatite noire, hau-
teur de la tête (seule conservée) 9,7 cm, 
signalée par P.  Posener-Kriéger, 
op. cit., p. 555 n. 4. L’objet est daté du 
ier s. av. J.-C. : J.D. Cooney, Five Years 
of Collecting Egyptian Art, 1951-1956: 
Catalogue of an Exhibition Held at the 
Brooklyn Museum, 11 December 1956 to 
17 March 1957, Brooklyn, 1956, p.  18 
no 20, pl.  38 (http://babel.hathitrust.
org/cgi/pt?id=mdp.39015004889732;vi
ew=1up;seq=32, http://babel.hathitrust.
org/cgi/pt?id=mdp.39015004889732;vi
ew=1up;seq=116).

Ces trois villes sont bien connues comme lieux de culte traditionnels d’Hathor 15. 
La « maîtresse » de ces lieux ne peut donc être que cette déesse, qui est évoquée ici sous forme 
d’un oiseau. La séquence géographique conservée est centrée sur les provinces nord de la 
Haute-Égypte. Passant sans transition du quatorzième au vingtième nome, elle ne constitue 
pas une liste systématique des territoires, mais représente une sélection de centres cultuels 
hathoriques, sur laquelle nous reviendrons.

Les oiseaux en vol évoquent l’iconographie habituelle du ba, composante mobile de l’être 
divin ou humain 16. On s’accorde en général à y reconnaître un petit rapace, dont le corps 
est surmonté d’un visage humain 17. La représentation de la déesse Hathor sous forme d’un 
oiseau, entièrement ornithomorphe ou à tête humaine, est attestée mais peu courante. Un 
corpus de ce type de figurations a été établi par Chr. Desroches-Noblecourt à l’occasion de la 
publication d’une statue de faucon anthropocéphale posé debout, en bronze, probablement 
de Basse Époque, acquise par le Louvre dans les années 1980 (E 27207) 18. Cet objet confirme 
l’existence de statues cultuelles de déesse-faucon, déjà mentionnées dans la documentation 
memphite d’Ancien Empire 19 et les Textes des Cercueils, ces derniers associant nettement Hathor 
sous forme de faucon femelle au site de Dendara 20. Néanmoins, cette iconographie et ce type 
de statue hathoriques devaient être répandus au-delà de ce site et se rencontrent aussi dans 
d’autres villes : ainsi à Abydos au Nouvel Empire 21 et à Tôd à l’époque ptolémaïque 22. Dans 
les reliefs du temple de Dendara, l’image d’Hathor-oiseau à tête humaine représente toujours 
des statues du temple 23 ; des effigies d’Isis sont aussi figurées exactement sous la même forme 24. 
L’association entre la déesse et le rapace se manifeste encore à Dendara dans trois images 
originales, qui montrent une statue d’Hathor assise, la tête surmontée, en guise de couronne, 
d’un faucon à coiffure hathorique, les ailes éployées 25.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 405

	 26	 S. Cauville, op.  cit., p. 77, n.  1. 
Le seul contexte où l’oiseau soit désigné 
expressis verbis comme le ba d’Hathor est 
la frise géographique de la 2e chapelle 
osirienne de l’est : LGG II, p. 691.
	 27	 Exposé des différentes inter-
prétations par P.  Posener-Kriéger, 
op.  cit., p.  554-555. Parmi les tenants 
de la lecture de l’oiseau comme ba 
divin : Chr. Desroches-Noblecourt, 
op.cit. ; Fr. Daumas, « Les propylées du 
temple d’Hathor à Philae », ZÄS  95, 
1968, p.  11, n. 78 (jeu de signes et de 
sons entre bȝ et Bwgm) ; id., Dendara 
et le temple d’Hathor, RAPH 29, 1969, 
p. 60. Toute l’ambiguïté de certains pas-
sages (e.g. Dendara I, 45, 16-18) tient à la 
lecture du signe  (G 201), qui peut 
être lu bȝ ou bjk : Valeurs phonétiques 
des signes hiéroglyphiques d’époque gréco-
romaine II, Or.Monsp. 4/2, 1988, p. 312, 
no 423-425.
	 28	 M. Rochholz, Schöpfung, Feind-
vernichtung, Regeneration: Untersuchun-
gen zum Symbolgehalt der machtgeladenen 

Zahl 7 im alten Ägypten, ÄAT 56, 2002, 
p. 102-103 (réf. L. Coulon).
	 29	 Pour des figures ornithomorphes 
représentant les quarante-deux nomes 
d’Égypte, on peut se reporter aux séries 
de Kôm Ombo (J. de Morgan, Kom 
Ombo I, 327, 327 bis = A. Gutbub, Textes 
fondamentaux de la théologie de Kom 
Ombo, BdE  47, 1973, p.  384-394) et 
de Dendara (Dendara X/1, p.  154-161 ; 
Dendara X/2, pl. 49-53, 75-79 : chapelle 
osirienne de l’Est no 2, frise et bandeau 
de la frise). Dans ce dernier cas, les 
discours associés aux figures les iden-
tifient expressément comme les bas des 
divinités poliades.
	 30	 LGG II, p. 774. 
	 31	 M.  Rochholz, loc.  cit. ; 
J.-C.  Goyon, Les dieux-gardiens et 
la genèse des temples d’après les textes 
égyptiens de l’époque gréco-romaine : les 
soixante d’Edfou et les soixante-dix-sept de 
Pharbaethos, BdE 93, 1985, p. 185-188, en 
particulier p. 187, n. 8. Les sept faucons 
protègent aussi les vivants en agissant 

contre le poison, d’après deux textes 
magiques du Nouvel Empire qui citent 
« Les sept faucons qui sont à la proue de 
la barque de Rê » ou « Les sept faucons 
créés par Ptah comme primordiaux des 
2 terres » (LGG II, op. cit.). Dans le cadre 
d’un mammisi, symbolisant le fourré 
de Chemmis où Horus en bas âge était 
exposé aux animaux venimeux, leur pré-
sence est particulièrement appropriée. 
Voir aussi nos remarques sur le scorpion, 
infra, n. 70-71.
	 32	 LGG  II, loc.  cit. ; Edfou  I, 296,1. 
À Esna, ces bas divins sont spécialement 
préposés à la veillée d’Osiris et à sa sauve-
garde pendant la nuit de veille de la fête 
de Prendre la houlette : Esna V, p. 351-352 
= Esna  III, no  197, 24 ; J.-Cl. Goyon, 
loc. cit.
	 33	 Chr.  Thiers, Y.  Volokhine, 
Ermant  I. Les cryptes du temple ptolé-
maïque, MIFAO  124, 2005, p.  74-75 
(réf. signalée par le referee).

Somme toute, le corpus des Hathors-Isis faucons femelles ou associées au faucon couvre une 
très longue période, mais reste bien restreint. En même temps il est très cohérent, renvoyant 
presque toujours à des statues cultuelles. Et la quasi-totalité de ces différentes attestations ont 
en commun, sans ambiguïté, le fait de représenter la déesse elle-même sous forme de faucon. 
À Dendara, les légendes associées à ces figures en témoignent clairement, en les désignant d’un 
nom ou d’une épithète divine, employant parfois le mot bjkt mais jamais celui de bȝ 26. Il n’est 
donc pas certain que l’on soit fondé à reconnaître dans ces oiseaux anthropocéphales le ba 
divin, comme l’ont fait sans hésiter plusieurs auteurs 27. On peut néanmoins souligner que le 
signe  (G 201), quelle qu’en ait été la réalisation phonétique, évoque visuellement la notion 
de ba et a certainement été choisi, de préférence à d’autres, pour enrichir de connotations 
particulières la mention du nom divin.

Notre cas est sensiblement différent. Tout d’abord, il est probable qu’il faille donner aux 
représentations de groupes une autre valeur qu’à l’effigie divine singulière analysée précédem-
ment. Au pluriel, il s’agit bien de bas des dieux et non des divinités elles-mêmes (voir supra, 
n. 27). La représentation de ces bas divins sous forme de collèges, d’importance et d’apparence 
variées, connaît un certain succès dans les textes et scènes des temples hellénistiques et romains. 
Deux assemblages iconographiques y sont attestés, les groupes de sept bas représentant le prin-
cipe actif, voire défensif, d’une seule et même divinité 28, et les longues séries de bas figurant 
les dieux locaux des territoires de Haute et Basse-Égypte 29. Dès le Nouvel Empire, des textes 
funéraires ou magiques font référence aux sept faucons-bjk 30 et à leur fonction de gardiens, 
en particulier de gardien du mort 31. On les retrouve dans les temples tardifs ; à Edfou et Esna, 
ils sont les ḏȝjsw ou propos créateurs de Mehet-ouret 32, voisinant avec Thot et naviguant dans 
la barque du dieu solaire. À Ermant, ils sont les enfants de Ptah 33. À la différence des séries 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 406	 laure pantalacci

	 34	 Voir à Edfou les sept bas anthro-
pomorphes hiéracocéphales d’Horus 
de Béhédet (Edfou  IV, 384, 18-385, 2, 
pl. 107). En revanche, une grande variété 
règne dans la frise géographique des bas 
divins, ailes étendues dans l’attitude de 
la protection, dans l’une des chapelles 
osiriennes de Dendara (supra, n.  30) : 
ils présentent soit des visages humains, 
soit des têtes animales, et des couronnes 
variées.
	 35	 Scènes du réveil d’Osiris survolé 
par Isis-milan : Dendara X/2, pl. 105-107, 
134-136 (chapelle osirienne est no  3, 
3e registre) ; pl. 237, 239, 253, 257 (cha-
pelle osirienne ouest no 3, 2e registre). Les 
affinités iconographiques entre chapelles 
osiriennes de Dendara et répertoire 
mammisiaque sont multiples.

	 36	 Voir la longue notice de P. Wilson, 
op. cit., p. 1244-1245, s. v. « ḏrty ».
	 37	 Fr.  Daumas, Les mammisis de 
Dendera, Dendara, 1959, p.  265-267. 
À Edfou, c’est la venue du « scarabée 
ailé vénérable » dans le mammisi qui 
est mise en lien avec l’union du ba à la 
statue divine (Chr. Thiers, Ann.EPHE, 
Sciences religieuses  115, 2006-2007, 
p. 94). Pour illustrer le culte aux sta-
tues, J. Assmann (Ägypten: Theologie und 
Frömmigkeit einer frühen Hochkultur, 
Kohlhammer Urban-Taschenbücher 366, 
1984, p.  52-56) note la pertinence du 
concept de descensio, illustré par cette 
image de l’être ailé qui descend s’unir 
à la statue du dieu comme au corps 
du défunt (réf. L. Coulon). Voir dans 
le même sens, à propos des bas divins 

de Kôm Ombo, les commentaires de 
A. Gutbub, op. cit., p. 391-393.
	 38	 G.M. Ebers, L’Égypte : du Caire 
à Philæ, Paris, 1881, p.  338 ; cité par 
R. Mond, H. Myers, The Bucheum I, 
EES Memoir 41, 1934, p. 25 ; « l’entre-
preneur grossier » qui a fait démon-
ter le mammisi en 1861 ou 1862, est 
Charles-François Gallois, qui a implanté 
la sucrerie de canne de cette ville (http://
sucrerie-francieres.pagesperso-orange.
fr/Pages2013/Sucrerie_Francieres/
Dirigeants.htm). Pour la publication 
en cours des monuments ptolémaïques 
d’Ermant par Chr. Thiers, voir : http://
www.montpellier-egyptologie.fr/ermant.

plus longues, ces septuors sont représentés uniformément comme des êtres anthropomorphes 
hiéracocéphales 34 et c’est collectivement qu’ils incarnent l’action de la divinité.

En second lieu, il faut relever la position dynamique des oiseaux en vol : elle se différencie 
nettement de la statique majestueuse des effigies d’Hathor ou Isis, pour évoquer plutôt les 
images du ba du défunt volant près de la tombe (supra, n. 12). Voir dans ces oiseaux des images 
d’Hathor elle-même est donc difficile. En outre, l’absence de toute coiffe féminine hathorique, 
et la perruque ronde, plutôt masculine, des trois oiseaux, les démarquent nettement des effigies 
d’Isis ou Hathor en faucon femelle.

À la lumière de ces remarques, on considère donc que le décorateur a effectivement voulu 
figurer non pas les Hathors elles-mêmes, mais leurs bas. Puisqu’il n’y a pas assimilation entre 
le ba et la déesse, il faudrait donc voir dans ces bas des signes-mots et traduire les légendes par 
« Le ba de la maîtresse de Cusae, le ba de la maîtresse d’Héracléopolis, le ba de la maîtresse 
d’Atfih ».

À Dendara, nous avons vu que cette forme d’oiseau, quand elle est au singulier, est commune 
aux statues d’Hathor et d’Isis. Ainsi la représentation d’Hathor-bjkt facilite-t-elle également 
son assimilation à Isis. L’épouse de Min-Osiris, la mère du petit Harpocrate, est souvent 
représentée sous forme du milan-ḏrt, en particulier dans les scènes de réanimation d’Osiris 35. 
À Ermant, dans un texte qui accompagne deux groupes de rapaces identiques, les uns sont 
définis comme des bjkwt ou faucons, les autres comme des ḏrwt ou ḏrtyw (fig. 5), des milans, 
confirmant que les deux termes sont synonymes 36. Cette image ailée a donc pu apparaître 
aux décorateurs coptites comme une référence particulièrement bien trouvée, à la fois à la 
théologie locale, avec des accents isiaques et osiriens, et au contexte cultuel du mammisi, lieu 
de l’union théogamique du couple de dieux-parents 37.

Si la figure d’Hathor ou Isis en faucon femelle anthropocéphale reste rare, encore plus rare 
est la représentation de rapaces volant en groupe comme à Coptos : la seule autre occurrence 
que j’ai pu identifier ornait le sanctuaire du mammisi d’Ermant, décoré par Cléopâtre VII et 
Césarion, et détruit dans le milieu du xixe s. 38. Une frise d’oiseaux-bas y couronnait la scène 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 407

	 39	 Description de l’Égypte, Antiquités I, 
p. 427 : « En face de cette scène [Isis 
lactans, au-dessus de la porte] en est 
une autre plus simple, mais non moins 
intéressante : c’est Isis elle-même qui 
accouche d’Harpocrate, environnée de 
plusieurs femmes qui lui prêtent leur 
secours ; parmi elles on distingue une 
nourrice […] Le haut du tableau est 
occupé par quatorze éperviers à tête 
de femme, dont sept d’un côté et sept 

de l’autre, précédés d’un vautour qui 
a les pattes armées. Combien il est à 
regretter qu’un sujet aussi curieux, et 
qui n’a pas son analogue dans toutes 
les représentations égyptiennes dont 
nous ayons connaissance, n’ait pas 
été copié avec toutes ses inscriptions 
hiéroglyphiques ! ». Ce « sujet curieux » 
a pourtant échappé à la recension de 
B. Porter et R. Moss (PM V, p. 155-156).

	 40	 J.-Fr.  Champollion, Monu-
ments de l’Égypte et de la Nubie, vol. II, 
pl. CXLV, sept. 3, attribuée du reste de 
façon erronée par l’auteur au « temple 
au nord d’Esné », Kom el-Deir, temple 
lui aussi détruit au xixe s. : Esna I, 1959, 
p. 29.
	 41	 LD IV, Text p. 11 et pl. 60 a.
	 42	 On a ainsi de nouveau un collège 
de sept déesses maternelles autour de 
l’enfant divin. 

principale du mur est du sanctuaire : la naissance du dieu solaire. La scène d’accouchement 
est figurée de façon très originale et a attiré l’attention des visiteurs savants dès le passage de 
l’expédition de Bonaparte 39. Mais il faut ensuite attendre la publication de Champollion, 
Monuments de l’Égypte et de la Nubie, pour disposer d’une copie très partielle de la scène 40, 
qui ne retient que trois oiseaux dans la série droite, sans texte.

En définitive, le seul relevé complet dont j’ai connaissance est celui de Lepsius 41 (fig. 5) : 
lui a dessiné l’ensemble des deux séries de sept oiseaux, avec leurs textes, au-dessus de la scène 
d’accouchement qui groupe six déesses autour de la parturiente 42. Au-dessus du nouveau-né, 
dans l’axe de la scène, un scarabée ailé s’envole, en poussant le disque solaire. Sur le même axe, 
en haut de la scène, un faucon et un vautour affrontés séparent les deux groupes d’oiseaux qui 
volent à la rencontre les uns des autres.

Comparons cette scène hermontite unique avec celle de Coptos. Dans les légendes hiéro-
glyphiques, à Ermant les nomes de Cusae et Héracléopolis sont séparés par le quinzième nome, 
province du Lièvre ou hermopolite. À l’évidence, la séquence coptite Cusae-Héracléopolis-Atfih 
ne suit pas la même tradition. On a souligné l’importance de la coiffure pour la compréhen-
sion des figures ; or, les oiseaux d’Ermant portent la perruque féminine, les cornes et le disque 
solaire qui coiffent habituellement Hathor, marque distinctive que les décorateurs coptites 

Fig. 5.  La naissance de Harprê au mammisi d’Ermant (d’après LD IV, pl. 60 a).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 408	 laure pantalacci

	 43	 M. Rochholz, op. cit., p. 48, sou-
ligne que le mammisi d’Ermant serait le 
seul document du corpus à omettre à la 
fois Ḥwt-ḥr et Nbt devant le toponyme.
	 44	 M. Rochholz, op. cit., p. 44-49.
	 45	 Il en a rassemblé trente-huit 
attestations (M. Rochholz, op.  cit., 
p. 64-92) qui semblent avoir suscité un 
nouvel intérêt pour ce collège divin : 
C.  Spieser, « Meskhenet et les sept 
Hathors », dans M. Hennard Dutheil 
de la Rochère, V. Dasen (éd.), Des Fata 
aux fées : regards croisés de l’Antiquité à nos 
jours, Études de lettres 3-4, 2011, p. 63-92 ; 
A. Chauhan Field, « Goddesses Gone 
Wild: the Seven Hathors in the New 
Kingdom », dans H. Abd el-Gawad et al. 
(éd.), Current Research in Egyptology 2011. 
Proceedings of the Twelfth Annual Sym-
posium Durham University 2011, Oxford, 
2012, p. 48-54 (réf. signalée par le referee).

	 46	 S. Morenz (Untersuchungen zur 
Rolle des Schicksals in der ägyptischen 
Religion, Abhandlungen der sächsischen 
Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. 
Philosophisch-historische Klas 52/1, 1960, 
p.  33) voit dans les sept Hathors une 
vision post-amarnienne de la destinée.
	 47	 Fr. Daumas, op.  cit., p.  48, 103. 
Notons toutefois que dans un relief ten-
tyrite, la première des sept Hathors se 
trouve justement être Hathor elle-même, 
intégrée au groupe, mais reconnaissable 
à sa coiffure de faucon : Dendara VII, 
137, 3-9 et pl. 649-651 ; M. Rochholz, 
op. cit., p. 88, doc. 55.  
	 48	 Fr. Daumas, op.  cit., p. 415-418 ; 
D.  Meeks, Génies, anges et démons. 
Égypte, SourcOr 8, Paris, 1971, p. 41-42. 
Voir par exemple au mammisi d’Edfou 
(ibid., p. 32-33) le doublement du groupe 
en sept Hathors allaitantes et sept 

musiciennes : M. Rochholz, op.  cit., 
no 45, p. 78-79. Au temple d’Hathor 
à Deir el-Medina, en façade de la cha-
pelle centrale, le linteau est surmonté 
d’une frise de sept têtes d’Hathor, sans 
textes : P. Du Bourguet, Le temple de 
Deir al-Médîna, MIFAO  121, 2002, *1, 
p. 2, 283. On ne peut savoir si cette 
cette partie du décor anépigraphe, sur le 
linteau de la porte principale, fait partie 
du projet initial de Ptolémée IV ou de 
sa reprise par Ptolémée VI.
	 49	 Cette attribution est bien attestée 
dans deux textes littéraires bien connus 
du Nouvel Empire, le Conte des deux 
frères et le Prince prédestiné : G. Lefebvre, 
Romans et contes égyptiens de l’époque 
pharaonique. Traduction avec introduc-
tion, notices et commentaire, Paris, 1982, 
p. 118, n. 8.
	 50	 M. Rochholz, op. cit., p. 46.

ont négligée pour s’en tenir à la perruque ronde, courte, plutôt masculine. En outre, la série 
d’Ermant identifie les oiseaux par un toponyme seul, en omettant le substantif nbt 43, qui figure 
au contraire dans les trois légendes conservées au mammisi de Coptos. Cette particularité nous 
inciterait à lire la figure des oiseaux hermontites comme un idéogramme du nom d’Hathor, 
« L’Hathor de la ville X ». Quoi qu’il en soit, les groupes de sept oiseaux d’Ermant, associés 
à des villes hathoriques, renvoient incontestablement aux collèges divins de sept Hathors 44, 
tout comme leur parallèle coptite.

Le corpus des documents traitant de ce groupe divin a été récemment rassemblé et analysé 
par M. Rochholz 45. Dans cette solide tradition, bien attestée à partir de la période ramesside 
et durant tout le Ier millénaire 46, le mammisi d’Ermant était jusqu’à présent le seul à offrir une 
représentation sous forme d’oiseau des sept déesses, qui sont, dans toutes les autres figurations 
de ce populaire collège, de forme humaine 47. Le parallèle apporté par la documentation cop-
tite est donc intéressant car il témoigne que l’association iconographique des sept Hathors et 
des faucons était déjà établie à la fin du iiie s. av. J.-C. Maternelles, parfois allaitantes, le plus 
souvent musiciennes, les sept Hathors prennent soin de la mère et de l’enfant, en particulier 
au moment de la naissance ; elles sont des intervenantes classiques dans les mammisis, suivant 
Hathor-Isis et l’enfant divin 48. Leur rôle est de fixer la destinée du nouveau-né, et en particulier 
les conditions de sa mort 49. Elles forment un groupe à références géographiques multiples et 
variables. Comme le souligne M. Rochholz 50, l’un des rares points fixes des listes de toponymes 
accompagnant les Hathors est la mention constante d’Héracléopolis-Ḥwt-nn-nswt, ville de 
l’enfant royal par définition, qui vient assez régulièrement en cinquième position. Il faut rappeler 
que la plupart des listes identifiant un seul septuor mêlent des localités de Haute-Égypte et du 
Delta, selon des groupements théologiques liés au panthéon ou aux réseaux mythologiques 
locaux. Les variantes et hésitations sur les toponymes et leur séquence traduisent l’absence de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 409

	 51	 Fr. Daumas, op. cit., p. 415, n. 3.
	 52	 Ainsi Philä  I, 244-248, Philä  II, 
220-223 ; Dendara  VI, 14-17 (crypte 
sud 2), 118-119 (crypte ouest 2).
	 53	 Voir dans le même sens les 
remarques de Cl.  Traunecker (« Le 
soubassement de la porte du Netjery 
Chemâ à Coptos : sources, modèles 
et manipulations théologiques », dans 
A. Rickert, B. Ventker [éd.], Altägyptische 

Enzyklopädien: die Soubassements in 
den Tempeln der griechisch-römischen 
Zeit, Soubassements Studies I.1, Studien 
zur Spataegyptische Religion  7, 2014, 
p. 239-240).
	 54	 M. Rochholz, op. cit., p. 75-86, 
no  42 (Philä  II, 220-223), no  45 
(É.  Chassinat, Le Mammisi d’Edfou, 
MMAF  16, 1939, 32-33), no  48 
(Dendara VI, 14-17), no 53 (É. Chassinat, 

op. cit., 29-30), n° 54 (Fr. Daumas, op. cit., 
129, 10-130, 6).
	 55	 Philä  I, 244-248 (Ptolémée  VI) 
est une procession d’Hathors tambou-
rinaires vers Harsiésis et Isis ; dans le 
mammisi, les mêmes musiciennes se 
dirigent vers Isis et Hathor (Philä  II, 
220-3, daté de Ptolémée XII).
	 56	 Crypte sud 2 (Dendara VI, 14-17), 
et crypte ouest 2 (Dendara VI, 118-119).

traditions bien fixées 51 et l’artificialité de la composition. Les rares listes identiques proviennent 
en général d’un même site 52. À Dendara, la tradition varie d’une chapelle et d’une époque à 
l’autre, suggérant qu’il existait plusieurs textes sources – ou, plus probablement, aucun – et que 
chaque liste était compilée sur nouveaux frais 53. Autant la tradition collective de ce septuor de 
divinités protectrices est solide, autant leurs localisations individuelles sont fluctuantes. L’un 
des traits communs à la majorité des listes est la supériorité numérique de la Haute-Égypte : 
dans les listes intégralement conservées, le rapport entre toponymes de la Vallée et localités du 
Delta est régulièrement de cinq à deux 54. C’est bien compréhensible, puisque la quasi-totalité 
des sources conservées proviennent du sud.

Pour en revenir au fragment 615 de Coptos, la séquence Cusae-Héracléopolis-Atfih trouve 
des parallèles exacts dans des groupes à sept termes provenant de deux sites : Philae, avec deux 
listes dont l’une précisément dans le mammisi 55, et Dendara, avec deux textes des cryptes 56.

Ces rapprochements ouvrent la possibilité que notre bloc ait pu s’inscrire dans une séquence 
« classique » de sept déesses oiseaux regroupant Haute et Basse-Égypte. Mais si l’on considère le 
rapprochement étroit que suggère l’iconographie des oiseaux-bas entre Coptos et Ermant, une 
autre reconstruction est envisageable : la série coptite aurait pu comporter elle aussi deux fois 
sept oiseaux pour chaque moitié du Double-pays, le collège divin étant dupliqué pour épouser 
le schéma territorial bipartite de l’Égypte. Pour tester ces deux hypothèses de restitution, et 
replacer nos trois oiseaux en contexte avec une bonne probabilité, il convient maintenant de 
prendre en compte les données architecturales.

Le décor du mammisi de Coptos

Dans l’hypothèse minimale, on aurait un groupe unique de sept oiseaux, représentant des 
centres hathoriques de toute l’Égypte. L’ensemble seul formerait une frise d’environ 1,10 m 
de long. Si, selon le schéma hermontite, l’on imagine une scène avec deux séries affrontées de 
sept oiseaux-bas, on obtient une longueur d’environ 2,20 m.

Ces Hathors survolaient-elles une scène d’accouchement comparable à celle d’Ermant ? Rien, 
dans les fragments de décor préservés, ne permet de l’affirmer. Néanmoins, l’étroite relation 
des sept déesses avec l’instant précis de la naissance et la détermination de la destinée rend un 
tel contexte probable. Du reste, la scène de mise au monde de l’enfant royal et divin est l’un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 410	 laure pantalacci

	 57	 Fr. Daumas, LÄ II, 1977, col. 471, 
s. v. « Geburtshaus » ; ce critère a été re-
mis en question par O. Kaper, car il ne 
s’applique pas au sanctuaire, incontest-
ablement d’inspiration mammisiaque, 
d’Isment el-Kharab (« Pharaonic-Style 
Decoration in the Mammisi at Ismant 
el-Kharab: New Insights after the 1996-
1997 Field Season », dans C.  Hope, 
G. Bowen, Dakhleh Oasis Project: preli-
minary Reports on the 1994-1995 to 1998-
1999 Field Seasons, Dakhleh Oasis Project 
Monographs  11, 2002, p. 217-223). Ce 
sanctuaire oasite, en briques crues, est 
beaucoup plus tardif (iie s. apr. J.-C. ?) 
et présente un programme vraiment 
particulier. Mais pour les monuments 
ptolémaïques de la Vallée, les remarques 
de Daumas restent pleinement valides.
	 58	 Les scènes d’accouchement, 
peu nombreuses dans les sources 

monumentales conservées, donnent 
lieu à des traitements singuliers : voir 
à Philae la mise au monde d’Horus 
dans un fourré (Philä  II, p.  12-13) ou 
la scène axiale du sanctuaire 1 dans le 
temple d’Isis à Dendara (daté d’Auguste), 
représentant en vue frontale et en haut-
relief la mise au monde d’Hathor par 
Isis : S. Cauville, A. Lecler, Dendara. 
Le Temple d’Isis II. Planches, Le Caire, 
2007, pl. 7, 88.
	 59	  On pourrait penser à un scarabée 
ailé s’envolant en poussant le disque 
solaire, comme à Ermant (fig. 5) ou sur 
le linteau du temple de Deir el-Medina 
(P. Du Bourguet, op. cit., p. 40, no 36) ; 
voir supra, n. 48.
	 60	 Fr.  Daumas, Les Mammisis de 
Dendera, Dendara, 1959, p.  265-267, 
p. 123-128.
	 61	 Ibid., p. 148-149.

	 62	 Supra, n. 54 ; Di. Arnold, Temples 
of the Last Pharaohs, New York, Oxford, 
1999, p. 162 ; H. Kockelmann, op. cit., 
p. 3. Il y a pourtant des contre-exemples, 
notamment Ermant : Fr.  Daumas, 
op. cit., p. 126-127. Di. Arnold (« Zum 
Geburtshaus von Armant », dans 
H. Guksch, D. Polz [éd.], Stationen: 
Beiträge zur Kulturgeschichte Ägyptens, 
Mainz am Rhein, 1998, p. 427) compare 
la situation du mammisi d’Ermant, der-
rière le sanctuaire principal, avec celle 
du temple d’Isis à Dendara (analysé 
comme un mammisi par S. Cauville, 
« Le temple d’Isis à Dendera », BSFE 123, 
1992, p. 31-48), bien que leurs orienta-
tions soient différentes. 
	 63	 Voir par ex. P. Barguet, Le Temple 
d’Amon-Rê à Karnak : essai d’exégèse, 
RAPH 212, 2006, p. 19-20.

des temps forts de la décoration des mammisis, la raison d’être même de la construction 57. 
On supposera donc qu’à Coptos comme ailleurs, la scène de naissance occupait un emplace-
ment vedette 58 et présentait toute l’ampleur que lui permettaient les dimensions du modeste 
sanctuaire. En conséquence, plutôt qu’une scène dissymétrique et étroite avec une seule série 
d’Hathors, on privilégiera l’hypothèse d’une scène aussi ample que possible, occupant toute 
la paroi du fond du naos. La largeur restituée d’une scène avec 14 oiseaux correspond à la 
pleine largeur de la chapelle, soit environ 2,25 m. Elle exclut toutefois une composition plus 
complexe comme celle d’Ermant, où un faucon et un vautour affrontés forment le centre 
de la scène. L’axe de symétrie de la paroi devait être marqué par un motif plus réduit, d’une 
largeur de 10 à 20 cm 59.

À Ermant, la scène de la naissance occupe toute la paroi est, c’est-à-dire le fond du sanctuaire. 
La représentation de la naissance de l’enfant solaire, positionnée au centre du programme 
décoratif, paraît convenablement orientée selon l’axe de la course solaire. À Coptos, si notre 
restitution est exacte, la scène aurait de même fait face à l’entrée, formant l’axe du décor. 
Mais ici, le mammisi est ouvert au sud. En entrant, le mur visible depuis l’entrée est donc le 
mur nord, tandis que l’est se trouve à main droite. Étant donné la variété d’orientation des 
mammisis actuellement connus 60, il est difficile de déterminer quelle était celle envisagée par 
les décorateurs de Ptolémée IV. En fonction de l’éclairage optimal du sanctuaire, l’ouverture à 
l’est est la plus favorable 61. Mais une contrainte majeure s’imposait aux bâtisseurs de mammisis : 
l’orientation du temple principal du site. À Coptos, l’axe de référence de l’ensemble du site est 
celui du double sanctuaire de Min et Isis, orienté ouest-est. Or, on observe que les temples de 
la naissance sont, partout où c’est possible, implantés selon un axe perpendiculaire au sanc-
tuaire principal, dont ils sont tous proches 62. À Coptos comme dans d’autres métropoles, cette 
perpendicularité des axes cultuels était certainement l’un des principes structurants de l’espace 
sacré 63. C’est la considération qui a apparemment prévalu pour l’implantation du mammisi, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 411

	 64	 Sur ces procédés d’orientation 
virtuelle, Cl. Traunecker, Mémoire 
d’habilitation inédit, université Lille III, 
1992, chap.  3) ; id., « Les ouabet des 
temples d’el Qal‘a et de Chenhour » 
dans D Kurth (éd.), 3. Ägyptologische 
Tempeltagung. Systeme und Programme 
der ägyptischen Tempeldekoration, ÄAT 33, 
1995, p. 267-268. La rotation des points 
cardinaux pour superposer orientation 
réelle et orientation virtuelle est effectuée 
le plus souvent dans le sens horaire. Ainsi 
à Dendara, les chapelles osiriennes de 
la terrasse s’ouvrent au sud mais sont 
décorées comme si elles s’ouvraient à 
l’ouest. Le phénomène est courant, mais 
encore peu étudié.
	 65	 En cohérence avec la tradition du 
mythe osirien qui le fait naître, après 

son engendrement posthume, dans 
les marais de Chemmis : A. Forgeau, 
op. cit., p. 361.
	 66	 L’objet porte aussi la cote E 531. 
Tous mes remerciements s’adressent au 
département des antiquités égyptiennes 
du Louvre, en particulier à Guillemette 
Andreu-Lanoë, Vincent Rondot, 
Florence Gombert-Meurice, et surtout 
à Catherine Bridonneau, pour m’avoir 
ménagé l’accès au monument et fourni 
un jeu complet de photographies. Il 
faut ajouter Coptos à la liste de sites de 
H. Kockelmann, op. cit., p. 2.
	 67	 É. Drioton, « Religion et magie. 
Un avertissement aux chercheurs de for-
mules », RevEtAnc II, 1928, p. 52-54, réfé-
rence citée par Fr. Daumas, op. cit., p. 61. 
Pour des traductions et commentaires 

partiels, voir aussi Cl. Traunecker, 
« Une chapelle de magie guérisseuse sur 
le parvis du temple de Mout à Karnak », 
JARCE 20, 1983, p. 76-77 ; P. Vernus, 
« La rétribution des actions : à propos 
d’une maxime », GM 84, 1985, p. 71-79. 
La provenance coptite est déduite de la 
mention d’Isis de Coptos au sein d’une 
triade, clairement osirienne.
	 68	 É.  Drioton, op.  cit., p.  52-53, 
l.  1-3 : j sš nb wḫȝ jmn nb n wˁḥyt, 

ˁq ḥwt-nṯr n nswt-nṯrw, šsp hȝyt nt ḥwn 
nṯrj, ˁq r-ḫft-ḥr-n mwt-nṯr nbt Gbtyw. 
Le mot ḥwn est omis du texte hiérogly-
phique donné par É. Drioton et repris 
à l’identique par Fr. Daumas.

et l’organisation de son décor. Dans l’orientation théorique des scènes, les décorateurs ont 
donc considéré la paroi du fond comme l’ouest, et opéré par rapport à l’orientation réelle du 
monument un pivotement des points cardinaux à 90° dans le sens anti-horaire, le nord vrai 
représentant l’ouest théorique, l’ouest vrai le sud théorique, etc. 64. La série des bas de Haute-
Égypte, volant vers la droite, aurait alors logiquement et correctement occupé la moitié gauche, 
ouest – c’est-à-dire le sud théorique – du décor. La présence du jeune soleil émergeant du lotus 
au revers du linteau de la porte (fig. 3) confirme l’orientation virtuelle de l’entrée vers l’est, 
faisant théoriquement face à celle du temple de Min et Isis. En façade, l’Harpocrate amonien 
du linteau, accompagné de Nekhbet, pointe la direction de Thèbes, Harsiésis l’Osirien celle 
du Nord – Abydos ou la Basse-Égypte 65. À l’époque romaine, le décor du sanctuaire central 
d’el-Qal‘a est réellement orienté de cette façon : fond du sanctuaire à l’ouest, Harpocrate 
amonien au sud, Harpocrate osirien au nord.

Le mammisi dans l’espace sacré de Coptos

L’existence d’un mammisi à Coptos était connue depuis longtemps grâce à la base de sta-
tue N 2540 du Louvre, monument ptolémaïque en basalte, au nom de la dame Tachéritmin 
(fig. 6) 66. Il s’agit d’un appel aux scribes dont le texte a été publié et commenté par É. Drioton 
dès 1928 67. C’est le début de l’adresse qui est particulièrement intéressant pour la perception 
du paysage cultuel coptite : « Ô tout scribe cherchant tout secret relatif au scorpion qui entrez 
dans le temple du roi des dieux, qui pénétrez dans la salle de l’Infant divin et qui entrez 
devant la divine mère, dame de Coptos », traduit É. Drioton 68. À partir de ces indications sur 
le cheminement des scribes, on pourrait chercher à localiser l’emplacement originel de cette 
statue de belle facture et d’un matériau prestigieux, dont la dédicataire adresse aux scribes ainsi 
interpelés un discours moral de la plus haute tenue.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 412	 laure pantalacci

	 69	 É.  Drioton, op.  cit., p.  53-54. 
En effet, ce qui reste de la statue – les 
pieds d’un personnage marchant  – 
s’accorde au type stélophore bien attesté 
dans cette fonction : Cl. Traunecker, 
op. cit., p. 75-76.
	 70	 Sur Isis-scorpion, voir J.-C. Goyon, 
« Hededyt : Isis-scorpion et Isis au scor-
pion. En marge du Papyrus de Brooklyn 
47.218.50 – III », BIFAO  78, 1978, 
p. 439-458 ; L. Coulon, « Les formes 
d’Isis à Karnak à travers la prosopo-
graphie sacerdotale de l’époque ptolé-
maïque », dans L. Bricault, M.J. Versluys, 
M. Malaise (éd.), Isis on the Nile: Egyp-
tian Gods in Hellenistic and Roman Egypt. 
Proceedings of the IVth International 
Conference of Isis Studies, Liège, November 
27-29, 2008. Michel Malaise « in honorem », 
Religions in the Graeco-Roman World 171, 
2010, p. 142-143.
	 71	 La défense contre les scorpions 
était assurée par des spécialistes dans 
les expéditions au désert Oriental, dès 

le Moyen Empire : W.A. Ward, Index 
of Egyptian Administrative and Religious 
Titles of the Middle Kingdom: With a 
Glossary of Words and Phrases Used, 
Beirut, 1982, p. 178, no 1538. À Coptos 
même, les scorpions étaient réputés 
très dangereux, et d’après Élien (cité 
par L. Coulon, op. cit., p. 135), étaient 
soumis à la déesse Isis, qui elle-même 
pouvait prendre la forme de cet insecte. 
Le scorpion est régulièrement figuré, et 
souvent mis en exergue, sur les stèles 
d’« Isis sur les crocodiles » : voir le récent 
article d’A. Gasse, « La stèle Brügger, 
une stèle d’“Isis sur les crocodiles” », 
ENiM  7, 2014, p.  125-143, passim. Il 
faut peut-être voir un lien spécifique 
entre cette forte présence des scorpions 
et les sept bas, spécialistes de la lutte 
anti-venin : supra, n. 32.
	 72	 Sur l’emplacement des statues 
guérisseuses, Cl. Traunecker, op.  cit., 
p. 76-77 ; S. Cauville, « La chapelle 
de Thot-ibis à Dendéra édifiée sous 

Ptolémée Ier par Hor, scribe d’Amon-Rê », 
BIFAO 89, 1989, p. 65-66 ; L. Coulon, 
op.cit., p. 142-143.
	 73	 Sur l’épithète « roi des dieux » 
appliquée à Coptos aussi bien à 
Min(-Rê) qu’à Osiris(-Ounnefer), voir 
Cl. Traunecker, Coptos, OLA 43, 1992, 
p. 63 (Min), 76 c (Osiris), index p. 416 ; 
M. Gabolde, Le temple d’El-Qal‘a  II, 
Relevé des scènes et des textes : couloir mys-
térieux, cour du “Nouvel An”, Ouabet, 
Per-nou, Per-our, Petit vestibule. 113-294, 
Temple d’El-Qal‘a 2, 1998, p. 205.
	 74	 É.  Drioton comprend r-ḫft-ḥr 
comme une préposition composée 
« face à ». Par symétrie avec les autres 
indications, j’aurais plutôt tendance à 
dissocier de r le mot ḫft(y)-ḥr, partie 
frontale du temple (parvis, dromos ou 
axe ? Voir N. Licitra, « La réfection de 
l’enceinte du temple d’Amon sous le 
règne de Ramsès III : une nouvelle stèle 
découverte à Karnak », CahKarnak  14, 
2013, p. 439 n. [d]), réf. L. Coulon.

Selon É. Drioton, il s’agirait d’une statue guérisseuse : 
le corps couvert de formules magiques, elle aurait été encas-
trée dans un socle pourvu d’un bassin destiné à recueillir 
les eaux, devenues antidotes par la vertu des textes 69. C’est 
une hypothèse séduisante, car bien appropriée au contexte 
coptite. L’apostrophe aux scribes mentionne effectivement 
le scorpion – l’une des formes que peut revêtir Isis 70 – dont 
le culte est prédominant à Coptos à l’époque hellénistique 
et romaine. Dans cette ville, point de départ des expédi-
tions ou caravanes vers les carrières, les fortins, ou les côtes 
de la mer Rouge, les risques de rencontre avec ces animaux 
dangereux devaient être fréquents 71. Guérisseuse ou non, 
on ne peut douter que la statue ait été située dans la partie 
publique ou semi-publique d’une enceinte de temple, lieu 
habituel d’implantation de ces monuments 72. L’adresse à 
la catégorie très particulière des scribes « qui entrent », sans 
doute en tant que membres du corps sacerdotal, confirme 
que la statue se dressait à l’intérieur d’un temenos d’accès 
contrôlé.

D’après l’appel, ces scribes-prêtres passant près de la 
statue étaient susceptibles, à partir du lieu où elle se dressait, 
d’atteindre trois monuments : le temple du roi des dieux 73, le portique (plutôt que « salle ») 
de l’enfant, i.e. Harpocrate, et le dromos ou la façade 74 d’Isis de Coptos, la mère divine. Pour 

Fig. 6.  La base de statue féminine du 
Louvre N 2540.

©
 M

us
ée

 d
u 

Lo
uv

re
, M

au
ric

e 
et

 P
ie

rr
e 

C
hu

ze
vi

lle

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 413

	 75	 Il propose même pour le signe 
du porche à colonnes et toit bombé à 
l’intérieur duquel est le signe de l’enfant 
(O 184-186) la lecture pr-ms, « mammisi » : 
Fr. Daumas, op. cit., p. 61, 349, n. 3. 
	 76	 S’il a existé un autre mammisi à 
Coptos, il aurait été selon toute vraisem-
blance antérieur à celui de Ptolémée IV, 
qui n’a été détruit que tardivement, et 
a donc dû rester en usage pendant plu-
sieurs siècles.
	 77	 Le deuxième pylône, daté de 
l’époque romaine d’après un bloc de 
plafond au nom de Néron, n’existait 
pas encore : Cl. Traunecker, op.  cit., 
p. 32-36.
	 78	 Souvent, dans l’énumération de 
la triade coptite, le fils prend le pas 
sur sa mère : voir les textes réunis par 
A. Forgeau, op. cit., p. 176. Sur la stèle 

de Nectanébo Ier JE 25980 consacrant la 
grande enceinte, la scène représente Min 
suivi d’Horus-fils d’Isis-fils-d’Osiris mais 
ne fait pas mention d’Isis, dont le culte 
à Coptos est pourtant florissant dès le 
Nouvel Empire : M. Lombardi, « Une 
stèle d’enceinte du sanctuaire de Coptos 
au nom de Nectanébo Ier redécouverte 
au musée du Caire », BSEG 29, 2011-2013, 
p. 103.
	 79	 Sur l’enceinte sud de Coptos et son 
nom, Cl. Traunecker, op. cit., p. 31-55, 
et surtout p. 340-341, § 296.
	 80	 PM V, p.  127 ; Cl. Traunecker, 
op. cit., p. 36, 47-48.
	 81	 Inscription de « Sen(n)ouchéri »- 
Zénon sur la statue CGC  70031 : 
Ph. Derchain, Les impondérables de 
l’hellénisation. Littérature d’hiérogram-
mates, MRE  7, 2000, p.  52-53. Sur 

les monuments de ce personnage, 
I.  Guermeur, « Glanures (§  1-2) », 
BIFAO  103, 2003, p.  281-296; id., 
« Glanures (§ 3-4) », BIFAO 106, 2006, 
p.  105-110, et plus précisément sur la 
lecture de l’anthroponyme, incontes-
tablement grec, p.  105 n. 2, citant en 
particulier Ä. Engsheden, « Zenon, è 
vero? Zur Lesung eines frühptolemä-
ischen Personennamens », GöttMisz 208, 
2006, p. 13-18.
	 82	 Cl. Traunecker, op. cit., p. 53-54. 
Peut-être la statue de Tachéritmin, si elle 
était dans l’enclos du Netjery-chéma’, 
mentionne-t-elle successivement les 
trois membres de la triade osirienne qui 
partageaient un seul et même temple et 
un parcours interne à celui-ci ?
	 83	 Ibid., p. 35, 340-341, § 296.

Fr. Daumas, ce « portique de l’enfant divin » serait sans nul doute le mammisi 75. La datation 
de cette statue hellénistique étant encore imprécise, on ne peut exclure qu’elle soit antérieure 
à Philopator, et désigne par l’expression hȝyt ḥwn nṯrj un monument plus ancien que le nôtre, 
détruit ou encore enfoui 76. Si elle est contemporaine ou postérieure, et en acceptant l’inter-
prétation de Fr. Daumas, Tachéritmin parle sans doute de notre monument. Nous pourrions 
alors positionner sa statue avec une certaine vraisemblance dans le temenos de Min, dans la 
grande cour qui s’étendait, sous les Lagides, entre le premier et le troisième pylône 77. L’ordre 
particulier d’énumération des trois sanctuaires (Min/Osiris-Harpocrate-Isis) reproduirait-il 
le cheminement des « entrants » dans ce temenos ? Pas exactement, car si l’on pénètre dans 
le domaine sacré par la grande porte de l’axe de Min, en se dirigeant vers le nord on croise 
d’abord l’axe d’Isis, avant d’atteindre le mammisi (fig. 7). Pourtant, cette localisation ne peut 
être totalement disqualifiée, car l’organisation de la séquence des sanctuaires énumérés par 
Tachéritmin pourrait répondre à des motivations indépendantes de la réalité topographique : 
hiérarchique 78, cultuelle (déroulement d’un rituel), etc.

Tiendrait-on à la faire coïncider avec un cheminement réel, que l’on devrait proposer 
une autre hypothèse. La statue aurait-elle pu être localisée dans le secteur du téménos sud ou 
Nṯrj-šmˁ 79 ? Quelques pierres d’un temple de Geb, décoré par Nectanébo II, y subsistent in 
situ, portant des inscriptions au nom de Geb et Isis 80. D’après les textes, était implantée en 
outre dans cette enceinte la Ḥwt-ḏfȝw, un temple à la triade osirienne, construit par Zénon, 
intendant de la reine Arsinoé Ire, épouse de Ptolémée II Philadelphe 81. Ce monument était 
sans aucun doute encore en usage sous Ptolémée IV, qui l’a complété. Les maigres restes du 
« temple d’Osiris 82 » en sont probablement les dernières traces archéologiques. Au nord du 
temple de Geb, les textes suggèrent l’existence d’un sanctuaire à Harpocrate et Isis, non localisé 
sur le terrain 83. Enfin, rien n’empêcherait que le pronaos d’Isis soit bien celui de l’axe nord du 
temple principal, atteint en passant du temenos sud à celui de Min, en suivant la voie proces-
sionnelle sud-nord (fig. 7). Dans cette hypothèse, la référence de la dame Tachéritmin serait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 414	 laure pantalacci

Y=1700 

Y=1900

Y=1700 

Y=1900

X
=

1000

X
=

1100

X
=

1200

FD

FD

FD

FD

FD

FD

0 200 m10050

N

© IFAO, MOM, 2014 - DL/LP

3e porte
d'Isis

2e porte

d'Isis1re porte
d'Isis

3e porte
de Min (?)2e porte

 de Min1re porte
de Min

Temple
de Min et Isis

"Temple d'Osiris"

Mammisi de
Ptolémée IV

Temple de
Geb

E
n

c
e

i
n

t
e

 
 

 
d

e
 

 
 

N
e

c
t

a
n

é
b

o

E n c e i n t e   d u   m i l i e u  I I e  s .

Antérieur à Ptolémée IV

Ptolémée IV

Postérieur à Ptolémée IV

Fig. 7.  Plan topographique de la partie centrale du site.

©
 M

iss
io

n 
C

op
to

s, 
D

am
ie

n 
La

isn
ey

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 415

	 84	 Les avant-portes (sbḫt) des pre-
mier et troisième pylônes d’Isis (PM V, 
123), également des constructions des 
premiers Ptolémées, témoignent de 
l’importance des rites d’accueil dans les 
processions osiriennes déjà bien établies 
au début de l’époque lagide : un hymne 
publié par W.M.Fl. Petrie mentionne la 
maison d’Isis-Chentayt-la-Veuve et les 
rites de Khoiak (W.M.Fl. Petrie, Koptos, 
London, 1896, pl. XXII).
	 85	 Cl. Traunecker, op. cit., p. 44-45.
	 86	 Sur cet édicule, ibid., p. 47-53.
	 87	 Ibid., p. 32-33.
	 88	 S.C. Herbert, A. Berlin, Exca-
vations at Koptos (Qift) in Upper Egypt, 
1987-1992, JRA-Suppl 53, 2003, p. 77-79, 
n.  68 ; comme le reconnaissent les 

auteures, on ne peut entièrement exclure 
que ce mur hellénistique soit légèrement 
antérieur à l’assemblage céramique de la 
structure qui s’appuie contre sa base. 
	 89	 D’après la stèle JE 25980, republiée 
récemment par M. Lombardi, op. cit., 
p. 93-110. C’est un mur d’une dizaine 
de mètres d’épaisseur (en jaune sur la 
fig. 7), comparable à la grande enceinte 
de Karnak : ibid., p. 107, n. 57.
	 90	 Pour un survol des monu-
ments construits et/ou décorés par 
Ptolémée  IV, voir E. Lanciers, « Die 
ägyptischen Tempelbauten zur Zeit 
des Ptolemaios V Epiphanes (204-180 
v. Chr.) », MDAIK 43, 1986, p. 178, n. 39 ; 
W.  Huss, Der Makedonische König und 
die ägyptischen Priester: Studien zur 

Geschichten des ptolemaiischen Ägypten, 
Historia 85, 1994, p. 30-31 ; id. , Ägypten 
in hellenistischer Zeit, Munich, Beck, 
2001, p. 457-458 ; G. Hölbl, A History 
of Ptolemaic Empire, Routledge, Londres, 
New York, 2001, p. 160-161 ; infra, n. 95. 
Il faut en outre envisager que certaines 
constructions de Philopator dans le Sa’īd 
aient été mises à mal par les révoltes à 
partir de 206 et nous restent inconnues : 
Ch. Sambin, « Les portes de Médamoud 
du musée de Lyon », BIFAO 92, 1992, 
p. 172. 
	 91	 Cl. Traunecker, op.  cit., p.  54. 
Di. Arnold (op. cit., p. 173-178) ne men-
tionne pourtant aucune construction de 
ce Lagide à Coptos.

un long parcours rituel suivi par les prêtres, peut-être à l’occasion de fêtes processionnelles, 
depuis le parvis sud à travers les deux enclos sacrés jusqu’à l’entrée du temple d’Isis 84. La hȝyt 
ḥwn nṯrj n’aurait donc rien à voir avec le mammisi de Philopator, mais serait plutôt ce temple 
à Harpocrate et Isis du Nṯrj-šmˁ. On sait que l’esplanade entre la porte méridionale s’ouvrant 
dans l’enceinte de Nectanébo et l’accès sud du Nṯrj-šmˁ servait de nécropole à l’élite coptite 
gréco-romaine 85. Il semble que cet accès sud ait été très fréquenté, au moins dès la fin du ier s. 
av. J.-C., comme en témoigne l’implantation de la petite chapelle oraculaire de Cléopâtre VII 
terminée par Auguste 86. Que cet espace ait aussi abrité une ou plusieurs chapelles à statues 
guérisseuses est tout à fait vraisemblable.

En l’état actuel des monuments, fort détruits, l’axe sud-nord, venant de la nécropole au 
sud, traverse le « parvis des bienheureux », puis rejoint le temenos central à travers une porte 
monumentale, aménagée au début de l’époque romaine dans le mur nord du Nṯrj-šmˁ 87. 
Son tracé traverse la cour du grand temple dans le sens sud-nord pour aboutir exactement à 
l’entrée du mammisi de Ptolémée IV (fig. 7). D’après la datation proposée par S.C. Herbert et 
A. Berlin, l’enceinte ptolémaïque qui enclot le temple de Min et Isis remonterait au milieu du 
iie s. 88 : elle n’aurait donc pas encore existé au moment de la construction du mammisi. Sous 
Ptolémée IV, c’est le gros mur d’enceinte du site, entièrement ou partiellement construit par 
Nectanébo Ier 89, qui aurait servi de limite nord au temenos de Min et Isis.

Ptolémée IV Philopator bâtisseur

La mise au jour du mammisi jette un nouvel éclairage sur l’activité constructrice de Philopator 
à Coptos. Jusqu’ici en effet, très peu de ses monuments étaient connus sur le site, alors que 
son activité de bâtisseur est abondamment attestée dans toute la Haute-Égypte 90. À Coptos, 
sa présence dans le temenos sud était attestée jusqu’à maintenant seulement dans deux cha-
pelles de brique flanquant la salle centrale du « temple d’Osiris 91 ». Au nord, un petit bloc de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 416	 laure pantalacci

	 92	 PM V, 123 = musée des Beaux-Arts 
de Lyon inv.  1969-187 ; M. Gabolde, 
dans Coptos. L’Égypte antique aux portes 
du désert. Lyon, musée des Beaux-Arts, 3 
février – 7 mai 2000, Lyon, Paris, 2000, 
p. 25, no cat. 5. 
	 93	 Par exemple L. Coulon, F. Leclère, 
S.  Marchand, « “Catacombes”, 
CahKarnak 10, 1995, p.  205-251, osi-
riennes de Ptolémée IV à Karnak. 
Rapport préliminaire de la campagne de 
fouilles 1993 » ; E. Laskowska-Kusztal, 
Elephantine  XV, AVDAIK  73, 1996, 
p.  15-21, 44-56, pl.  5-16, 96-97 ; 
Ph.  Collombert, « Rapport préli-
minaire sur la première campagne de 
l’université de Genève à Hou (juillet 
2009) », BSEG 28, 2008-2010, p. 21-23, 
particulièrement p. 22, fig. 7. Philopator 
lui-même a été représenté en dieu-père 
dans la triade osirienne : J. Tondriau, 
« Rois lagides comparés ou identifiés à 
des divinités », CdE 23/45-46, 1948, p. 135. 
La faveur du culte d’Osiris-Ounnefer 
comme parangon de royauté égyptienne 
est perceptible, par exemple, dans le 
nom choisi par les deux pharaons de 
Haute-Égypte qui ont gouverné le sud 
du pays sous Ptolémée IV et Ptolémée V, 

Hérounnefer et Ankhounnefer (en grec 
Khaonnophris) : G.  Hölbl, op.  cit., 
p. 155. Sur cette lecture osirienne récente 
de leurs noms, K.-Th. Zauzich, « Neue 
Namen für die Könige Harmachis und 
Ankhmachis », GM 29, 1978, p. 157-158.
	 94	 Du règne de Ptolémée IV lui-même, 
on peut citer à cet égard les deux édifices 
qu’il avait implantés à Éléphantine (tem-
ple d’Arensnouphis et Osiris : G. Haeny, 
« A Short Architectural Story of Philae », 
BIFAO 85, 1985, p. 220-221 ; S. Cauville, 
M. Ibrahim Ali, Philae : itinéraire du 
visiteur, Louvain, Paris, Walpole, 2013, 
p.  35-39) et Séhel (monument dé-
monté dès le xixe  s. : J. de Morgan 
et al., Catalogue des monuments et ins-
criptions de l’Égypte antique  I, Vienne, 
1894, p.  82-83; L.  Habachi, « Notes 
on the Altar of Sekhemrē’-Sewadjtowĕ 
Sebkḥotpe from Sehēl », JEA  37, 1951, 
p.  17), marqueurs du parcours proces-
sionnel de la fête de la crue tout comme 
le petit temple de Dakke, plus au sud.
	 95	 Pour la notion de programme 
iconographique lié à un parcours férial, 
cf. Cl. Traunecker, « Thèbes, été 115 
avant J.-C. Les travaux de Ptolémée IX 
Sôter  II et son prétendu “Château de 

l’Or” à Karnak », Documents de théologies 
thébaines tardives  2, CENiM  8, 2013, 
p. 177-244, en particulier p. 177-178.
	 96	 Sur la teneur de ces cérémonies, 
dont les principales étaient regroupées 
au début de l’année, voir entre autres 
Fr. Daumas, op. cit., p. 236-286 ; id., LÄ II, 
1977, col. 473-474, s. v. « Geburtshaus » ; 
Esna V, p. 185-192 ; G. Hölbl, op. cit., 
p. 161.
	 97	 D.  Inconnu-bocquillon, Le 
Mythe de la Déesse Lointaine à Philae, 
BdE 132, 2001, p. 204-235
	 98	 Selon P. Posener-Kriéger (op.  cit, 
p.  554-557), cette forme spécifique 
d’Hathor-faucon femelle serait en lien 
avec des rites particuliers du début de 
l’année célébrant le retour de la crue, 
décrit dans les sources ptolémaïques et 
romaines comme le retour en Égypte 
de l’Œil-de-Rê, sous forme de faucon 
femelle. Il est à noter aussi que les 
sept Hathors peuvent être associées à 
la (re)naissance d’Osiris (P. Barguet, 
Le papyrus N.3176 du musée du Louvre, 
BiEtud 37, 1962, p. 10), et la forme de 
petit rapace volant évoque les scènes du 
réveil d’Osiris (supra, n. 35).

grès portant ses cartouches est réputé provenir du secteur du grand temple 92. L’implantation 
d’un mammisi (était-ce le premier construit sur le site ?) traduit la volonté de créer ou de 
rénover un trajet rituel. De fait, les deux constructions coptites de Ptolémée IV actuellement 
connues définissent un axe sud-nord reliant un lieu osirien, temple ou reposoir, au mammisi. 
Il s’agit peut-être d’un (ré)aménagement local du culte dédié à la triade osirienne. Les traces 
de l’activité de Ptolémée IV mises au jour ces dernières années par les travaux archéologiques 
en Haute-Égypte marquent un regain de constructions en faveur des cultes de la triade osiri-
enne 93, reflet de leur popularité dans les temples.

Cette intervention de Philopator à Coptos s’inscrit aussi dans la politique architecturale 
de différents souverains lagides sur des sites majeurs de Haute-Égypte, visant à réhabiliter ou 
simplement à marquer de leur empreinte un circuit processionnel local majeur 94. Il s’agit véri-
tablement de programmes architecturaux et décoratifs à l’échelle non d’un temple, mais de tout 
un territoire religieux, éventuellement à l’occasion d’une participation royale aux fêtes des sites 
concernés 95. Les célébrations annuelles de renouvellement des cycles naturels et royaux qui se 
déroulaient au mammisi, concentrées au début de l’année pour les plus importantes, visaient 
à réaffirmer la conception et la naissance divines du roi, donc la légitimité de son pouvoir 96. 
Leur calendrier est à mettre en rapport avec les cérémonies liées au retour de la crue divinisée 
sous la forme de la Déesse lointaine 97. Il est possible que le choix de représenter sous forme 
de faucons femelles les sept Hathors, traditionnellement associées aux moments critiques de 
la (re)naissance et à la crue, ait souligné l’allusion à ce moment-clé du calendrier rituel 98.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept hathors, leurs bas et ptolémée iv philopator au mammisi de coptos	 417

	 99	 S. Cauville, D. Devauchelle, 
« Le temple d’Edfou. Étapes de la 
construction, nouvelles données his-
toriques », RdE 35, 1984, p.  33-35, 44 ; 
G. Hölbl, op. cit., p. 161.
	 100	 A. Rowe, Discovery of the Famous 
Temple and Enclosure of Serapis at 
Alexandria, with an Explanation of the 
Enigmatical Inscriptions on the Serapeum 
Plaques of Ptolemy  IV by É.  Drioton, 
CASAE  2, 1946, p.  54-55. Les dépôts 
sont tout ce qui reste du monument : 
L. Bricault, « Sarapis et Isis, sauveurs 
de Ptolémée IV à Raphia », CdE 74/148, 
1999, p. 336, n. 14.
	 101	 A. Rowe, op. cit., p. 55.
	 102	 Hou : Ph. Collombert, op.  cit., 
p. 22, fig. 7 (Osiris-Néferhotep) ; Karnak : 
PM  II/2, p.  224-225 ; P.  Barguet, 
Le Temple d’Amon-Rê à Karnak : essai 
d’exégèse, RAPH  212, 2006, p.  10-11 ; 
J.-C. Goyon, Cl. Traunecker, « Une 
stèle tardive dédiée au dieu Néferhotep 
(CS X 1004, pl. 1) », CahKarn 7, 1982, 
p. 299-302. G. Hölbl (op. cit., p. 170) 

parle de « fondness for certain dynastic 
gods ».
	 103	 Comme on l’a vu (supra, n. 48), 
il est difficile de déterminer si les sept 
têtes d’Hathors gravées sur le linteau 
de façade du sanctuaire central, et qui 
évoquent sans ambiguïté le contexte 
de la naissance, font partie du pro-
gramme de Ptolémée  IV. Par ailleurs, 
Di. Arnold (op. cit., p. 174) suggère que 
la porte monumentale de Médamoud 
conservée au musée des Beaux-Arts de 
Lyon (Ch. Sambin, op. cit., p. 162-170) 
appartient aussi à un mammisi, mais 
sans étayer son hypothèse.
	 104	 Di. Arnold, op. cit , p. 94-95, 335, 
n. 7, citant G. Hölbl, op. cit., p. 265-267.
	 105	 L. 12, 25-26 : H.-J. Thissen, Studien 
zum Raphiadekret, BKP 23, 1966, p. 55 ; 
Cl. Traunecker, « Le P. Spiegelberg et 
l’évolution des liturgies thébaines », dans 
S.P.  Vleeming (éd.), Hundred-Gated 
Thebes: Acts of a Colloquium on Thebes 
and the Theban Area in the Graeco-roman 
Period, 9-11 September 1992, P.L.Bat. 27, 

1995, p. 197-198 ; L.  Bricault, op. cit., 
p. 339. Philopator semble être le premier 
Lagide à s’identifier à Horus dieu-fils 
vengeur, qu’il intègre à sa titulature 
(nom d’Horus ḥwn qnw : H.-J. Thissen, 
op.  cit., p.  27-28) et il sera ensuite 
imité par plusieurs de ses successeurs : 
W. Huss, Der Makedonische König und 
die ägyptischen Priester, Historia 85, 1994, 
p. 100.
	 106	 L. Bricault, op. cit., p. 337. Pour 
une autre lecture de l’épithète « aimé 
d’Isis » : W. Huss, Ägypten in hellenis-
tischer Zeit, Munchen, 2001, p.  453, 
qui évoque l’assimilation de la reine 
Arsinoé  III à Isis. W.  Huss (ibid., 
p. 402-403) remarque d’autre part que 
le retour en Égypte de Philopator après la 
victoire de Raphia correspond à un épi-
sode des fêtes de la naissance d’Horus : la 
propagande horienne semble bien avoir 
été mise en place dès cet évènement 
majeur du début de règne, peut-être sous 
l’influence des contingents égyptiens 
engagés dans cette bataille.

On sait que Ptolémée IV, le fondateur du temple d’Horus à Edfou 99, a implanté ou développé 
le culte d’Harpocrate en Alexandrie, en lui construisant un temple à l’intérieur de l’enceinte 
du Sérapéum. Ses dépôts de fondation, dont plusieurs ont été trouvés in situ 100, consistaient 
en plaques de métaux précieux, de verre ou de faïence, portant des inscriptions bilingues, selon 
l’usage de la période hellénistique. Leurs textes, tant égyptien que grec, parlent du temple 
d’Harpocrate construit « sur ordre d’Isis et Sérapis 101 ». À Hou-Diospolis Parva, aussi bien qu’à 
Karnak, c’est pour un autre dieu-fils, Néferhotep, qu’ont été construits des lieux de culte 102. 
Toujours dans la région thébaine, le temple d’Hathor à Deir el-Medina, érigé sous le même 
Lagide, évoque très nettement des thématiques mammisiaques, soulignées encore davantage 
par les constructions de ses successeurs 103.

À Coptos, la dévotion appuyée de Philopator au fils d’Isis et Osiris s’exprime dans un cadre 
architectural encore plus fonctionnel, celui du mammisi. On sait combien les mammisis, cadre 
des cérémonies de confirmation du pouvoir royal, sont étroitement liés, depuis les derniers 
dynastes indigènes, au culte du roi en fonction, qui s’assimile dans ce cadre au jeune dieu 
soleil 104. Malgré les lacunes de notre information, l’accent mis par Philopator sur les temples 
de dieux-fils, tant solaires qu’osiriens, est sensible. Dans la version démotique du décret de 
Raphia, Ptolémée IV est explicitement désigné comme « Harsiésis, vainqueur de Seth 105 ». En 
repoussant ses ennemis, il devient le jeune dieu Nḏ-jt.f – Philopator – qui venge son père 
Osiris. Symétriquement, sa dévotion à Isis se reflète dans sa titulature égyptienne, qui inclut 
l’épithète « aimé d’Isis ». Selon L. Bricault, cette attitude se marque particulièrement après la 
victoire de Raphia, que Ptolémée IV aurait remportée grâce à la protection d’Isis et Sarapis, 
appelés « dieux sauveurs » sur plusieurs documents 106. Coptos, principal centre économique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 418	 laure pantalacci

	 107	 É. Will, Histoire politique du monde 
hellénistique (323-30 av. J.-C.), Annales 
de l’Est. Mémoire  32, 1967, p.  33-35 ; 
L. Bricault, op. cit., p. 341. Plusieurs 
auteurs, cités par ce dernier, soulignent 
le caractère superficiel de cette égyp-
tianisation des Lagides, réponse à une 
situation de tension établie dès après la 
bataille de Raphia et qui ne s’améliora 
pas pour autant. De fait, une dizaine 
d’années plus tard, la Thébaïde passait 
sous contrôle de pharaons indigènes, 
preuve qu’elle n’avait pas vraiment été 
ralliée par ces marques d’égyptianisation.
	 108	 L. Bricault, op. cit., p. 336, n. 14, 
suggère que la fondation du temple 
alexandrin d’Harpocrate aurait suivi im-
médiatement le retour de Ptolémée IV 
en Alexandrie et serait antérieure à son 

mariage avec Arsinoé  III à l’automne 
217, dans la mesure où la reine n’est pas 
mentionnée sur les plaques de fondation 
de ce temple comme elle l’est ailleurs. 
Il faut cependant rappeler que d’après 
Polybe, Arsinoé se trouvait déjà aux côtés 
du roi lors de la bataille de Raphia, le 
22 juin de la même année (G. Hölbl, 
op.  cit., p.  131) ; elle l’accompagnait 
probablement plutôt comme épouse 
que comme soeur, ce qui infirme cette 
proposition.
	 109	 T.C. Skeat, « Notes on Ptolemaic 
Chronology  IV. The 16th Year of 
Ptolemy Philopator as a Terminus ad 
quem », JEA 59, 1973, p. 169-174.
	 110	 Sur ce soulèvement de l’Égypte, 
voir le résumé des données dans 
A.-E. Veïsse, Les « révoltes égyptiennes ». 

Recherches sur les troubles intérieurs en 
Égypte du règne de Ptolémée  III à la 
conquête romaine, Studia Hellenistica 41, 
2004, p. 11-26. Que Coptos se soit ralliée 
au souverain thébain, et non aux Lagides, 
est clairement indiqué par le fait que 
deux contrats notariaux coptites sont 
datés selon les années du règne de 
Haronnophris : ibid., p. 25-26.
	 111	 Des traces de dorure ont été rele-
vées sur quelques blocs figurés ou inscrits 
(712, 766, 862). Sur l’emploi de feuilles 
d’or sur les reliefs de certains mammisis 
et leurs effets, voir É. Chassinat, op. cit., 
p.  XVII-XIX ; Fr.  Daumas, op.  cit., 
p.  151-158, 280-281 ; H. Kockelmann, 
op. cit., p. 5.

de Haute-Égypte, où le culte d’Isis était implanté depuis longtemps, ville en pleine expansion 
avec l’essor nouveau des carrières, des mines et du commerce indien, était un site tout indiqué 
pour matérialiser brillamment cette reconnaissance et donner des gages d’égyptianisation de 
la royauté lagide à un puissant clergé 107.

En tout état de cause, la construction du mammisi de Coptos serait à placer après 217, date 
de la bataille de Raphia, qui marque vraiment un tournant du règne. Étant donné la cohérence 
et l’ampleur géographique des programmes architecturaux de Philopator, il est probable 
qu’il les ait commencés peu après sa victoire sur Antiochus III 108. D’autre part, on ne peut 
pas la dater plus tard que l’an 16 du règne (206/205), début de la sécession de la Thébaïde 109, 
puisque après cette date, l’autorité des Lagides n’est plus reconnue sur une bonne partie de la 
Haute-Égypte 110. C’est donc dans ce laps de onze ou douze ans que se bâtit notre monument.

Le sanctuaire du mammisi de Coptos est certes de dimensions bien réduites, mais sa réalisa-
tion semble avoir été soignée : programme décoratif original et raffiné, belle qualité d’exécution 
des reliefs, dorure de plusieurs scènes 111. Il faudra attendre le dégagement du reste de l’édifice 
pour connaître la totalité de son plan et tenter de restituer son décor pariétal. Mais d’ores et 
déjà le paysage monumental de Coptos, principalement marqué sur le terrain par des vestiges 
datant des tout premiers et des tout derniers Lagides, puis des Romains, commence à retrouver 
une dimension hellénistique plus consistante, indicateur plus fidèle de l’importance de la ville 
dans l’Égypte des Ptolémées.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 397-418    Laure Pantalacci
Les sept Hathors, leurs bas et Ptolémée IV Philopator au mammisi de Coptos
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

