BORRUT Antoine,

Entre mémoire et pouvoir.

Lespace syrien sous les derniers Omeyyades

et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809),

Leyde, Brill, 2011, xvui + 543 p.
ISBN: 978-9004185616

Louvrage d’Antoine Borrut est issu d'une thése
soutenue a l'université de la Sorbonne (Paris 1)
en 2007. Comme l'indique son titre, I'histoire syrienne
des deux premiers siecles de I'hégire est au centre de
cette étude par-dela la césure de la révolution abbas-
side (132/750) qui met fin au regne des Omeyyades.
Cette rupture dans I'histoire événementielle ne sau-
rait en effet commander le cadre d’'une étude qui se
propose de restaurer |'historiographie « perdue » du
second siecle de I'hégire. La premiére raison en est
que l'histoire du tournant abbasside reste encore
obscure et suscite de nombreuses hypothéses dans
la recherche contemporaine; la seconde, que I'his-
toire omeyyade n'est en grande partie conservée
que dans des ouvrages rédigés au 1x¢ siecle sous le
califat abbasside.

La thése qui oriente I'ensemble de l'étude est
développée dans les trois premiers chapitres: l'écri-
ture de I'histoire est inspirée par les détenteurs du
califat qui mobilisent une élite savante dans le but de
controler le passé afin de mieux assurer leur pouvoir
au présent et au futur. « La plume et I'épée révélaient
ainsi leur complémentarité », affirme l'auteur, citant
Ibn Haldan (p. 37). Il sagit donc pour I'historien
contemporain de se livrer a une archéologie des
textes a méme de dégager les diverses strates d'écri-
ture et de réécriture qui en sont venues a composer le
corpus classique dans lequel I'auteur prétend repérer
I'établissement successif « dorthodoxies » politiques
passées par des «filtres historiographiques» (sélec-
tions, ajouts, suppressions). L'ensemble constitue
une «vulgate historiographique » que I'historien
contemporain doit apprendre a relativiser en exploi-
tant d'autres sources littéraires plus marginales, sans
compter les témoignages, aujourd’hui nombreux, ré-
vélés par I'archéologie, la numismatique, I'épigraphie
et la paléographie.

Le premier chapitre traite de la question centrale
des sources narratives islamiques et de leur trans-
mission dont les conditions « font désormais partie
intégrante de la nature du document que I'historien
a entre les mains» (p. 18). L'absence de sources
narratives contemporaines de la période omeyyade
conduit a l'interrogation sur I'émergence et les pre-
miers développements de I'historiographie islamique.
Lauteur prend parti dans le débat en reconnaissant

que si des écrits historiques furent bien produits a
|

I1l. HisToire

I'époque omeyyade, seuls certains « passages obligés »
furent conservés dans la vulgate historiographique
«sponsorisée » par les Abbassides.

Le deuxiéme chapitre entend mettre en évi-
dence les filtres historiographiques qui ont conduit
a l'instauration de cette vulgate. Pour ce faire, la
démonstration n'est pas textuelle, mais factuelle.
Lauteur découpe I'histoire omeyyade en une série de
phases depuis l'affirmation du pouvoir marwanide
en 72 H.jusqu'ala troisiéme fitna qui marque la chute
du califat en 132 H., puis I'histoire abbasside depuis
la révolution de 132 jusqu’au retour du califat a Bag-
dad «apres Samarra’» en 279, en postulant que les
compétitions économiques, politiques et tribales de
ces différentes phases ont dii engendrer des compé-
titions historiographiques. La production historique
de Tabari, considéré comme un «filtre historiogra
phique majeur » de cette huitieme phase de I'histoire
dynastique, aurait imposé une grille d’analyse d’'une
influence considérable tant a I'époque médiévale
que moderne.

Le chapitre 111 traite de la question des sources
en marge de cette « vulgate historiographique ». Elles
sont constituées d'abord par les documents issus de
la pratique califale et administrative: papyri (égyp-
tiens) et données épigraphiques et numismatiques,
sans compter le programme architectural omeyyade
dont les traces nous sont conservées sur le terrain. A
cet ensemble, peut s'ajouter dans une certaine me-
sure, étant donné les problémes de transmission qui
lui sontinhérents, le corpus des épitres et de la poésie.

Des sources plus tardives peuvent aussi étre
mises a contribution, comme celles rapportées des
géographes de l'espace syrien (al-Ya‘qubi, Ibn al-Fagih,
Ibn Hawqal, al-Mugaddisi, Ibn Saddad, Yaqat al-
Hamawi) ou des dictionnaires biographiques syriens
qui font appel a des sources souvent négligées (lbn

‘Asakir sur Damas, Ibn al-‘Adim sur Alep). Des ceuvres
historiques comme celle du Syrien anti-chiite Ibn
Katir témoignent d’une réhabilitation de I'image de
la premiere dynastie, tandis que les polémiques anti-
omeyyades d’al-Gahiz et d’al-Maqrizi peuvent s'avérer
d’un certain intérét. Enfin, la théorie d’lbn Haldln qui
inscrit les deux dynasties successives dans la durée
d’'une “asabiyya leur servant de fondement, propose
une vision sociologique de I'histoire du second siécle.
A coté de ces sources classiques, les littératures plus
marginales, apocalyptiques et hérésiographiques
(chiites et kharijites) fournissent a I'historien ma-
tiére a réflexion. De méme, les sources non musul-
manes doivent également étre exploitées. Selon
l'auteur, elles ne sont pas a considérer comme des
sources externes puisqu’elles émanent de commu-
nautés encore majoritaires au second siecle, qu'elles

offrent quelquefois un point de vue plus proche de
|

\

BCAI 28

60

BCAI 28 (2013) Borrut Antoine: Entre mémoire et pouvoir. L’'espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), recensé par
Viviane Comerro
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisToIrRe |

I'événement rapporté et, surtout, que la circulation
de l'information a toujours été permanente entre les
différentes communautés confessionnelles.

Les chapitres Iv a vil sordonnent autour de la
thématique contemporaine de la mémoire dans sa
relation a I'histoire, la démarche de I'historien consis-
tant a faire apparaitre une « histoire de la mémoire »
a travers ses différents niveaux de mobilisation, mais
aussi les stratégies de l'oubli qui vont de pair.

Dans le chapitre 1v, 'auteur recense quelques
«lieux de mémoire » de l'écriture de I'histoire cristal-
lisée sur le massacre du Nahr Abi Futrus ou la fon-
dation de Bagdad par le calife abbasside al-Mansir.
Il observe une évolution progressive qui fait glisser
les Omeyyades «de l'adversité a l'altérité », opérant
ainsi une rédemption de leur mémoire (El-Hibri)
pour affirmer la continuité politique du califat. Mais
l'auteur fait également émerger d'autres lieux plus en-
fouis dans les strates historiographiques comme celui
de la résidence syrienne des prétendants abbassides
entre 68 et 132, a al-Humayma, ou l'appropriation
de la figure biblico-coranique de Salomon par les
Omeyyades.

Les chapitres v et vi traitent de la construction
de deux figures de héros omeyyades, Maslama
b. ‘Abd al-Malik, frére du calife et combattant a
la frontiere byzantine et ‘Umar b. “Abd al-‘Aziz, le
calife « saint».

Le chapitre vi traite du tournant historique
représenté par la révolution abbasside dans l'espace
syrien depuis la version autorisée de I'épisode fournie,
nous dit l'auteur, par les Ahbar al-dawla al-"abbasiyya
et Tabari, jusqu’aux interprétations concurrentes
véhiculées par certaines des sources chrétiennes. Les
débats engendrés dans la recherche moderne autour
de cet épisode sont largement évoqués.

Enfin, le dernier chapitre entend esquisser une
autre lecture du pouvoir califal en Syrie, établissant
la cohérence d’'une période qui va de la fondation du
Do6me du Rocher par ‘Abd al-Malik (72/692) jusqua
I'abandon d’al-Ragga comme résidence califale a la
mort de Haran al-Rasid (193/809). Cette cohérence
se manifeste dans la construction d’'un paysage ar-
chitectural islamique programmé par le calife, dans
I'affirmation d’'une souveraineté patrimoniale et dans
un exercice mobile du pouvoir.

Les analyses proposées dans cet ouvrage sont
guidées par une these, constamment répétée tout
au long de l'ouvrage, celle d’'une écriture de I'histoire
commandée par I'une et l'autre dynastie. Néanmoins,
cette affirmation donne sujet a débat, d’autant que
les traces textuelles de réécritures successives ne sont
guere mises en évidence. Que le nom d’al-Ma’'mun
soit lié au mouvement de traduction (Bayt al-Hikma),

qu'il y ait eu des astrologues de cour ou que I'histoire
|

universelle d’Ibn Ishaq ait été une commande califale,
cela ne supprime pas pour autant l'autonomie intel-
lectuelle du savant dont le calife recherche le prestige.
A plusieurs reprises, I'auteur semble élargir la notion
de pouvoir au-dela du politique en mentionnant, a
coté du calife, une élite savante (p. 4, 63, 65), mais
la relation entre les uns et les autres est toujours
comprise dans cette association.

Lauteur aurait pu s'interroger davantage sur
la notion de tradition. Celle-ci n'est pas seulement
un processus de transmission actif ou génératif, elle
est également un cadre institutionnel, générant des
habitus propres a la classe des savants. On reste son-
geur quand on connait la liste des maitres de Tabari,
le milieu savant auquel il appartient et dont il est
le produit, ainsi que la polyphonie qui caractérise
son ceuvre, de lui voir attribuer une «vulgate histo-
riographique » commandée par le retour du califat
a Bagdad apres l'intermede de Samarra’ Si l'auteur
reconnait la dépendance du savant bagdadien a
I'égard des matériaux préexistants, s'il remarque avec
Tayeb El-Hibri la transformation de l'écriture de Tabari
pour la période dont il est contemporain (p. 100), il
persiste cependant a faire du savant bagdadien un
«filtre historiographique déterminant» en relation
avec la crise sociale et politique qui secoue le cali-
fat abbasside au tournant des 1x-x¢ siecles. Certes,
nous savons que Tabarl se comporte en auteur, par
exemple en sélectionnant les données fournies par
I'un de ses informateurs, Sayf b. “Umar (m. 180/796)
— dont une édition récente permet le travail de
comparaison — mais il le fait toujours dans le cadre
d’'une compilation, ce qui réduit singuliéerement sa
marge de manceuvre. Et il en est de méme pour
tous les compilateurs a haute époque dont I'éthique
repose a des degrés divers sur une concordantia
oppositorum. On ne comprend pas bien dailleurs
le traitement que l'auteur fait subir a al-Waqidi et a
al-Mada'ni en les qualifiant de « principaux acteurs
de filtres historiographiques » ni celui qu'il fait subir
a Ibn Sa‘d et ses Tabagat (p. 91). Ce «filtrage» des
informations nest-il pas propre a toute écriture his-
torique sans que cela implique nécessairement un
controle du pouvoir politique sur le passé?

C'est donc cette notion de «filtres historiogra-
phiques » indiquant des strates de réinterprétations
liées aux huit phases de I'histoire politique des deux
dynasties (p. 67-103) qu'il faudrait sans doute affiner.
Ces réinterprétations sont-elles aussi directement
liées a I'histoire politique dynastique ? Le politique
n'est-il pas un lieu ambigu qui peut nourrir aussi bien
le service que l'opposition, ou encore la distance, des
acteurs sociaux que sont les savants a son égard?
N’y a-t-il pas surtout une tradition disciplinaire —

méthodes et matériaux — qui ne permet pas a un
|

BCAI 28 6l

BCAI 28 (2013) Borrut Antoine: Entre mémoire et pouvoir. L’'espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), recensé par
Viviane Comerro
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HisToIre |

maitre de transmettre ce qui lui plait ou ce qui
convient a son souverain?

Comment expliquer que le point de vue d’lbn
Hanbal sur le Coran incréé l'ait emporté sur celui
du calife et que la mihna ait été un échec ? Ou que
le hadith selon lequel le Prophete aurait affirmé a
son oncle al-‘Abbas que le pouvoir appartiendrait
a ses descendants ne se soit jamais imposé dans les
Sahih ? Et si l'on remonte a 'époque des Omeyyades,
comment expliquer que le célébre traditionniste
Ibn Sihab al-Zuhri - «filtre historiographique a part
entiére» (p. 75) — qui occupa différentes fonctions
au service des Omeyyades, ait transmis des ahbdr
fort peu amenes sur l'influence pernicieuse aupres
du troisieme calife ‘Utman, de Marwan b. al-Hakam,
pere du calife "Abd al-Malik et ancétre éponyme de
la dynastie ? A propos de ces premiers transmetteurs
majeurs, signalons que la notion de common link est
bien trop rapidement traitée par l'auteur (p. 62-63),
alors qu'elle commande les plus fructueuses analyses
des premiers matériaux de la tradition islamique.

Utiliser les termes d’ «histoire canonisée» ou
de «vulgate historiographique » me parait donc
impropre dans le contexte des trois premiers siecles
de l'islam qui témoignent d’une histoire sociale
déchirée par des orthodoxies concurrentes. Tabari
ne donnerait-il jamais la parole aux kharijites par
exemple ? Lauteur reconnait «qu'il fut parfois iné-
vitable de composer avec du matériau sélectionné
par ses rivaux ou concurrents» (p. 62), mais il n'en
tire pas une réflexion sur la nature méme de ce savoir
altimédiéval. Cependant, une approche moins tran-
chée du contrdle politique sur l'‘écriture de I'histoire
est souvent esquissée par l'auteur lui-méme dans
le deuxieme chapitre (p. 66, 78, 80, 83) et on peut
regretter qu'elle n‘ait pas été davantage développée
dans la présente édition.

Il n’en demeure pas moins que l'ouvrage d’An-
toine Borrut qui témoigne d’'une vaste érudition
et d'une attention constante aux débats de la re-
cherche contemporaine, ce qu'atteste une imposante
bibliographie, deviendra sans doute, a juste raison,
un classique des études sur la Syrie du second siécle
de I'hégire.

Viviane Comerro
INALCO - Paris

BCAI 28 (SY=

BCAI 28 (2013) Borrut Antoine: Entre mémoire et pouvoir. L’'espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), recensé par
Viviane Comerro

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

