
	 BCAI 28	 60

III. Histoire

Borrut Antoine,�
Entre mémoire et pouvoir.  
L’espace syrien sous les derniers Omeyyades  
et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), 

Leyde, Brill, 2011, xviii + 543 p. 
ISBN : 978-9004185616

L’ouvrage d’Antoine Borrut est issu d’une thèse 
soutenue à l’université de la Sorbonne (Paris 1) 
en 2007. Comme l’indique son titre, l’histoire syrienne 
des deux premiers siècles de l’hégire est au centre de 
cette étude par-delà la césure de la révolution abbas-
side (132/750) qui met fin au règne des Omeyyades. 
Cette rupture dans l’histoire événementielle ne sau-
rait en effet commander le cadre d’une étude qui se 
propose de restaurer l’historiographie « perdue » du 
second siècle de l’hégire. La première raison en est 
que l’histoire du tournant abbasside reste encore 
obscure et suscite de nombreuses hypothèses dans 
la recherche contemporaine ; la seconde, que l’his-
toire omeyyade n’est en grande partie conservée 
que dans des ouvrages rédigés au ixe siècle sous le 
califat abbasside.

La thèse qui oriente l’ensemble de l’étude est 
développée dans les trois premiers chapitres : l’écri-
ture de l’histoire est inspirée par les détenteurs du 
califat qui mobilisent une élite savante dans le but de 
contrôler le passé afin de mieux assurer leur pouvoir 
au présent et au futur. « La plume et l’épée révélaient 
ainsi leur complémentarité », affirme l’auteur, citant 
Ibn Ḫaldūn (p. 37). Il s’agit donc pour l’historien 
contemporain de se livrer à une archéologie des 
textes à même de dégager les diverses strates d’écri-
ture et de réécriture qui en sont venues à composer le 
corpus classique dans lequel l’auteur prétend repérer 
l’établissement successif « d’orthodoxies » politiques 
passées par des « filtres historiographiques » (sélec-
tions, ajouts, suppressions). L’ensemble constitue 
une « vulgate historiographique » que l’historien 
contemporain doit apprendre à relativiser en exploi-
tant d’autres sources littéraires plus marginales, sans 
compter les témoignages, aujourd’hui nombreux, ré-
vélés par l’archéologie, la numismatique, l’épigraphie 
et la paléographie.

Le premier chapitre traite de la question centrale 
des sources narratives islamiques et de leur trans-
mission dont les conditions « font désormais partie 
intégrante de la nature du document que l’historien 
a entre les mains » (p. 18). L’absence de sources 
narratives contemporaines de la période omeyyade 
conduit à l’interrogation sur l’émergence et les pre-
miers développements de l’historiographie islamique. 
L’auteur prend parti dans le débat en reconnaissant 
que si des écrits historiques furent bien produits à 

l’époque omeyyade, seuls certains « passages obligés » 
furent conservés dans la vulgate historiographique 
« sponsorisée » par les Abbassides.

Le deuxième chapitre entend mettre en évi-
dence les filtres historiographiques qui ont conduit 
à l’instauration de cette vulgate. Pour ce faire, la 
démonstration n’est pas textuelle, mais factuelle. 
L’auteur découpe l’histoire omeyyade en une série de 
phases depuis l’affirmation du pouvoir marwanide 
en 72 H. jusqu’à la troisième fitna qui marque la chute 
du califat en 132 H., puis l’histoire abbasside depuis 
la révolution de 132 jusqu’au retour du califat à Bag-
dad « après Sāmarrā’ » en 279, en postulant que les 
compétitions économiques, politiques et tribales de 
ces différentes phases ont dû engendrer des compé-
titions historiographiques. La production historique 
de Ṭabarī, considéré comme un « filtre historiogra-
phique majeur » de cette huitième phase de l’histoire 
dynastique, aurait imposé une grille d’analyse d’une 
influence considérable tant à l’époque médiévale 
que moderne.

Le chapitre iii traite de la question des sources 
en marge de cette « vulgate historiographique ». Elles 
sont constituées d’abord par les documents issus de 
la pratique califale et administrative : papyri (égyp-
tiens) et données épigraphiques et numismatiques, 
sans compter le programme architectural omeyyade 
dont les traces nous sont conservées sur le terrain. À 
cet ensemble, peut s’ajouter dans une certaine me-
sure, étant donné les problèmes de transmission qui 
lui sont inhérents, le corpus des épîtres et de la poésie.

Des sources plus tardives peuvent aussi être 
mises à contribution, comme celles rapportées des 
géographes de l’espace syrien (al-Yaʿqūbī, Ibn al-Faqīh, 
Ibn Ḥawqal, al-Muqaddisī, Ibn Šaddād, Yāqūt al-
Ḥamawī) ou des dictionnaires biographiques syriens 
qui font appel à des sources souvent négligées (Ibn 

ʿAsākir sur Damas, Ibn al-ʿAdīm sur Alep). Des œuvres 
historiques comme celle du Syrien anti-chiite Ibn 
Kaṯīr témoignent d’une réhabilitation de l’image de 
la première dynastie, tandis que les polémiques anti-
omeyyades d’al-Ǧāḥiẓ et d’al-Maqrīzī peuvent s’avérer 
d’un certain intérêt. Enfin, la théorie d’Ibn Ḫaldūn qui 
inscrit les deux dynasties successives dans la durée 
d’une ʿ aṣabiyya leur servant de fondement, propose 
une vision sociologique de l’histoire du second siècle. 
À côté de ces sources classiques, les littératures plus 
marginales, apocalyptiques et hérésiographiques 
(chiites et kharijites) fournissent à l’historien ma-
tière à réflexion. De même, les sources non musul-
manes doivent également être exploitées. Selon 
l’auteur, elles ne sont pas à considérer comme des 
sources externes puisqu’elles émanent de commu-
nautés encore majoritaires au second siècle, qu’elles 
offrent quelquefois un point de vue plus proche de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Borrut Antoine: Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), recensé par
Viviane Comerro
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 61

III. Histoire

l’événement rapporté et, surtout, que la circulation 
de l’information a toujours été permanente entre les 
différentes communautés confessionnelles.

Les chapitres iv à viii s’ordonnent autour de la 
thématique contemporaine de la mémoire dans sa 
relation à l’histoire, la démarche de l’historien consis-
tant à faire apparaître une « histoire de la mémoire » 
à travers ses différents niveaux de mobilisation, mais 
aussi les stratégies de l’oubli qui vont de pair.

Dans le chapitre iv, l’auteur recense quelques 
« lieux de mémoire » de l’écriture de l’histoire cristal-
lisée sur le massacre du Nahr Abī Fuṭrus ou la fon-
dation de Bagdad par le calife abbasside al-Mansūr. 
Il observe une évolution progressive qui fait glisser 
les Omeyyades « de l’adversité à l’altérité », opérant 
ainsi une rédemption de leur mémoire (El-Hibri) 
pour affirmer la continuité politique du califat. Mais 
l’auteur fait également émerger d’autres lieux plus en-
fouis dans les strates historiographiques comme celui 
de la résidence syrienne des prétendants abbassides 
entre 68 et 132, à al-Ḥumayma, ou l’appropriation 
de la figure biblico-coranique de Salomon par les 
Omeyyades.

Les chapitres v et vi traitent de la construction 
de deux figures de héros omeyyades, Maslama 
b. ʿAbd al-Malik, frère du calife et combattant à 
la frontière byzantine et ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz, le 
calife « saint ».

Le chapitre vii traite du tournant historique 
représenté par la révolution abbasside dans l’espace 
syrien depuis la version autorisée de l’épisode fournie, 
nous dit l’auteur, par les Aḫbār al-dawla al-ʿabbāsiyya 
et Ṭabarī, jusqu’aux interprétations concurrentes 
véhiculées par certaines des sources chrétiennes. Les 
débats engendrés dans la recherche moderne autour 
de cet épisode sont largement évoqués.

Enfin, le dernier chapitre entend esquisser une 
autre lecture du pouvoir califal en Syrie, établissant 
la cohérence d’une période qui va de la fondation du 
Dôme du Rocher par ʿ Abd al-Malik (72/692) jusqu’à 
l’abandon d’al-Raqqa comme résidence califale à la 
mort de Hārūn al-Rašīd (193/809). Cette cohérence 
se manifeste dans la construction d’un paysage ar-
chitectural islamique programmé par le calife, dans 
l’affirmation d’une souveraineté patrimoniale et dans 
un exercice mobile du pouvoir.

Les analyses proposées dans cet ouvrage sont 
guidées par une thèse, constamment répétée tout 
au long de l’ouvrage, celle d’une écriture de l’histoire 
commandée par l’une et l’autre dynastie. Néanmoins, 
cette affirmation donne sujet à débat, d’autant que 
les traces textuelles de réécritures successives ne sont 
guère mises en évidence. Que le nom d’al-Ma’mūn 
soit lié au mouvement de traduction (Bayt al-Ḥikma), 
qu’il y ait eu des astrologues de cour ou que l’histoire 

universelle d’Ibn Isḥāq ait été une commande califale, 
cela ne supprime pas pour autant l’autonomie intel-
lectuelle du savant dont le calife recherche le prestige. 
À plusieurs reprises, l’auteur semble élargir la notion 
de pouvoir au-delà du politique en mentionnant, à 
côté du calife, une élite savante (p. 4, 63, 65), mais 
la relation entre les uns et les autres est toujours 
comprise dans cette association.

L’auteur aurait pu s’interroger davantage sur 
la notion de tradition. Celle-ci n’est pas seulement 
un processus de transmission actif ou génératif, elle 
est également un cadre institutionnel, générant des 
habitus propres à la classe des savants. On reste son-
geur quand on connaît la liste des maîtres de Ṭabarī, 
le milieu savant auquel il appartient et dont il est 
le produit, ainsi que la polyphonie qui caractérise 
son œuvre, de lui voir attribuer une « vulgate histo-
riographique » commandée par le retour du califat 
à Bagdad après l’intermède de Sāmarrā’. Si l’auteur 
reconnaît la dépendance du savant bagdadien à 
l’égard des matériaux préexistants, s’il remarque avec 
Tayeb El-Hibri la transformation de l’écriture de Ṭabarī 
pour la période dont il est contemporain (p. 100), il 
persiste cependant à faire du savant bagdadien un 
« filtre historiographique déterminant » en relation 
avec la crise sociale et politique qui secoue le cali-
fat abbasside au tournant des ix-xe siècles. Certes, 
nous savons que Ṭabarī se comporte en auteur, par 
exemple en sélectionnant les données fournies par 
l’un de ses informateurs, Sayf b. ʿUmar (m. 180/796) 

– dont une édition récente permet le travail de 
comparaison – mais il le fait toujours dans le cadre 
d’une compilation, ce qui réduit singulièrement sa 
marge de manœuvre. Et il en est de même pour 
tous les compilateurs à haute époque dont l’éthique 
repose à des degrés divers sur une concordantia 
oppositorum. On ne comprend pas bien d’ailleurs 
le traitement que l’auteur fait subir à al-Wāqidī et à 
al-Madā’nī en les qualifiant de « principaux acteurs 
de filtres historiographiques » ni celui qu’il fait subir 
à Ibn Saʿd et ses Ṭabaqāt (p. 91). Ce « filtrage » des 
informations n’est-il pas propre à toute écriture his-
torique sans que cela implique nécessairement un 
contrôle du pouvoir politique sur le passé ?

C’est donc cette notion de « filtres historiogra-
phiques » indiquant des strates de réinterprétations 
liées aux huit phases de l’histoire politique des deux 
dynasties (p. 67-103) qu’il faudrait sans doute affiner. 
Ces réinterprétations sont-elles aussi directement 
liées à l’histoire politique dynastique ? Le politique 
n’est-il pas un lieu ambigu qui peut nourrir aussi bien 
le service que l’opposition, ou encore la distance, des 
acteurs sociaux que sont les savants à son égard ? 
N’y a-t-il pas surtout une tradition disciplinaire – 
méthodes et matériaux – qui ne permet pas à un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Borrut Antoine: Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), recensé par
Viviane Comerro
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 62

III. Histoire

maître de transmettre ce qui lui plaît ou ce qui 
convient à son souverain ?

Comment expliquer que le point de vue d’Ibn 
Ḥanbal sur le Coran incréé l’ait emporté sur celui 
du calife et que la miḥna ait été un échec ? Ou que 
le hadith selon lequel le Prophète aurait affirmé à 
son oncle al-ʿAbbās que le pouvoir appartiendrait 
à ses descendants ne se soit jamais imposé dans les 
Ṣaḥīḥ ? Et si l’on remonte à l’époque des Omeyyades, 
comment expliquer que le célèbre traditionniste 
Ibn Šihāb al-Zuhrī – « filtre historiographique à part 
entière » (p. 75) – qui occupa différentes fonctions 
au service des Omeyyades, ait transmis des aḫbār 
fort peu amènes sur l’influence pernicieuse auprès 
du troisième calife ʿUṯmān, de Marwān b. al-Ḥakam, 
père du calife ʿAbd al-Malik et ancêtre éponyme de 
la dynastie ? À propos de ces premiers transmetteurs 
majeurs, signalons que la notion de common link est 
bien trop rapidement traitée par l’auteur (p. 62-63), 
alors qu’elle commande les plus fructueuses analyses 
des premiers matériaux de la tradition islamique.

Utiliser les termes d’ « histoire canonisée » ou 
de « vulgate historiographique » me paraît donc 
impropre dans le contexte des trois premiers siècles 
de l’islam qui témoignent d’une histoire sociale 
déchirée par des orthodoxies concurrentes. Ṭabarī 
ne donnerait-il jamais la parole aux kharijites par 
exemple ? L’auteur reconnaît « qu’il fut parfois iné-
vitable de composer avec du matériau sélectionné 
par ses rivaux ou concurrents » (p. 62), mais il n’en 
tire pas une réflexion sur la nature même de ce savoir 
altimédiéval. Cependant, une approche moins tran-
chée du contrôle politique sur l’écriture de l’histoire 
est souvent esquissée par l’auteur lui-même dans 
le deuxième chapitre (p. 66, 78, 80, 83) et on peut 
regretter qu’elle n’ait pas été davantage développée 
dans la présente édition.

Il n’en demeure pas moins que l’ouvrage d’An-
toine Borrut qui témoigne d’une vaste érudition 
et d’une attention constante aux débats de la re-
cherche contemporaine, ce qu’atteste une imposante 
bibliographie, deviendra sans doute, à juste raison, 
un classique des études sur la Syrie du second siècle 
de l’hégire.

Viviane Comerro 
INALCO - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Borrut Antoine: Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), recensé par
Viviane Comerro
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

