
	 BCAI 24 – 2008	 187

V. Arts et archéologie

Vibert-Guigue Claude, Bisheh Ghazi, Imbert Frédéric, Les peintures de Qusayr ʿAmra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne. [Nadia Ali]

Vibert-Guigue �Claude, Bisheh Ghazi,  
Imbert Frédéric,  
Les peintures de Qusayr ʿAmra.  
Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne.

Beyrouth, Institut français du Proche-Orient, 
2007, 226 p. + 250 pl. 
ISBN : 978-2351590492

Depuis la fin du xixe siècle, qui marque les débuts 
de l’intérêt scientifique des archéologues et historiens 
de l’art pour le monde de l’Islam, ce sont sans doute 
les créations des Omeyyades du Proche-Orient qui 
ont suscité le plus d’investigations et de publications. 
Cela ne veut nullement dire qu’il ne reste pas de ques-
tions majeures sur leurs formes, leurs significations et 
le contexte historique précis de leur genèse. La parci-
monie des sources historiques, l’état fragmentaire des 
vestiges archéologiques et l’éclectisme de cet art font 
toujours obstacle aux recherches des orientalistes et 
des archéologues.

Le petit bâtiment extra-urbain de Quṣayr ʿ Amra 
et son décor pariétal font partie de ces créations 
omeyyades problématiques. Construit dans la Balqaa 
en Jordanie, dans la première moitié du viiie siècle, ce 
monument, attribué au prince al-Walīd II, pose de 
nombreuses questions concernant sa datation exacte, 
sa fonction (pavillon de chasse, bains, résidence ?), 
ainsi que la genèse de son décor composé essentielle-
ment de peintures murales, mais aussi de mosaïques 
et de stucs. L’absence de relevé fiable et exhaustif des 
peintures a considérablement ralenti l’avancement 
des travaux sur l’iconographie omeyyade. Si l’intérêt 
des premiers orientalistes s’est d’abord porté sur l’art 
omeyyade, il faut tout de même souligner que les 
travaux de recherches se sont peu renouvelés après 
la thèse d’O. Grabar et ses nombreux articles (1) qui 
fixèrent une sorte de «canon» qui a influencé toutes 
les autres études sur l’iconographie omeyyade – «ca-
non» qui définit celle-ci par trois principaux traits : 
premièrement, les peintures omeyyades imiteraient, 
moyennant quelques erreurs ou bizarreries iconogra-
phiques, des spécimens issus des traditions artistiques 
de la fin de l’Antiquité, essentiellement byzantines, 
coptes et sassanides. Deuxièmement, les thèmes 
iconographiques empruntés auraient été compilés 
de façon désordonnée dans le décor omeyyade. Troi-
sièmement, le sujet dominant serait la représentation 
des passe-temps ou cycles princiers actualisés par des 
images de prince, de nombreuses scènes de chasse 
et des représentations de femmes nues.

Depuis une dizaine d’années, l’édifice et surtout 
son programme iconographique jouissent d’un re-
gain d’intérêt avec notamment les publications de 
Garth Fowden (2) et les thèses de doctorat récemment 

soutenues en Italie et en France (3). Ce regain d’intérêt 
s’explique par la nécessité de déconstruire le schéma 
narratif évoqué plus haut, mais aussi parce que l’étude 
de Quṣayr ʿAmra et de son décor pariétal offre au 
moins deux types d’enjeux méthodologiques. Tout 
d’abord, contrairement aux époques plus tardives 
de l’art islamique, en dehors du monument lui-
même, nous ne disposons d’aucune source contex-
tuelle permettant de définir la fonction du lieu et la 
signification du programme peint. Comment, dans 
ces conditions, décrire et interpréter le programme ? 
Doit-on s’orienter vers des méthodes plus terre à 
terre et tenter de déterminer la part de l’habitus et 
des pratiques des artisans dans la fabrication de l’ico-
nographie omeyyade et/ou doit-on plutôt envisager 
des approches plus interprétatives fondées sur des 
textes permettant d’émettre des hypothèses sur la 
signification du programme ? De plus, les peintures 
omeyyades nous renvoient à l’épineuse question de 
la définition du premier art islamique. Ces peintures 
doivent-elles être considérées comme une conti-
nuation des traditions artistiques préislamiques 
des régions conquises par l’islam et/ou comme les 
premières manifestations d’un premier art figuratif 
«islamique» ? Ceci oblige l’historien de l’art à s’inter-
roger non seulement sur les critères qui permettent 
de définir «l’art islamique», mais plus largement sur 
la pertinence de cette expression.

Dans ce contexte, la publication du catalogue 
complet et raisonné des peintures de Quṣayr ʿAmra 
livré par C. Vibert-Guigue et G. Bisheh apparaît comme 
un instrument de travail fondamental et particuliè-
rement attendu. D’emblée, les auteurs signalent que 
leur objectif n’est pas de décrire ou d’interpréter le 
programme iconographique, mais de fournir un re-
levé méthodique de l’ensemble des surfaces peintes. 
L’ouvrage correspond à la publication des données et 
relevés accumulés par la mission franco-jordanienne 
entre 1989 et 1995. Cette mission a eu le mérite de 
relever de façon exhaustive les peintures en utilisant 
des échafaudages et en appliquant des feuilles de 
plastique transparent sur l’ensemble des parois. Aussi, 
malgré des obstacles de taille tels que les dégradations 
des hommes et du temps, les nombreux grafittis et les 
repeints espagnols, les auteurs parviennent à livrer une 
documentation graphique impressionnante.

(1)  O. Grabar, Ceremonial and Art at the Umayyad Court, Phd, 
Princeton University, 1955.
(2)  G. Fowden, Quṣayr ʿ Amra, Art and the Umayyad Elite in Late 
Antiquity, Berkeley, 2004.
(3)  M. Guidetti, The Role of Late Antiquity in Umayyad Artistic 
and Architectural Expression, université de Venise, 2006, et N. Ali, 
Processus de création de l’iconographie omeyyade : l’exemple des 
décors palatiaux du Bilād ash-Shām, université d’Aix-en-Provence, 
2008.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Vibert-Guigue Claude, Bisheh Ghazi, Imbert Frédéric: Les peintures de Qusayr ʿAmra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne., recensé par Nadia
Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 188

V. Arts et archéologie

L’ouvrage comprend trois grands volets : Le 
premier volet de Ghazi Bisheh est intitulé « Les 
peintures de Quṣayr ʿAmra » (p. 3-23). Cette partie 
introductive, en français, en anglais et en arabe, est 
suivie d’un second volet de C. Vibert-Guigue qui 
a pour titre « La documentation archéologique » 
et présente un rappel des interventions de terrain 
menées sur le site, le catalogue du décor peint et 
l’étude d’une inscription par Fr. Imbert. Le troisième 
volet comprend l’ensemble des dessins et photogra-
phies, pas moins de 150 planches, avec cartes, plans 
du bâtiment, dessins en noir et blanc des peintures, 
essais de restitution en noir et blanc et en couleurs, 
ainsi que des photographies. L’ouvrage se clôt par 
quelques indications bibliographiques.

Le premier volet de Ghazi Bisheh est subdivisé 
en cinq sections. La première traite, de manière syn-
thétique mais très intéressante, du contexte histori-
que de la Syrie et de la Jordanie aux viie-viiie siècles 
(p. 4 et 5). L’auteur évoque notamment trois points 
importants. Le premier concerne la diversité de la 
population dans la région avant les conquêtes arabo-
musulmanes : riches propriétaires terriens byzantins, 
population locale de langue araméenne, présence 
de tribus arabes et notamment sud-arabes et des 
royaumes arabes des Ghassanides ou des Lakhmides. 
Ce point est important dans la mesure où la présence 
d’éléments arabes locaux dans la région en contact 
avec les civilisations byzantines et sassanides avant 
l’islam a été sous-estimée, voire ignorée dans la plu-
part des travaux sur l’art omeyyade. Cette présence 
arabe permet ainsi de discuter le schéma narratif tra-
ditionnel qui consiste à dire que ce sont les conquêtes 
arabo-musulmanes qui ont mis pour la première 
fois « les Arabes » en contact avec les civilisations 
romaine, byzantine et sassanide. Ensuite, l’auteur 
rappelle que l’essentiel de l’économie de la région 
reposait sur les activités agricoles : les exploitations 
agricoles, autrefois aux mains des Byzantins, seront 
récupérées par l’aristocratie omeyyade. Bien que 
non souligné par Ghazi Bisheh, cet aspect de la vie 
économique présente une certaine pertinence pour 
l’étude du décor omeyyade dans la mesure où une 
large partie de son iconographie est consacrée à des 
thèmes relatifs à l’eau, mais surtout au cycle annuel 
(personnifications des saisons, Gê, calendrier illustré 
et scènes de vendanges) (4). Enfin, l’auteur insiste sur 
la continuité observée dans l’organisation des campa-
gnes ou de la vie artisanale entre la fin de l’Antiquité 
et l’époque omeyyade, les principaux changements 
ayant surtout touché le système politique.

Dans la seconde section de cette introduction, 
l’auteur traite de la raison d’être des « châteaux dits 
du désert » (p.  5-6). Il évoque d’abord l’idée, très 
romantique, selon laquelle les Omeyyades auraient 

choisi de construire dans des régions semi-déserti-
ques pour retrouver une hygiène de vie plus proche 
de leur mode de vie bédouin. L’auteur signale très 
justement que, depuis les travaux de J.  Sauvaget, 
cette vision très orientaliste a été remise en question. 
En effet, on sait que les résidences extra-urbaines 
omeyyades n’étaient pas toutes situées dans des 
zones désertiques, certaines étaient même de vérita-
bles exploitations agricoles, comme cela a été montré 
pour Ḫirbat al-Mafǧar et Qaṣr al-Ḥayr al-Ġarbī. On 
peut ajouter à cela un autre argument non évoqué 
par l’auteur, mais qui permet aussi de déconstruire 
le paradigme traditionnel. Les conquérants arabo-
musulmans sont généralement présentés comme un 
bloc monolithe constitué de Bédouins. Or, les travaux 
d’historiens ont montré qu’une grande partie des 
conquérants musulmans venait d’oasis composées de 
populations semi-nomades ou sédentaires (Hedjaz) 
et d’Arabie du Sud dont la population était majoritai-
rement composée d’agriculteurs sédentaires (5).

La troisième section de l’introduction est consa-
crée à l’architecture de Quṣayr ʿAmra, comprenant 
la salle d’accueil à trois travées, les bains proprement 
dits et des aménagements hydrauliques. Bizarrement, 
c’est la quatrième partie de l’introduction consacrée 
aux peintures qui nous est apparue comme la plus 
discutable (p. 7-9) et ce à trois niveaux. Premièrement, 
l’auteur rappelle les principaux thèmes représentés 
dans le programme peint (chasse, baignade, acro-
bates, lutteurs, musiciens…) et insiste sur une idée 
particulièrement tenace qui consiste à considérer 
ce programme comme la représentation des passe-
temps ou cycles princiers actualisés par des scènes de 
prince trônant, des scènes de chasse et des images de 
femmes nues. Par ailleurs, l’auteur s’étonne de la pré-
sence de femmes nues dans un décor commandité 
par un prince omeyyade et musulman. On regrettera 
cette manière de limiter les Omeyyades à leur seule 
religion. Bien qu’importante dans d’autres domaines, 
la religion a, selon nous, joué un rôle infime dans le 
processus de création de l’iconographie omeyyade 
palatiale. Rappelons également que la population 
de la Syrie-Jordanie est relativement peu islamisée à 
cette époque. Par ailleurs, l’hypothèse d’un program-
me consacré à la représentation des passe-temps 
princiers a été développée par O. Grabar dans sa 
thèse et a influencé toutes les études sur l’iconogra-
phie palatiale omeyyade. Qu’il s’agisse de manuels 
généraux ou de travaux plus spécialisés, dès qu’il est 
question de l’art figuratif omeyyade, on n’échappe 
pas à cette mention des cycles princiers (chasse, 

(4)  N. Ali, Processus de création…, vol. II,  p. 454-476.
(5)  F. Donner, The Early Islamic Conquests, Princeton, 1981, 
p. 91-148.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Vibert-Guigue Claude, Bisheh Ghazi, Imbert Frédéric: Les peintures de Qusayr ʿAmra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne., recensé par Nadia
Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 189

V. Arts et archéologie

musique, danseuses…). Selon O. Grabar, ces thèmes 
auraient été consciemment choisis par les Omeyya-
des pour imiter les modes de vie princiers orientaux 
et notamment sassanides. Cependant, cette lecture 
et cette catégorie thématique « cycle princier » doit 
être révisée à la lumière des travaux récents qui ont 
montré, en effet, que les parties censées représenter 
de simples femmes nues ou des scènes dites de la vie 
de cour (situées principalement dans l’alcôve et sur la 
voûte centrale) illustrent en réalité une iconographie 
relative au cycle annuel et aux activités agricoles (Gê, 
personnifications des saisons et calendrier monu-
mental) (6).

Deuxièmement, selon l’auteur, les thèmes icono-
graphiques de Quṣayr ʿAmra n’auraient pas d’anté-
cédent dans les monuments préislamiques. Il est vrai 
que nous ne disposons pas de décors monumentaux 
peints profanes provenant du Proche-Orient à la 
veille de l’islam. Cela est un véritable obstacle dans 
la mise en lumière des spécificités de l’iconographie 
omeyyade. Néanmoins, en élargissant le matériel 
préislamique comparatif à d’autres supports, comme 
les mosaïques romaines et byzantines du Proche-
Orient, et en élargissant l’aire géographique à l’en-
semble de l’art de la fin de l’Antiquité produit dans 
le bassin méditerranéen, il est possible de trouver 
de nombreuses correspondances entre les thèmes 
iconographiques représentés à Quṣayr ʿAmra et les 
traditions artistiques préislamiques. La découverte 
de ces éventuels parallèles n’a pas pour objectif de 
renforcer l’idée d’un art omeyyade imitant aveuglé-
ment les arts préislamiques, mais plutôt d’utiliser 
l’analyse comparative poussée entre les créations 
omeyyades et leurs ancêtres pour tenter de définir 
la part de l’habitus dans le processus de création de 
l’iconographie omeyyade. Cet habitus, s’il n’est pas 
considéré comme un élément statique et fossilisé, 
pourrait permettre de transcender les antinomies 
traditionnellement évoquées dans les travaux sur 
l’iconographie omeyyade entre déterminisme et 
intention programmatique, conditionnement et 
créativité, conscience et inconscience (7).

Le troisième point discutable évoqué par Ghazi 
Bisheh concerne la lecture du programme dans son 
ensemble. L’auteur considère que les différents thè-
mes n’entretiennent pas de rapports entre eux. Cette 
hypothèse doit être remise en question à la suite 
des études récentes. En effet, si on prend l’exemple 
du décor de la travée centrale, on voit cohabiter 
l’image d’un prince trônant, les bustes de Gê et des 
personnifications des Saisons suivies d’un calendrier 
monumental. Cette partie du décor recrée des 
structures thématiques ou collocations de sujets qui 
avaient l’habitude de fonctionner ensemble dans les 
traditions préislamiques. Si l’agencement des thèmes 

de la travée centrale présente une grande cohérence 
thématique et programmatique, on ne voit pas 
pourquoi les autres thèmes n’entretiendraient pas 
eux aussi des rapports sémantiques qui relèveraient 
plus de l’association symbolique que de la narrativité 
ou des catégories thématiques usuelles et peu perti-
nentes telles que bestiaire, femmes, politique, chasse… 
Il est vrai cependant que certaines combinaisons de 
sujets, comme celle de la paroi ouest dans la travée 
ouest combinant les six rois vaincus, la femme au bain 
et la scène de palestre, posent toujours des problèmes 
d’interprétation.

La section consacrée aux peintures se termine 
par une tentative d’interprétation du programme. 
C’est de loin la question la plus problématique 
concernant ce décor. Après avoir rappelé les hypo-
thèses d’Oleg Grabar (les passe-temps princiers) et la 
tentative de G. Fowden d’interpréter les peintures à 
la lumière des événements relatifs à la vie d’al-Walīd II, 
l’auteur propose d’utiliser un texte également cité 
par G. Fowden. Ce texte du xive siècle d’al-Ghuzūlī 
rapporte que les décors de bains et notamment les 
thèmes iconographiques de la chasse, des jardins où 
des amants avaient pour but de stimuler les sens et de 
fortifier les différentes facultés humaines. Le recours 
à ce texte ne nous paraît pas d’une grande pertinence. 
Tout d’abord parce que le texte est trop tardif par 
rapport à l’époque omeyyade. Ensuite parce que ce 
texte évoque le décor de bains. Or, Quṣayr ʿAmra 
n’était pas qu’un bain, puisque l’édifice comprenait 
aussi une salle d’accueil pourvue d’un espace du trône. 
Enfin, plus grave, il n’existe aucun moyen concret de 
valider l’hypothèse proposée par l’auteur. Ici se pose 
un problème de méthode concernant le recours aux 
textes dans les études sur l’iconographie omeyyade. 
L’approche textualiste domine aujourd’hui à peu 
près tous les travaux sur l’art omeyyade et plus 
largement sur les arts islamiques. Cependant, ce 
recours systématique aux textes nous semble poser 
quelques difficultés. La plus importante est qu’on 
ne sait rien sur la manière dont les Omeyyades ont 
perçu et compris les thèmes hérités de l’art de la fin 
de l’Antiquité et qu’on se trouve très souvent en pré-
sence de peintures pour lesquelles plusieurs sources 
littéraires pourraient s’appliquer avec un droit égal. 
Cette multiplicité de lectures laisse, selon nous, trop 
de place à la subjectivité et installe l’historien de l’art 
sur des bases trop peu solides. Le recours aux textes 
dans le cas omeyyade est loin de garantir la validité 
des interprétations. Nous pensons que certains choix 
iconographiques omeyyades dans la sélection et la 
distribution des sujets, mais aussi certaines variations 

(6)  N. Ali, Processus de création…, p. 480-481.
(7)  P. Bourdieu, The Logic of Practice, Stanford, 1990, p. 52-55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Vibert-Guigue Claude, Bisheh Ghazi, Imbert Frédéric: Les peintures de Qusayr ʿAmra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne., recensé par Nadia
Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 190

V. Arts et archéologie

iconographiques peuvent s’expliquer d’un point de 
vue très mécanique et concret (tyrannie des cadres 
sur le choix des formes et thèmes contenus, recours 
à des collocations de sujets, vie des formes et conta-
minations typologiques entre des schèmes formels 
très voisins…).

Le second volet de cet ouvrage, intitulé « docu-
mentation archéologique », comprend un historique 
des différentes missions de terrain effectuées sur le 
site (p.  28-33), un catalogue des peintures (p.  35-
46) et une note épigraphique et paléographique 
de Fr. Imbert, qui fait le point sur l’inscription en 
coufique du baldaquin (p. 45-46). C. Vibert-Guigue 
nous apprend que trois missions ont été menées sur 
le site : la mission d’A. Musil et de Mielich au début 
du xxe siècle, les missions espagnoles des années 1970 
et de 1996, enfin la mission franco-jordanienne de 
1989 à 1996. Dans chaque cas, l’auteur rappelle les 
circonstances historiques de ces missions et, surtout, 
les différents travaux réalisés. Pour résumer, la mission 
d’A. Musil fournit la première publication des pein-
tures en 1907, celles d’A. et M. Almagro offrent une 
étude globale de l’architecture et des peintures qui 
donnera lieu à la publication de nombreuses photo-
graphies en couleurs des peintures. Cependant, avant 
les travaux de la mission franco-jordanienne, on ne 
disposait d’aucun relevé systématique et fiable des 
peintures. En effet, les dessins de Mielich comportent 
de nombreuses erreurs et les reproductions livrées 
par la mission espagnole ne présentent souvent que 
des vues de détail. La mission franco-jordanienne de 
C. Vibert-Guigue et G. Bisheh avait donc pour objectif 
d’établir un inventaire complet et sûr de toutes les 
surfaces décorées. C’est en appliquant des feuilles 
de plastique transparent sur toutes ces surfaces et 
en utilisant des échafaudages que la mission a pu 
établir ce premier relevé systématique des peintures. 
La mise au net des relevés a été réalisée par des dessins 
au trait en noir et blanc dont l’objectif, comme le 
souligne l’auteur, était de définir l’état archéologique 
des peintures plutôt qu’un rendu artistique. à côté 
de cela, des essais de restitution en noir et blanc et 
en couleurs permettent de rendre compte du décor 
de manière très satisfaisante.

Après la description des missions et des tech-
niques de relevé utilisées par l’équipe franco-jorda-
nienne, C. Vibert-Guigue livre le premier catalogue 
du décor peint. Dans un premier temps est présenté 
un schéma qui offre « un éclaté et développé des piè-
ces et des parois » (p. 34). Dans ce schéma, l’auteur a 
distingué les différentes zones du bâtiment, tels que 
l’espace du trône et les chambres est et ouest, la salle 
d’accueil et ses trois travées, la pièce à banquette, le 
tepidarium et le caldarium. Ces espaces sont désignés 
par des chiffres romains de I à VII. Pour chacun d’eux, 

les surfaces à décorer encore vides sont représentées 
à plat et en éclaté. Seuls les éléments qui organisent 
le décor de ces surfaces sont marqués. Les différents 
registres et frises sont notés et désignés par des lettres 
minuscules (a, b, c) et les panneaux figurés seulement 
identifiés par une numérotation de 1 à 47. L’auteur re-
prend cette numérotation dans une liste des tableaux 
présentée plus loin (p. 36) où il rappelle les principales 
composantes figuratives de la peinture et signale sa si-
tuation dans le bâtiment et le type de surface décorée. 
Ce schéma des parois en éclaté et développé accom-
pagné de la liste des tableaux figurés apparaît comme 
un instrument de travail particulièrement utile pour 
repérer et situer ces derniers. Par ailleurs, bien que non 
souligné par l’auteur, ce choix de figure graphique, qui 
consiste à figurer les surfaces vides avec seulement les 
éléments organisateurs, présente plusieurs intérêts et 
notamment celui de visualiser la nature géométrique 
des parois et des surfaces à décorer ainsi que le type de 
découpage appliqué par les artisans. Ces découpages 
sont principalement actualisés par des canevas de 
type quadrillage ou réseaux à semis losangés, des 
cadres, des frises ou des espaces vides. La mise en 
lumière de ces canevas est importante pour au moins 
deux raisons : premièrement, elle nous invite à nous 
interroger sur le rôle de l’architecture dans le choix des 
découpages de surfaces − ou, en d’autres termes, en 
quoi le découpage appliqué par exemple aux surfaces 
de l’alcôve a-t-il été conditionné par l’architecture et 
les pratiques des artisans. Deuxièmement, la seule 
présence de ces découpages témoigne d’une certaine 
organisation du décor et milite en faveur de l’hypo-
thèse d’un réel programme au sens de projet planifié. 
Cette hypothèse s’oppose à l’idée communément ad-
mise d’un décor désordonné et composé d’éléments 
compilés au hasard.

C. Vibert-Guigue présente ensuite le catalogue 
du décor peint. Ce catalogue est organisé en fonction 
des différents espaces. Pour chaque paroi décrite, 
l’auteur rappelle la situation dans le bâtiment, la 
nature géométrique des surfaces à décorer, ainsi que, 
de haut en bas, le contenu des différents registres ou 
parties. Sa description des peintures est minimale et 
n’évoque que les principaux éléments représentés. 
De plus, l’auteur ne cherche pas à donner des titres 
interprétatifs aux peintures. Par exemple, au lieu du 
traditionnel « Vénus » ou « Aphrodite » pour le célè-
bre panneau de la paroi ouest (travée ouest), l’auteur 
utilise l’expression plus froide de « figure féminine 
près d’un bassin ». Cette prudence apparaît comme 
une autre preuve de la rigueur méthodologique de 
cet ouvrage et tranche avec les titres infondés de la 
récente étude de G. Fowden.

Bien que non explicité par C.  Vibert-Gui-
gue, il semble que le mode de description dit 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Vibert-Guigue Claude, Bisheh Ghazi, Imbert Frédéric: Les peintures de Qusayr ʿAmra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne., recensé par Nadia
Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 191

V. Arts et archéologie

« pré-iconographique » ait été préféré à une descrip-
tion iconographique (8). L’identification des thèmes 
iconographiques représentés est un des problèmes 
les plus délicats dans l’étude des décors omeyyades. 
Il est particulièrement difficile de déterminer si la 
survivance d’une forme ou d’un motif implique aussi 
la survivance de sa signification à l’époque omeyyade. 
Dans ce contexte, donner des légendes aux peintures 
en se fondant sur les modèles qui les ont inspirées 
semble risqué, en particulier si le chercheur n’est 
pas en mesure d’apporter suffisamment de preuves 
d’une survivance de la signification. Par ailleurs, dans 
de nombreux cas, les peintures omeyyades présen-
tent des variations par rapport à leurs antécédents. 
Ces variations, qui sont le plus souvent le résultat 
de la vie des formes, limitent aussi les possibilités 
d’identification des thèmes iconographiques.

Le catalogue et les 150 planches qui suivent 
constituent l’apport fondamental de cette publi-
cation. Les planches comprennent des dessins en 
noir et blanc de chaque paroi avec, en vis-à-vis, 
l’état archéologique de la peinture et un essai de 
restitution à même échelle. Ces planches fournis-
sent non seulement les dimensions exactes, mais 
permettent de visualiser clairement l’armature des 
surfaces et le contenu figuré. Elles aideront sûrement 
l’identification plus certaine des sujets représentés 
et offriront la possibilité aux chercheurs de mener 
des analyses comparatives plus poussées entre ces 
créations omeyyades et leurs modèles préislamiques. 
Outre ces dessins, les planches présentent aussi de 
précieuses vues d’ensemble du décor ou de certaines 
parties, telles que les planches 85 et 86 où sont mises 
à plat les surfaces peintes de la salle d’accueil et des 
bains, qui apparaissent comme d’indispensables 
instruments de travail. Ajoutons à cela les clichés 
pris à l’intérieur d’une maquette du bâtiment, qui 
permettent des vues de biais indiquant le passage 
des décors aux angles (pl. 112). Signalons également 
quelques vues en volume et notamment le remarqua-
ble essai de restitution du décor de l’alcôve (pl. 20). 
Ces trois systèmes permettent de rendre compte de 
manière très satisfaisante des rapports entre les dif-
férentes parties du décor. Ces documents graphiques 
conduiront, je l’espère, à de futures investigations sur 
les rapports formels et sémantiques entre les thèmes 
représentés dans le programme. Une enquête sur les 
rapports entre les peintures pourrait à l’avenir consi-
dérer deux aspects : d’une part des combinaisons, 
dans le décor omeyyade, de sujets ou collocations 
héritées de l’art de la fin de l’Antiquité, d’autre part 
des combinaisons inédites qu’il conviendrait peut-
être d’interpréter à la lumière des sources arabes. À 
cette documentation, il faut ajouter les nombreux 
dessins et gouaches en couleur et surtout quelques 

photographies de détails qui donneront probable-
ment lieu à de futures enquêtes stylistiques plus 
poussées.

Les auteurs ont livré aux chercheurs des outils 
de base d’une grande qualité qui pourront revivifier 
les travaux sur l’iconographie omeyyade et sa 
genèse. Espérons que ce catalogue magistral agira 
comme un moteur pour de futures recherches qui 
pourraient prendre différentes directions encore peu 
explorées, telles que l’étude des méthodes de travail 
des artisans omeyyades, celle des rapports entre le 
décor de Quṣayr ʿAmra et d’autres décors palatiaux 
omeyyades ou, enfin, la part de l’élément arabe local 
(ghassanide, lakhmide, tribus d’origine sud-arabes…) 
dans la genèse de cette iconographie.

Nadia Ali 
Université de Provence

(8)  La description « pré-iconographique » consiste à identifier 
des formes à des représentations d’objets, d’êtres humains, 
d’animaux… (femme au bain), alors que la description iconogra-
phique tente de mettre en relation des motifs avec des thèmes ou 
des concepts spécifiques (Vénus). E. Panofsky, Essais d’iconologie, 
Paris, 1967, p. 13.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Vibert-Guigue Claude, Bisheh Ghazi, Imbert Frédéric: Les peintures de Qusayr ʿAmra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne., recensé par Nadia
Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




