
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BC
rec
© 
Salæma al-¢Æmrî Nelly, Al-Walæya wa al-muÏtama©. Musæhama fî al-tærî≈ al-dînî wa al-iÏtimæ©î li-Ifrîqiyya fî al-©ahd al-ÌafÒî [Mathieu Tillier]

Salæma al-¢Æmrî Nelly,
Al-Walæya wa al-muÏtama©.
Musæhama fî al-tærî≈ al-dînî wa al-iÏtimæ©î
li-Ifrîqiyya fî al-©ahd al-ÌafÒî.
Préface de Hi‡æm Í©ay†.

Íæmi©at Mannºba, Tunis, 2001. 16 _ 24 cm, 615 p.
(dont 18 p. de bibliographie et 41 p. d’index,
1 carte).

Adapté d’une thèse de doctorat soutenue à Tunis en
1996, l’ouvrage étudie la fonction des saints hommes
(walî-s) et du soufisme dans la société d’Ifrîqiyya à l’épo-
que ÌafÒide, du VIIe / XIIIe au IXe / XVe siècle; il montre
comment ce courant, qui prend une place grandissante au
fil des siècles, répond aux besoins de la société et imprè-
gne peu à peu les différentes catégories sociales sous des
formes très diversifiées.

N.S. al-©Æmrî analyse en premier lieu quelques aspects
de la société ÌafÒide, avant de s’attacher plus précisément
à l’étude d’un groupe particulier, les walî-s ou «amis de
Dieu». Ce phénomène social se matérialise surtout dans
un lieu, la zæwiya, institution qui apparaît au début de l’épo-
que ÌafÒide sans effacer d’anciens établissements aux
fonctions parfois comparables, tel la ræbi†a ou le ribæ†. À son
apparition au VIIe/XIIIe siècle, la zæwiya est essentiellement
le lieu d’habitation d’un walî, voire de ses disciples soufis,
et ne constitue pas encore nécessairement un espace indé-
pendant construit pour lui-même. On y trouve déjà quelques
fonctions amenées à prendre plus tard une importance ac-
crue, comme le rôle d’asile pour les personnes fuyant les
persécutions du pouvoir, ou l’accueil des voyageurs. Au
XIVe siècle, parallèlement à l’augmentation des fondations
et à leur autonomisation architecturale, l’enseignement s’y
développe au point que certaines zæwiya-s assument une
fonction similaire à celle des madrasa-s; certains cheikhs
y sont parfois de simples faqîh-s n’appartenant à aucun
mouvement soufi. Enfin, au XVe siècle, apparaît un nouveau
type de zæwiya-s, fondées par des sultans ÌafÒides qui y
nomment les cheikhs et fondent des waqf-s pour les entre-
tenir. L’auteur s’intéresse à l’organisation interne de ces
institutions et à leur mode de financement, et dresse un
tableau évolutif d’une institution qui prend de plus en plus
de place en Ifrîqiyya.

L’auteur se concentre ensuite sur les walî-s eux-mê-
mes, et étudie les pouvoirs très étendus (touchant
notamment à la politique et à son mode de légitimation)
attribués à ces personnages, pouvoirs de nature charisma-
tique qui leur sont conférés par leur faculté à rendre les
«services» qui leur sont demandés; les miracles (karæmæt)
qu’ils sont capables d’accomplir et qui ont, le plus souvent,
une portée économique (lutte contre la famine, la séche-
resse, etc.) ou religieuse (accès du paradis), expliquent
également l’importance du culte dont font l’objet leurs
tombes, réceptacles de leur baraka. L’archétype du walî
BCAI 18 – 2002 9
AI 18 (2002) Salāma al-ʿĀmrī Nelly : Al-Walāya wa al-muǧtamaʿ. Musāhama fī al-t
ensé par Mathieu Tillier
IFAO 2026 BCAI en ligne
évolue par ailleurs au cours de la période ÌafÒide, à mesure
que se «professionnalise» le soufisme: du modèle de l’as-
cète ne consommant que ce qu’il peut produire, on passe
insensiblement à celui d’un saint homme qui se repose sur
la charité publique et va jusqu’à faire commerce des mira-
cles qui lui sont commandés. La fonction sociale du walî
n’en demeure pas moins considérable, tant par la redistri-
bution des biens ainsi recueillis que par la violence «sacrée»
que certains pratiquent à l’encontre des représentants du
pouvoir, considérée comme une juste vengeance de celle
que pratique le régime.

N.S. al-©Æmrî s’interroge enfin sur la relation ambiguë
entre walî-s et faqîh-s: au-delà de la complémentarité pro-
clamée par les sources hagiographiques, on devine la
concurrence qui les oppose dans l’imposition d’un mode
de domination, traditionnelle pour les faqîh-s, charismati-
que pour les soufis. Si cette dernière semble se renforcer
au cours de la période, les walî-s n’en doivent pas moins se
faire accepter par la classe des juristes, qui seuls peuvent
leur apporter une légitimation nécessaire à leur intégration
au sein du sunnisme. Le soufisme finit par imprégner la
société ÌafÒide dans son entier, sous différentes formes,
s’adaptant ainsi aux classes populaires comme à l’élite
intellectuelle. La période ÌafÒide, parallèlement à l’institu-
tionnalisation du soufisme, voit s’opérer certains glissements
sémantiques significatifs: le terme muræbi† en vient à dési-
gner le walî lui-même, tandis que l’adjectif ÒæliÌ passe d’un
sens étroit, lié au soufisme et s’applique au walî, pour se
référer à une éthique islamique beaucoup plus large.

L’auteur construit sa réflexion sur des sources variées,
et adopte une exposition clairement analytique, très
influencée par la réflexion sociologique de Weber. Cette
méthode amène l’auteur à rechercher différentes typolo-
gies (des zæwiya-s, des walî-s, etc.) non dénuées d’intérêt,
même si l’on manque parfois d’éléments de synthèse pour
comprendre la relation qui lie une catégorie à une autre. On
souhaiterait cependant que les concepts employés (emprun-
tés surtout à Mauss et à Weber) soient mieux définis, car
on peut douter qu’ils soient immédiatement compréhensi-
bles par un lecteur arabe non francophone. L’auteur adopte
par ailleurs une démarche comparatiste, n’oubliant jamais
de présenter, sur chaque thème, un tableau de la situation
à la même époque au Maroc et en Orient. On louera aussi
son effort quasi-systématique pour donner les dates dans
les deux calendriers musulman et chrétien, malgré quel-
ques erreurs de conversion (on peut ainsi lire, p. 306, «705/
1035»).

On peut néanmoins s’interroger, en quelques endroits,
sur la pertinence de la construction de l’ouvrage: l’adop-
tion d’un plan chronologique siècle par siècle, dans le
chapitre sur les zæwiya-s, provoque un nombre important
de répétitions, alors que les transformations importantes
de l’institution ne sont pas datées avec précision. On aurait
préféré un plan thématique montrant l’évolution des types
de zæwiya-s et de leurs différentes fonctions. À la fin de
8
ārīḫ al-dīnī wa al-iǧtimāʿī li-Ifrīqiyya fī al-ʿahd al-ḥafṣī. Préface de Hišām Ǧʿayṭ,

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
rece
© IF
l’ouvrage, la partie consacrée à Ibn ⁄aldºn et à sa vision
du soufisme ne s’intègre pas parfaitement dans la problé-
matique du chapitre, un peu comme s’il s’agissait d’un
exercice convenu. On regrettera par ailleurs que l’ouvrage
ne comporte qu’une carte très générale de l’Ifrîqiyya, et
aucune carte localisant les zæwiya-s de l’époque traitée, ainsi
que les tombeaux des walî-s les plus importants.

L’ouvrage est écrit dans un arabe clair, mais qui tombe
dans les travers d’un style trop «journalistique»: lourdeurs,
calques sur le français, constructions syntaxiques discuta-
bles... À quelques erreurs typographiques sans gravité (on
lit par exemple, p. 73, maÒƒar au lieu de maÒdar) viennent
s’ajouter des fautes récurrentes dans l’écriture de la hamza
(y compris en couverture), la confusion étant faite entre
hamzat al-waÒl et hamzat al-qa†©.

Malgré ces quelques défauts, et grâce à une méthode
scientifique solide reposant sur une critique précise de sour-
ces difficiles à manier, l’ouvrage gagne le pari de restituer
au soufisme et aux walî-s leur place historique dans la so-
ciété ÌafÒide. Plus que l’histoire religieuse, c’est la société
et les mentalités qui préoccupent N.S. al-©Æmrî, et son livre
intéressera les chercheurs travaillant sur le Maghreb mé-
diéval ou sur l’islam et ses pratiques «populaires»... qui
s’avèrent moins populaires qu’on aurait pu le croire.

Mathieu Tillier
Université Lyon II
BCAI 18 – 2002 99
I 18 (2002) Salāma al-ʿĀmrī Nelly : Al-Walāya wa al-muǧtamaʿ. Musāhama fī al-tārīḫ al-dīnī wa al-iǧtimāʿī li-Ifrīqiyya fī al-ʿahd al-ḥafṣī. Préface de Hišām Ǧʿayṭ,
nsé par Mathieu Tillier
AO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



