| I1l. HISTOIRE |

Salama al-Amri Nelly,

Al-Walaya wa al-mugtama“.

Musahama fi al-tarih al-dini wa al-igtima‘r
li-Ifriqiyya fi al-‘ahd al-hafsI.

Préface de Hisam G ayt.

Gami‘at Manniba, Tunis, 2001. 16 x 24 cm, 615 p.
(dont 18 p. de bibliographie et 41 p. d’'index,
1 carte).

Adapté d’'une thése de doctorat soutenue a Tunis en
1996, I'ouvrage étudie la fonction des saints hommes
(wall-s) et du soufisme dans la société d’lfrigiyya a I'épo-
que hafside, du vi® / xim® au 1x® / xv€ siécle; il montre
comment ce courant, qui prend une place grandissante au
fil des siécles, répond aux besoins de la société et impre-
gne peu a peu les différentes catégories sociales sous des
formes trés diversifiées.

N.S. al-Amri analyse en premier lieu quelques aspects
de la société hafside, avant de s’attacher plus précisément
a I'étude d’'un groupe particulier, les wal-s ou «amis de
Dieu». Ce phénomeéne social se matérialise surtout dans
un lieu, la zawiya, institution qui apparait au début de I'épo-
que hafside sans effacer d’anciens établissements aux
fonctions parfois comparables, tel la rabita ou le ribat. A son
apparition au VII¢/XIII® siecle, la zawiya est essentiellement
le lieu d’habitation d’un wall, voire de ses disciples soufis,
et ne constitue pas encore nécessairement un espace indé-
pendant construit pour lu-méme. Ony trouve déja quelques
fonctions amenées a prendre plus tard une importance ac-
crue, comme le rble d'asile pour les personnes fuyant les
persécutions du pouvoir, ou I'accueil des voyageurs. Au
XIVE siécle, parallelement a 'augmentation des fondations
et a leur autonomisation architecturale, I'enseignement s’y
développe au point que certaines zawiya-s assument une
fonction similaire a celle des madrasa-s ; certains cheikhs
y sont parfois de simples fagih-s n'appartenant a aucun
mouvement soufi. Enfin, au Xve siécle, apparait un nouveau
type de zawiya-s, fondées par des sultans hafsides qui y
nomment les cheikhs et fondent des waqf-s pour les entre-
tenir. Lauteur s’intéresse a I'organisation interne de ces
institutions et a leur mode de financement, et dresse un
tableau évolutif d’une institution qui prend de plus en plus
de place en Ifrigiyya.

Lauteur se concentre ensuite sur les wali-s eux-mé-
mes, et étudie les pouvoirs trés étendus (touchant
notamment a la politique et & son mode de légitimation)
attribués a ces personnages, pouvoirs de nature charisma-
tique qui leur sont conférés par leur faculté a rendre les
«services » qui leur sont demandés ; les miracles (karamat)
qu’ils sont capables d’accomplir et qui ont, le plus souvent,
une portée économique (lutte contre la famine, la séche-
resse, etc.) ou religieuse (accés du paradis), expliquent
également I'importance du culte dont font I'objet leurs
tombes, réceptacles de leur baraka. Larchétype du wall
I

évolue par ailleurs au cours de la période hafside, a mesure
que se « professionnalise » le soufisme : du modéle de 'as-
cete ne consommant que ce qu’il peut produire, on passe
insensiblement a celui d’un saint homme qui se repose sur
la charité publique et va jusqu’a faire commerce des mira-
cles qui lui sont commandés. La fonction sociale du wali
n’en demeure pas moins considérable, tant par la redistri-
bution des biens ainsi recueillis que par la violence « sacrée »
que certains pratiquent a I'encontre des représentants du
pouvoir, considérée comme une juste vengeance de celle
que pratique le régime.

N.S. al-Amri s'interroge enfin sur la relation ambigué
entre wall-s et faqih-s : au-dela de la complémentarité pro-
clamée par les sources hagiographiques, on devine la
concurrence qui les oppose dans I'imposition d’'un mode
de domination, traditionnelle pour les fagih-s, charismati-
que pour les soufis. Si cette derniere semble se renforcer
au cours de la période, les wali-s n’en doivent pas moins se
faire accepter par la classe des juristes, qui seuls peuvent
leur apporter une légitimation nécessaire a leur intégration
au sein du sunnisme. Le soufisme finit par imprégner la
société hafside dans son entier, sous différentes formes,
s’adaptant ainsi aux classes populaires comme a I'élite
intellectuelle. La période hafside, parallélement a l'institu-
tionnalisation du soufisme, voit s’'opérer certains glissements
sémantiques significatifs : le terme murabit en vient & dési-
gner le wall lui-méme, tandis que 'adjectif salih passe d’un
sens étroit, lié au soufisme et s’applique au wali, pour se
référer a une éthique islamique beaucoup plus large.

Lauteur construit sa réflexion sur des sources variées,
et adopte une exposition clairement analytique, trés
influencée par la réflexion sociologique de Weber. Cette
méthode améne l'auteur a rechercher différentes typolo-
gies (des zawiya-s, des walk-s, etc.) non dénuées d'intérét,
méme si 'on manque parfois d’éléments de synthése pour
comprendre la relation qui lie une catégorie a une autre. On
souhaiterait cependant que les concepts employés (emprun-
tés surtout a Mauss et & Weber) soient mieux définis, car
on peut douter qu’ils soient immédiatement compréhensi-
bles par un lecteur arabe non francophone. Lauteur adopte
par ailleurs une démarche comparatiste, n’oubliant jamais
de présenter, sur chaque théme, un tableau de la situation
a la méme époque au Maroc et en Orient. On louera aussi
son effort quasi-systématique pour donner les dates dans
les deux calendriers musulman et chrétien, malgré quel-
ques erreurs de conversion (on peut ainsi lire, p. 306, « 705/
1035 »).

On peut néanmoins s'interroger, en quelques endroits,
sur la pertinence de la construction de I'ouvrage : I'adop-
tion d’un plan chronologique siécle par siécle, dans le
chapitre sur les zawiya-s, provoque un nombre important
de répétitions, alors que les transformations importantes
de linstitution ne sont pas datées avec précision. On aurait
préféré un plan thématique montrant I'évolution des types
de zawiya-s et de leurs différentes fonctions. A la fin de

I

| BCAI 18 - 2002 S8 |
BCAI 18 (2002) Salama al-‘Amri Nelly : Al-Walaya wa al-mugtama‘. Musadhama fi al-tarih al-dini wa al-igtima‘T li-Ifrigiyya fi al-‘ahd al-hafsi. Préface de Hisam Gayt,
recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE |

l'ouvrage, la partie consacrée a lbn Haldun et a sa vision
du soufisme ne s'intégre pas parfaitement dans la problé-
matique du chapitre, un peu comme s'il s’agissait d’un
exercice convenu. On regrettera par ailleurs que I'ouvrage
ne comporte qu’une carte trés générale de I'lfrigiyya, et
aucune carte localisant les zawiya-s de I'époque traitée, ainsi
que les tombeaux des wali-s les plus importants.

L’ouvrage est écrit dans un arabe clair, mais qui tombe
dans les travers d’'un style trop « journalistique » : lourdeurs,
calques sur le frangais, constructions syntaxiques discuta-
bles... A quelques erreurs typographiques sans gravité (on
lit par exemple, p. 73, masdar au lieu de masdar) viennent
s’ajouter des fautes récurrentes dans I'écriture de la hamza
(y compris en couverture), la confusion étant faite entre
hamzat al-wasl et hamzat al-qat”.

Malgré ces quelques défauts, et grace a une méthode
scientifique solide reposant sur une critique précise de sour-
ces difficiles @ manier, 'ouvrage gagne le pari de restituer
au soufisme et aux wall-s leur place historique dans la so-
ciété hafside. Plus que I'histoire religieuse, c’est la société
et les mentalités qui préoccupent N.S. al-Amri, et son livre
intéressera les chercheurs travaillant sur le Maghreb mé-
diéval ou sur lislam et ses pratiques « populaires »... qui
s’avérent moins populaires qu’on aurait pu le croire.

Mathieu Tillier
Université Lyon Il

| BCAI 18 - 2002 99 |
BCAI 18 (2002) Salama al-‘Amri Nelly : Al-Walaya wa al-mugtama‘. Musahama fi al-tarih al-dini wa al-igtima‘ li-Ifrigiyya fi al-‘ahd al-hafsi. Préface de Hisam Gayt,
recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



