126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

(A. de Libera : la noétique, p. 51-80; W. Hiibener : ’idée d’Averroisme politique, p. 222-238);
2) de perspective historique (Z. Kuksewicz : la fin du xm® s., p. 101-113; L. Sturlese : la
philosophie allemande médiévale, p. 114-131; M. Markowski : Erfurt au xiv® s., p. 187-200);
3) études d’auteurs particuliers (L. Hodl et E.-H. Wéber : Albert le Grand, p. 132-148 et
149-179; H.U. Wahler : Siger de Brabant, p. 81-84; B. Mojsisch : Dietrich de Freiberg, p. 180-
186; E. Kessler : Niccoletto Vernia, p. 269-290; W. van Dooren : Pomponazzi, p. 309-318;
R. Sturlese : Giordano Bruno, p. 319-350).

O. Plutta consacre une intéressante étude a la transmission, par les commentaires d’Averroés,
de la pensée d’Alexandre d’Aphrodise & I’Occident latin (p. 201-221).

L’Averroisme juif ne fait 1’objet que d’une étude spéciale, & travers la personnalité de
Joseph Albo (R. Lerner, p. 251-268).

En somme un ensemble un peu déséquilibré, mais qui est une utile mise au point. La
présentation de I’ouvrage est excellente, abstraction faite de quelques fautes d’orthographe
aisément détectables.

Dominique Urvoy
(Université de Toulouse-Le Mirail)

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE.

Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, textes réunis par Raoul CURIEL et
Ryka GYSELEN. Res Orientales, VI, Bures-sur-Yvette, 1994. 21,5 X 27,5 cm, 442 p.
illustrations, photographies, fac-similés, plans et cartes dans le texte.

Trente-cinq contributions ont été réunies, confiées & des auteurs dont la liste avait été
établie par Claude Cahen, qui pensait voir aboutir ces hommages de son vivant. Toutes
émanent de chercheurs, parfois ses contemporains, en général ses disciples, qui travaillent dans
un des champs qu’il avait lui-m&me explorés, & I’exception de la derniére, rédigée par son fils,
Michel Cahen. Celui-ci retrace une partie de la vie professionnelle et familiale de son pére a
travers des papiers laissés par lui et qu’il a pu consulter aprés sa mort. Cet article écrit
par un savant africaniste qui avoue ignorer I’histoire islamique médiévale est un apport trés
utile pour comprendre 1’évolution d’une pratique universitaire et d’une pensée historique,
imprégnées de marxisme théorique, en France, entre 1930 et 1990.

Comme je me trouvais un des seuls thésards de Claude Cahen & ne pas avoir été désignés
par lui pour figurer dans cette couronne de lauriers, on m’a confié le soin d’en rendre compte.
En effet, j’ai travaillé sous la direction de Claude Cahen de 1966 a 1983 mais j’ai toujours
rencontré chez lui une certaine réticence & mon égard, tant sur le plan intellectuel que sur le
plan affectif. Nous ne nous sommes jamais expliqués sur ce point. Je pense qu’il me trouvait
trop amateur, insuffisamment respectueux des régles de 1’érudition comme de ’étiquette de la
hiérarchie universitaire. Je me sens faire partie de ceux «... qui ... ne sont pas, eux, génés
pour parler, et émettre des opinions qui faussent I’esprit du grand public, et méme de nous
a travers lui», condamnés par le jugement de Claude Cahen que J.L. Bacqué-Grammont
rapporte p. 217. Je n’en ai pas souffert car j’ai en général été beaucoup plus critique a son
égard que mes collégues plus brillants et mieux reconnus que moi dans le monde scientifique.

J’ai eu ’occasion, dans un texte paru dans le Journal asiatique, de témoigner de mon
admiration pour I’ceuvre de Claude Cahen, pour sa maitrise de nombreuses langues, pour sa
capacité de trouver, d’éditer, de traduire des textes médiévaux ignorés jusqu’alors, pour 1’ex-
ploitation fructueuse de toute la documentation concernant la fiscalité en terre d’islam, pour
I’ébauche d’une nouvelle histoire économique et sociale de ce monde, pour son ouverture
d’esprit et son attirance instinctive envers des sociétés d’ethnies, de langues, de religions trés
variées, goiit qui ne pouvait s’expliquer que par une absence totale de préjugés et de racisme
comme j’en ai rarement rencontré ailleurs. Pourtant, & mes yeux, son apport le plus fonda-
mental a été D’incitation qu’il a donnée a de nombreux jeunes historiens généralistes de se
lancer a4 son exemple dans I’histoire de cet Orient arabe, jusque-la étudiée essentiellement par

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

128 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

des philologues et des orientalistes, et de faire pour cela Iinvestissement linguistique nécessaire.
Plusieurs d’entre eux ont acquis une maitrise incontestée dans leur domaine de recherche, la
qualité de ces Hommages en donne la preuve. Certains ont intégré a leur problématique les
nouvelles disciplines, envahissant I’histoire aprés 1968, en provenance des sciences du langage,
des sciences économiques, des sciences humaines et des sciences sociales. Or, et ’article de
Michel Cahen le prouve, Claude Cahen avait mal vécu la révolution universitaire de 1968.
Absent de France a I’époque, j'avais demandé a Claude Cahen, lors de mon retour, de m’ex-
pliquer ce qui s’était passé, il m’avait donné une réponse trés réductrice, pour lui ce n’était
qu’une affaire de jeunes petits bourgeois qui ne voulaient plus rentrer sagement chez eux le
soir.

Attaché formellement a I’opposition traditionnelle infrastructures/superstructures, a la pré-
dominance du fait économique et social sur le fait culturel, il était trop intelligent pour appliquer
aveuglément ces principes dans 1’analyse d’une société médiévale musulmane multiculturelle,
mais il Dutilisait devant moi, parfois avec une malice trés injuste, pour critiquer les écrits de
ses pairs ou de jeunes chercheurs. Aprés 1970, il a eu tendance 2 considérer comme une dérive
inacceptable vers le laxisme et la futilité une nouvelle facon d’aborder I’histoire, ou du moins,
il Ia toléra chez certains et il la condamna chez d’autres selon des critéres qui m’échappaient.
Si je me suis permis d’écrire cela, c’est qu’historien je ne crois pas que l’unanimisme des
hommages adressés a Claude Cahen aprés sa mort soit un témoignage véridique des oppositions
de personnes et des polémiques scientifiques dans lesquelles se forme toute nouvelle génération
de chercheurs.

Les articles étant trop nombreux et trop copieux, je n’ai pas la place de les analyser
tous. La plupart sortent de mon champ étroit de compétence, infiniment plus réduit que celui
de Claude Cahen. Le lecteur se référera & la table des matiéres ci-aprés, les titres sont assez
explicites pour qu’il sache ce qu’il y trouvera.

I. Etudes d’histoire orientale

David AYALON
The Expansion and Decline of Cairo under the Mamliiks and its Background.
Jacqueline CHABBI
La représentation du passé aux premiers ages de I’historiographie califale : problémes de
lecture et de méthode.
Gérard DEDEYAN
Razzias « turcomanes » et contre-razzias arméniennes dans le Diyar Bakr au début du
X1° siécle : les Banoli Bogousag de Sewawerak contre Mamikonian de Karkar.
Raif G. KHoury
Activités scientifiques et métiers libres dans les deux premiers siécles de I’islam.
Dierk LANGE
The Almoravids and the Islamization of the Great States of West Africa.

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 129

Bernard Lewis

Perceptions musulmanes de 1’histoire et de 1’historiographie.
R.B. SERJEANT

Fifteenth Century  Interlopers * on the Coast of Rasiilid Yemen.

I1. Histoire économique et papyrologie

Jere L. BACHARACH
The Ducat in Fourteenth Century Egypt.
Pedro CHALMETA
Consideraciones sobre el establecimiento de la fiscalidad musulmana (644-750).
Andrew S. EHRENKREUTZ
Crusader Imitation Dinars — once again.
Gladys FRANTZ-MURPHY
Papyrus Agricultural Contracts in the Oriental Institute Museum from Third/Ninth
Century Egypt.
Yusuf RAGIB
Une vente a livrer de colombine en 320/932.

III. Histoire des croisades

Benjamin Z. KEDAR & Muhammad aL-Hawus
Muslim Villagers of the Frankish Kingdom of Jerusalem: Some Demographic and
Onomastic Data.
Hans E. MAYER
The Crusader Principality of Galilee Between Saint-Omer and Bures-sur-Yvette.
Frangoise MICHEAU
Croisades et croisés vus par les historiens arabes chrétiens d’Egypte.
Jean RICHARD
Cum omni raisagio montanee... 3 propos de la cession du Crac aux Hospitaliers.

V. Turquie médiévale

Héléne AHRWEILER
Encore a propos du fundug.
Jean AUBIN
La politique orientale de Sélim [°.
Jean-Louis BACQUE-GRAMMONT
Remarques sur le mot de « féodalité » et quelques réalités du monde ottoman.
Michel BALARD
Le mastic de Chio, monopole génois (XIv°-xvi® s.).
Louis BAZIN
Etat des discussions sur la pénétration du bouddhisme et du manichéisme en milieu
turc.

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Iréne BELDICEANU-STEINHERR
Goyniik, ville refuge des communautés baba’i.
Anthony BRYER
The Grand Komnenos and the Great Khan at Karakorum in 1246.
Iréne MFELIKOFF
Un document akhi du xin® siécle.
Michéle NicoLAs
La Rose de Damas en Turquie.
Elisabeth A. ZACHARIADOU
The Oguz Tribes: the Silence of the Byzantine Sources.

V. Sources orientales

Anne-Marie EDDE
Sources arabes des xmn® et xm® siécles d’aprés le dictionnaire biographique d’Ibn
al-‘Adim (Bugyat al-Talab fi Ta’rih Halab).
Jean-Claude GARCIN et Mustafa A. TAHER
Un ensemble de wagfs du 1x¢/xv® siécle en Egypte : les actes de Jawhar al-LAl4.
Monique KERVRAN
Forteresses, entrepdts et commerce : une histoire a suivre depuis les rois sassanides
jusqu’aux princes d’Ormuz.
Kosei MoORIMOTO
The Diwans as Registers of the Arab Stipendiaries in Early Islamic Egypt.
Maya SHATZMILLER
L’organisation du travail dans I'Islam médiéval d’aprés les fatwas : le cas du Mi‘yar.

VI. Itinéraire d’une vie

Michel CAHEN
L’historien et le politique : engagement et pensée scientifique chez Claude Cahen.
Réflexions et quelques souvenirs d’un fils sur son pére.

Voici donc quelques notes éparses.

Jacqueline Chabbi consacre un copieux article a «la représentation du passé aux premiers
dges de I’historiographie califale ». Elle fait partie depuis quelques années de 1’étroite aristo-
cratic des chercheurs qui travaillent sur la genése et 1’avénement du pouvoir musulman,
domaine ou, dés le xix°® siécle, se sont illustrés les plus grands noms de I’orientalisme.
Reprenant ’approche d’un Momigliano, elle s’interroge sur la finalité et la fonction de I’histoire
comme représentation construite du passé afin de fonder un projet d’avenir. Elle met en
évidence le badigeonnage d’arabisme et d’islam qui dissimule la réutilisation de certaines tra-
ditions judaiques ou autres, communément regues au Moyen-Orient & 1’époque. Elle souligne
que 1’on ne peut rien écrire de définitif sur cette période tant que tous les textes arabes

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 HI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 131

conservés, ceux d’Ibn ‘Asakir et d’al-Baliduri par exemple, concernant I’époque omayyade
n’ont pas encore été publiés et analysés. Au passage, elle égratigne ceux qui utilisent, face a
leurs lecteurs ou face & leurs étudiants, les écrits arabes traitant des temps de la révélation
coranique et des premiers califes comme s’il s’agissait de chroniques événementielles fiables.
J’en fais partie et je reconnais que suivre un schéma événementiel tout tracé est une solution
de facilité lorsqu’on veut expliquer rapidement, a des jeunes gens assez ignorants, les origines
de la civilisation islamique. On pourrait d’ailleurs répondre a Jacqueline Chabbi qu’il est
important que ceux que I’on initie & ’histoire du monde islamique médiéval aient en téte la
vulgate des premiers temps telle qu’elle est diffusée parmi tous les jeunes musulmans. L’analyse
des récits, forgés ou non, concernant les circonstances de la prise de pouvoir et de la mort
de Muhammad, d’Abi Bakr, de ‘Umar, de ‘Utman, de ‘Ali ou du martyre d’al-Husayn,
permet de poser le probléme fondamental de I'islam politique, celui de la légitimation, de la
succession et de la contestation du pouvoir du « Prince » musulman. I vaut mieux, dés lors,
les raconter dans la suite chronologique qu’ils impliquent si on veut éviter & nos auditeurs
de se perdre dans les dédales de leur complexité. Le récit rapportant la révélation coranique
et 'institution d’une tradition religieuse est certes un discours des musulmans sur eux-mémes,
discours sur lequel il est difficile, faute de récits byzantins ou sassanides contemporains, de
porter une critique autre qu’interne. C’est le cas également de la Bible pour les juifs ou de
I’Evangile pour les chrétiens. Des chercheurs essaient actuellement en Allemagne d’appliquer
au Coran et au hadit les méthodes d’analyses « auto-immunes» de textes religieux mises
au point pour ces deux autres livres fondateurs.

L’article de Jacqueline Chabbi, comme d’ailleurs la trés courte contribution de Bernard
Lewis, jugent trés sévérement des récits historiques arabes, plus tardifs, leur déniant une
ouverture réelle sur le passé préislamique des peuples conquis par les Arabes ou sur les
peuples extérieurs a ’empire musulman, et un souci d’objectivité pour les périodes plus récentes.
On pourrait ici invoquer contre cette assertion la Risidla d’Ibn al-Fadlan, décrivant avec une
grande précision la vie dans le pays des Bulghars ou il se rendit en ambassade en 922, ou
le Fihrist d’Ibn al-Nadim, mort & Bagdad peu avant I’an mil, et qui donne les seuls rensei-
gnements dont nous disposons aujourd’hui sur certaines religions totalement disparues. De
méme, autant I’histoire de I’institution de I’islam ne respecte aucun impératif de rationalité,
autant I’histoire des temps écoulés aprés la fin du premier siécle de 1’hégire, mise en place a
I’origine pour vérifier la valeur des chaines de transmetteurs, se détache, génération aprés
génération, de sa finalité religieuse initiale pour atteindre un trés bon niveau en Syrie et en
Egypte a partir du x1® siécle. Elle inclut moins de merveilleux que les premiers textes occiden-
taux sur ’affrontement avec les Sarrasins.

D’une maniére générale, j’ai une grande admiration pour I’érudition immense de Jacqueline
Chabbi, et sa roborative remise en question d’une lecture au premier degré des textes décrivant
le premier siécle de I’islam, mais il ne faudrait pas oublier qu’un phénoméne assez exceptionnel
dans I’histoire de I’humanité a effectivement eu lieu entre 600 et 750 aprés Jésus-Christ. Une
religion, née dans des circonstances obscures dans la steppe du Moyen-Orient, a été diffusée
de I’Atlantique aux frontiéres de I'Inde et de la Chine et adoptée d’une maniére durable par

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

une grande partie des populations trés variées qui y vivaient. Dans cet espace immense,
regroupant des langues nombreuses et des traditions culturelles asiatiques et méditerranéennes
trés contrastées sinon antagonistes, ’arabe, jusqu’alors idiome de quelques tribus, est devenu
la langue de civilisation permettant pour la premiére fois & un marchand saharien de voyager
jusqu’aux bouches de la Volga, ou jusqu’aux portes de la Chine, en milieu connu. Un certain
genre de vie, qui a €té trés vite pergu comme authentiquement leur par ceux qui I’ont adopté,
a prévalu et prévaut encore dans la plupart de ces régions.

Cette mise en place d’un ordre musulman se fit certainement d’une fagon toute différente
de celle que 1’on trouve dans la légende dorée du Prophéte et des premiers califes, mais on
ne peut nier qu’elle a eu effectivement lieu avec succés. Il serait intéressant d’étudier & quel
besoin diffus de codification des mceurs le message coranique répondait, et & la suite de quelle
adéquation avec une attente générale d’une religion capable de gérer sur des espaces immenses,
aux frontiéres floues et fluctuantes, des ethnies et des mémoires culturelles variées, ce message
a connu un tel succés dans ces contrées arides. Il faudrait se demander pourquoi il a échoué
en Europe, auprés de populations s’identifiant & des terroirs bien délimités. Cela me semble
aussi important que de connaitre 1’origine des divers héritages que ’islam dissimiule en son
sein.

Raif Georges Khoury dans un article trés court, fondé sur I’analyse de textes sur papyrus
et de chroniques, apporte des précisions importantes sur les origines de la fonction de juge,
hakam, puis gadi, dans V'Islam, ainsi que sur les émoluments pergus. La premiére rémunération
connue, 10 dinars par mois a 1’époque omayyade, correspondait & un emploi encore peu
astreignant. A partir de la nomination par Ga‘far b. Mansir de ‘Abd Allah b. Lahi‘a, premier
juge abbasside en Egypte, elle atteignit 30 dinars, les obligations étant devenues plus lourdes.
Le cas du jurisconsulte al-Layt ibn Sa‘d, un proche de Haran al-RaSid, dont les revenus
annuels étaient estimés entre 5000 et 80 000 dinars, est intéressant car il a aidé financiérement
le juge ‘Abd Alldh Ibn Lahi‘a ainsi que limam Malik ibn Anas. Au mi®/ix°® siécle, un juge
pouvait recevoir 4 000 dinars par an, plus 1000 dinars de cadeaux. D’autres juristes ont été
contraints par le besoin de travailler comme commergants en méme temps qu’ils enseignaient
ou qu’ils rendaient des avis. En fait, le systéme, décrit par R. G. Khoury, de juges recrutés
en partic parmi des commergants enrichis se perpétua jusqu’a la fin du ve/xi° siécle quand
Pinstitution de la madrasa permit aux spécialistes du droit, sans fortune personnelle, accédant
a une chaire, d’étre logés et nourris et de percevoir un bon traitement. L’article de Kosei
Morimoto sur les diwdns d’enregistrement des pensions au début du régime musulman en
Egypte, article également trés évocateur du réle social de I’Etat, aurait dfi, 3 mon sens, figurer
juste avant 1’article de R.G. Khoury.

Parmi les contributions qui méritent une mention pour leur briéveté et pour la richesse
de leur apport, celle de Yiisuf Ragib « Une vente a livrer de colombine en 320/932» se
distingue. A partir d’un texte court qui, une fois, déchiffré, établi et traduit, parait au lecteur
plat et pauvre, I’auteur a tiré une matiére, sans jeu de mots, d’une richesse extréme. Les notes
érudites renseignent avec minutie sur les pratiques agricoles de 1’Egypte au x° siécle. On ne
pourra plus écrire une histoire de la campagne égyptienne au Moyen Age sans recourir

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 111. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 133

cette immense documentation réunie par Yusif Ragib pour étayer ses lectures. Son golt du
détail précis, et de I'implication lointaine dans 1’économie et dans la société du moindre indice
relevé dans un papyrus, s’inscrit dans la grande tradition de Claude Cahen.

Andrew S. Ehrenkreutz traite de I’imitation des dinars par les croisés. Cet article, trés
technique, pose implicitement une question qui passionnait Claude Cahen et que I’on entend
évoquer de toutes parts, ces temps-ci. Comment s’est effectuée 'imbrication entre 1’économie
européenne, en fait italienne, et 1’économie du Moyen-Orient musulman, entre le 1v¢/x® et le
viie/xm® siécle? Ces deux mondes économiques étaient en contact précédemment mais demeu-
raient autonomes. A la fin de la période ayyoubide, I’économie de 1’Orient arabe est plus ou
moins contrdlée par les places occidentales, grice, notamment, aux jeux sur le change des
monnaies, L’analyse des développements survenus pendant ces trois siécles ne reléve plus
d’historiens généralistes traditionnels ou de numismates, mais d’économistes, formés a la
construction de modéles macroéconomiques prenant en compte les échanges de biens, de
services, de métaux précieux et de crédits, et mettant en lumiére les diverses étapes de la mise
en dépendance d’un monde au profit de I’autre, avec toutes les conséquences que cela implique
jusqu’a aujourd’hui.

Benjamin Z. Keddar et Muhammad al-Hajjij reviennent sur les villageois palestiniens qui
ont quitté la région de Naplouse entre 1153 et 1157 pour s’installer a Damas et qui fondérent
plus tard le faubourg d’al-Salihiyya. Henri Laoust en avait traité dans le Précis de droit d’Ibn
Qudama; plus récemment J. Drory, dans The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu
Ashtor, Haifa, 1988, avait écrit un article 4 ce sujet. Ces travaux sont cités, ainsi que nombre
d’autres. Reprenant la méthode mise au point par Bulliet pour connaitre l’ancienneté de
conversion a l’islam d’une population grice a l’analyse des nasab, les auteurs en tirent,
p. 152-153, la conclusion qu’il devait s’agir de Samaritains récemment convertis a I’islam.
Il est étonnant qu’ils ne se soient pas intéressés & un personnage, Ibn al-Nabulusi qui vécut
dans la région au milieu du ve/x1® siécle et qui, soutenu par la population, manifesta, face
aux Fatimides comme face aux Byzantins, une attitude de refus assez proche de celle que
devaient adopter les habitants de Naplouse, deux siécles plus tard. Il implanta dans I’'Hermon
une école de rapporteurs du hadit et d’historiens a tendance hanbalite trés marquée, voir
Annales islamologiques XI1, 1974, 44-46 et Bulletin critique, n® 7 (1990), p. 123.

Héléne Ahrweiler propose, comme étymologie au terme arabe fundug, une institution
maritimo-douaniére byzantine qui aurait porté ce nom parce qu’elle traitait des marchandises
venant de mer Noire, pontikos, de méme que la noisette, bunduq, en arabe viendrait de la
désignation en grec byzantin de celle-ci comme karuon pontikon, noix pontique.

Anne-Marie Eddé, a son accoutumée, présente une communication d’une haute érudition
sur les sources utilisées par Ibn al-‘Adim dans son histoire d’Alep, Bugyat al-Talab, dont une
édition vient d’étre publiée par Suhayl Zakkar. Elle écrit « ... je ne traiterai que des sources...
concernant des biographies de personnages ayant vécu a [’époque de 1’auteur, c’est-a-dire
aux vis-vii® s. /xne-xm® s.» En réalité, elle remonte plus haut, puisque les trois premiers
auteurs cités sont nés aux ve¢/xr® siécle, entre 1051 et 1069. Le fait signalé par A.-M. E. qu’Ibn
al-‘Adim, Bugya II, 699, pour un récit concernant al-Asfar, personnage de la fin du 1v¢/

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

x® siécle bien connu par ailleurs, cite Yahya b. “Ali Ibn al-Zurayq, est intéressant. Ibn ‘Asakir,
dans la notice du manuscrit d’al-Zahiriyya, t. XVIII, f. 87%°, décrit ’ceuvre d’Abul-Mahasin
Ibn Zurayq, qui consignait selon une juste méthode les récits, ahbar, et qui rédigea des annales,
tarip “ala tartib al-sinin, dans lesquelles il raconta le début de I’Etat salgigide, dawlat al-Turk,
et I’expédition, fpurig (sortie illégitime du domaine chrétien alors que fath désigne I’entrée
Iégitime des musulmans dans une terre qu’ils annexent au Ddr al-islam) des Francs contre
les provinces syriennes. Ibn ‘Asakir, donc, ne semble pas connaitre la partie de cette histoire
concernant des faits plus anciens. Pourtant, il avait rencontré dans sa jeunesse Ibn Zurayq
qui lui raconta que lui-méme tout enfant avait entendu le poéte Abil 1-*Ala’ réciter un vers.
L’ceuvre d’lbn Zurayq fut reprise par un des maitres d’Ibn ‘Asakir, Abia I-Farag Gayt b. ‘Ali,
qui rapporta d’aprés lui un vers du poéte alépin Abd Muhammad ‘Abd Allah b. Sa‘id b. Sinan
al-Hafagi; sur Gayt, auteur d’une histoire de Tyr, dont un brouillon fut consulté & Damas
par Saraf al-Din Isma‘il b. Abi Sa‘d al-Amidi Ibn al-Tayti (?), Bugya III, 1280 et BEO XXV,
1972, 86, nombreuses citations pour des faits concernant le ve¢/xi® siécle, dans Bugya, voir
index, XI, 5238. Dans la méme notice d’Ibn al-‘Adim sur al-Asfar, I’Histoire d’un autre
savant originaire de Ma‘arrat al-Nu‘man, Abi Galib Humam b. al-Fadl, est citée. En évoquant
al-"Azimi (sur la qualit¢ de I’édition Za'rur, voir Bulletin critique, n° 6 (1989), p. 111),
A.-M. E. ne signale pas le fait, sans intérét pour son propos mais important pour les historiens
de la Syrie fatimide, que celui-ci conserve des passages de Yahya b. Sa‘id d’Antioche, disparus
depuis lors. Cela pose le probléme de savoir si Ibn al-‘Adim a eu directement accés a 1’ceuvre
du médecin chrétien ou s’il ’a connue a travers d’autres chroniques. Pour le vi¢/xu® siécle,
A.-M. E. mentionne le grand historien damascéne Ibn ‘Asakir, et omet son collégue et contem-
porain, Ibn al-Qalanisi, qu’Ibn al-‘Adim cite pourtant dans la notice d’Ahmad Sah al-Turki,
III, 1300. La contribution d’A.-M. Eddé explore une voie & défricher plus complétement pour
identifier avec précision les principales écoles d’historiens qui se sont développées en Syrie
du 1v¢/x® au vi/xu® siécle, 2 Damas, 4 Alep, & Ma‘arrat al-Nu'min, & Tyr, 4 Tripoli et dans
d’autres villes et pour faire apparaitre les idéologies trés variées qu’elles ont contribué a
promouvoir.

Frangoise Micheau, qui vient de traduire avec Anne-Marie Eddé la chronique d’al-Makin,
pose le probléme de savoir si, pendant les croisades, les Coptes d’Egypte se sentaient davantage
solidaires des musulmans d’Egypte ou des Francs chrétiens. Elle montre, textes a ['appui, la
grande unité des Orientaux, quelle que soit leur religion, dans leur hostilité vis-a-vis d’en-
vahisseurs européens. Des écrits parus récemment en Egypte, tant chez les chrétiens que chez
les musulmans, tentent & tort de faire croire & une coupure ancienne et irréparable entre la
communauté copte et la communauté musulmane dans ce pays.

L’expression al-mugahidiin li-llah, désignant les Francs combattant 4 Acre en 1190, que
F.M. cite p. 177, prouve que, contrairement a 1’opinion de Bernard Lewis, la croisade pouvait
€tre pergue comme un gihad chrétien. Deux assertions seraient pourtant a corriger dans cette
excellente contribution, p. 178, «le sac de la Ville Sainte en 1098... ». Jérusalem ne fut pas
prise par les Francs, selon la chronologie courante, en 1098, mais en juillet 1099, ce qui
correspond bien & ramadan 492, cité p. 179. A la p. 183, « L’Egypte... devenue, avec les

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 111. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 135

Fatimides et les Ayyoubides, le centre d’un pouvoir souverain, qui a résisté aux menaces
extérieures, Seldjoukides, Francs, Mongols.» S’il s’agit de I’année 1235, les Ayyiibides
n’avaient pas déja résisté aux Mongols, les Ayylibides d’Egypte ne les affrontérent jamais;
quant a la résistance militaire des Fatimides aux Salgfqgides, il faudrait considérer le chef
turcoman indépendant Atsiz b. Uvak comme un général salgiiqide, ce qui me semble difficile,
pour attribuer a la victoire de Badr al-Gamali de 1077 un coup d’arrét & la menace salgiigide
sur PEgypte. Si les Salgiqides n’intervinrent pas militairement en Egypte fatimide comme ils
en avaient manifesté ’intention, ce fut parce qu’il ne parvinrent jamais a mettre tout & fait
la main sur la Syrie, qu’ils ne conservérent pas leur unité, qu’ils se préoccupérent davantage
de I'Iran que de la Méditerranée, et, aprés 1100, parce que les Etats croisés firent écran, mais
assurément pas parce qu’ils craignaient la puissance militaire terrestre fatimide, constamment
médiocre aprés 1055, y compris face aux Francs, sinon pourquoi ’appel au secours récurrent
a Niir al-Din?

Jean-Claude Garcin et Mustafa Anouar Taher ont analysé un ensemble de wagfs consti-
tués par Gawhar al-Lala, mort en 1438, un eunuque éthiopien, précepteur des fils du sultan
Barsbay. Son nom est en général associé a celui d’un autre Ethiopien, Gawhar al-Qunugbayi,
mort en 1440, et également fondateur d’une madrasa. Dans une communication, commodément
illustrée par des plans, des coupes et une photographie de la madrasa fondée par Gawhar
al-Lala, les auteurs apportent de nombreux éléments éclairant le fonctionnement social
du Caire au xv®© siécle. Il faut retenir la solidarité d’origine qui y lie les gens de méme
provenance géographique, ici I’Ethiopie ou la mer Rouge, y compris ceux de religion différente,
la solidarité de fonction de ceux qui ont servi la méme famille et enfin la nouvelle solidarité
de gquartier qui s’institue autour d’un monument, mosquée, madrasa, sabil, constitué en wagqf
pour ceux qui habitent alentour. Ainsi se constituent ces réseaux a attaches solidaritaires
multiples qui sous-tendent le tissu social et le rendent beaucoup plus résistant aux épreuves
affrontées. Par ailleurs, ’agriculture et la taxation du grand commerce sont les deux princi-
pales sources de richesse de I’Egypte. Qui sert les mamelouks se voit attribué un accés a la
rente fonciére et a 1a rente douaniére. Soucieux de son avenir, il protége son gain en instituant
un wagf dont lui (et sa progéniture, aprés lui, quand il peut en avoir une) sera ’administrateur
bénéficiaire. 1l finance sa fondation en lui attribuant les revenus de biens agraires. En consé-
quence, les investissements cofiteux nécessaires a 'entretien des campagnes ne se font plus,
I’argent étant dépensé en ville, mais comme la ville accueille un exode rural important, les
fils de paysans bénéficient au travers des wagfs de charit¢ du dépouillement de leurs parents.

Pressé par le temps, je n’ai méme pas pu mentionner la moitié des contributions et mon
choix est totalement arbitraire car elles sont toutes de haute tenue et novatrices. Il faudra
donc que chacun lise attentivement ces hommages et en tire a son profit la substantifique
moelle. Claude Cahen aurait été fier de les voir figurer sous son nom.

Thierry Bianquis
(Université Lumiére - Lyon 2)

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

La Syrie de Byzance a I'Islam, VII*-VIII* siécles, actes du Colloque international publiés
par Pierre CANIVET et Jean-Paul Rey-CoqQuals. Institut francais de Damas, Damas,
1992. xvir + 367 p., 4 indices.

La publication du colloque international qui s’est tenu a4 Lyon en septembre 1990 est
un événement pour la connaissance de 1'Islam a ses débuts, et plus largement pour la connais-
sance du processus de construction d’un empire fondé sur une religion nouvelle. La Syrie est
le centre de cet empire, et I’on voit mieux qu’ailleurs comment le mouvement religieux
islamique y jeta quelques-unes de ses bases, a la fois dans la continuité et la singularité, par
la confrontation et 1’assimilation. L’on y voit aussi mieux qu’ailleurs comment le pouvoir
nouveau s’affichait, comment les populations locales réagissaient, comment un ordre peu a peu
s’affirmait.

Les éditeurs ont réuni les interventions du colloque en quelques grandes sections : sources
et traditions; situation religieuse et courants d’idées; sources archéologiques, art; société, éco-
nomie et politique. Il n’est guére possible, dans le cadre d’une simple recension, de rendre
justice a toutes les contributions a ce colloque, ni méme de rendre simplement compte de
toute sa richesse. Arbitrairement peut-étre, les exemples choisis ici permettront de mesurer la
cohérence de [’ensemble.

Le parti pris de commencer par les « sources et traditions » n’est pas purement historio-
graphique : les sources dont il est question ne sont pas tant celles qui aident & établir la
chronologie de I'installation arabe dans I’aire proche-orientale au vu® siécle, que celles qui
permettent d’entrevoir comment les milieux lettrés et religieux considéraient I’intrusion arabe.
Qui plus est, ces sources et traditions montrent comment de tels hommes de science et de
religion intégrent 1’événement dans leur propre culture, dans leur propre vision de I’cekouméne.

Une approche de ce type n’est évidemment possible que si elle s’appuie sur des programmes
de collationnement de textes relatifs a 1’histoire du Proche-Orient. Un tel projet existe (Averil
Cameron, « The literary sources for Byzantium and early Islam »), qui couvre les deux siécles
écoulés entre la mort de Justinien et la fin de "époque omeyyade (565-750), et rassemble les
sources chrétiennes (en grec et syriaque) et musulmanes (en arabe). Ce qui est frappant,
souligne Averil Cameron, est le fort décalage entre les données chrétiennes et les données
musulmanes. Celles-ci formant une tradition extrémement fermée, sans référent extérieur, sans
réel point de repére, leur crédibilité paraitra parfois suspecte. Trés peu de passages, en tout
cas, sont possibles entre elles et ce que les sources chrétiennes avancent.

Les contributions de Michel Van Esbroeck, Andrew Palmer, Stephen Gero, Louis Pouzet,
Han Drijvers et G.J. Reinink — mais aussi celle de Michel Tardieu sur « L’arrivée des
Manichéens & al-Hira » — proposent des lectures fines et fouillées de quelques-unes des plus
importantes traditions littéraires.

Andrew Palmer (« Une chronique syriaque contemporaine de la conquéte arabe ») s’attache,
de maniére trés convaincante, & montrer que le Chronicum miscellaneum n’est pas une compi-
lation de textes hétérogénes mais un texte unique ayant sa structure propre. Celle-ci est simple :

BCAI 12 (1996) R. Curiel & R. Gyselen: Itinéraires d’Orient, Hommages a Claude Cahen, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



