
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 44 (2010), p. 195-206

Nadjet Zouggar

Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la
contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b. Taymiyya.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  44   −  2010

Nadjet Zouggar

Interprétation autorisée et interprétation proscrite

selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture  
de Taqī al-Dīn Aḥmad b. Taymiyya 

La présente étude porte sur un aspect fondamental de la pensée du théologien Taqī  
	 al-Dīn Aḥmad b. Taymiyya (661/1263 728/1328) qui ressort de son œuvre magistrale  
	 le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture (Kitāb Dar’ taʿ āruḍ l-ʿ aql wa-

l-naql) 1. Ce livre est une réfutation de la loi d’interprétation (qānūn al-ta’wīl) élaborée par les 
théologiens ašʿarites qui aboutit chez Faḫr al-Dīn al-Rāzī (m. 606/1210) à la règle de l’absence 
nécessaire de tout contre-argument rationnel (mu āʿriḍ ʿaqlī) afin que les données scripturaires 

1.  [Dar’]. Édité partiellement pour la première fois en 1903 sous le titre de Bayān muwāfaqat ṣaḥīḥ al-manqūl 
li-ṣarīḥ al-maʿqūl (un tiers de l’ œuvre seulement était concerné), en marge du Minhāǧ al-sunna al-nabawiyya 
fī naqḍ kalām al-šīʿa wa-l-qadariyya (éd. Bulaq, 4 vol., Le Caire, 1903), autre ouvrage capital du cheikh 
damascain consacré à la réfutation de la pensée imāmite du théologien al-Ḥillī (m. 726/1325). L’ œuvre sera 
éditée intégralement par Muḥammad Rašād Sālim de 1979 à 1981. 
Bien qu’étant d’un intérêt capital pour les études en pensée islamique, il est remarquable que cette œuvre 
n’ait jamais fait l’objet d’une étude approfondie. Au point qu’Y. Michot, spécialiste des écrits d’Ibn Taymiyya, 
déplore que « vingt ans après sa première édition intégrale, une telle summa soit encore à peu près complètement 
ignorée des histoires occidentales de la pensée musulmane… », cf. Michot, « Vanités », p. 598. 
Outre la contribution d’Y. Michot qui en a traduit des fragments, notamment la critique de la Risāla al-
aḍḥawiyya d’Avicenne qui y figure dans « A Mamlūk », p. 149-203 et p. 309-363, nous ne disposons que de 
deux autres articles qui s’y intéressent, mais dont le contenu est relativement schématique. Le premier est 
dû au professeur B. Abrahamov : « Ibn Taymiyya », p. 256-273, dont l’essentiel est repris dans un ouvrage 
plus récent, consacré au rapport entre religion et raison dans l’islam : Islamic Theology : Traditionalism and 
Rationalism.
La seconde contribution est de Nicholas Heer : « The Priority of Reason », p. 181-195. La portée de cet article 
est encore plus restreinte puisqu’il n’aborde que la réfutation épistémologique de « La loi d’interprétation » 
(qānūn al-ta’wīl) qui figure au début de l’ouvrage, et consacre près de la moitié de son article à reprendre 
l’évolution historique de la théorie de l’objection rationaliste dans le kalām. Un exposé dont une grande partie 
avait déjà été fournie par M.R. Sālim en introduction de son édition du Dar’.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


interprétation  autorisée  et  interprétation  proscrite196

de la religion soient source de vérité certaine. En d’autres termes, il s’agit pour Ibn Taymiyya 
de démontrer l’inanité de la théorie qui donne prévalence à la raison sur le sens apparent de 
la révélation coranique en cas de contradiction entre les deux. Une théorie qui est énoncée au 
début de l’ouvrage sous cette formule : 

« Si les preuves scripturaires et rationnelles (al-adilla al-samʿiyya wa-l-ʿ aqliyya), ou la tradition et 
la raison (al-samʿ wa-l-ʿ aql) ou bien l’ Écriture et la raison (al-naql wa-l-ʿ aql) ou encore les énoncés 
prépondérants et les certitudes rationnelles (al-ẓawāhir al-naqliyya wa-l-qawāṭiʿ al-ʿ aqliyya) et autres 
expressions similaires, se contredisent, soit elles sont conciliées, ce qui est impossible car il s’agi-
rait de violer le principe de contradiction (al-ǧamʿ bayn al-naqīḍayn). Ou alors il faut les réfuter 
tous les deux, sinon, donner priorité à l’ Écriture sur la raison, ce qui est impossible car la raison 
est la source de l’ Écriture. Et avantager l’ Écriture désavouerait la raison qui en est la source. Or, 
désavouer la source de quelque chose revient à désavouer la chose en elle-même. Par conséquent, 
donner prééminence à l’ Écriture désavoue autant l’ Écriture que la raison. Il est donc obligatoire 
de donner prééminence à la raison. La tradition peut alors être interprétée (yata’awwal) ou bien 
remise à Dieu (yufawwaḍ). Si ce sont deux arguments contraires qui s’opposent, alors il est im-
possible de les concilier mais il est possible de les réfuter tous les deux 2. »

Au sein de l’ašʿarisme, Faḫr al-Dīn al-Rāzī semble bien être le premier théologien à avoir érigé 
l’absence d’un contre-argument rationnel en condition sine qua non pour que les sources scriptu-
raires que sont le Coran et les traditions prophétiques produisent un savoir certain (yaqīn) plutôt 
que conjectural (ẓannī) 3. Al-Rāzī aborde le sujet en maints endroits dans son œuvre mais dans son 
livre Asās al-taqdīs il expose la loi de façon encore plus précise. Nous traduisons ce passage extrait 
de cet ouvrage car il convient de bien exposer les idées qui ont provoqué la réaction taymiyenne 
et commandé la rédaction du Dar’ : 

« Si les preuves décisives rationnelles (al-dalā’il al-qaṭʿiyya al-ʿ aqliyya) établissent une chose, et 
qu’ensuite surviennent des preuves scripturaires (adilla naqliyya) dont le sens apparent contredit 
cette chose, [la solution] ne peut exclure l’une de ces quatre possibilités : 

• Soit le jugement de la raison et de l’Écriture sont [tous deux] validés, impliquant la validation 
de deux contraires (taṣdīq al-naqīḍayn), ce qui est impossible (muḥāl) ;

• Ou alors ils sont [tous deux] rejetés, impliquant de juger faux deux contraires (takḏīb al-
naqīḍayn), ce qui est impossible ;

• Sinon, il faut authentifier les preuves scripturaires et désavouer les preuves rationnelles, ce qui 
est nul, puisqu’il nous est impossible de connaître la validité des preuves scripturaires autrement 
qu’en connaissant, par des preuves rationnelles, l’attestation du créateur, de ses attributs et la 
façon dont le miracle témoigne de la véridicité du prophète, de même que l’apparition de [tels] 
miracles chez Muḥammad. 

2.  Ibn Taymiyya, Dar’ I, p. 4.
3.  Voir l’ exposé de M.R. Sālim dans Dar’ I, p. 6-8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nadjet  zouggar 197

« Si l’on admettait que les preuves rationnelles décisives soient dépréciées, la raison serait incri-
minée et son discours serait proscrit (ṣāra al-ʿ aql muttahaman ġayr maqbūl al-qawl), et si tel était 
le cas, son discours serait [également] invalidé concernant les principes [susmentionnés], Or, si 
ces principes n’étaient pas attestés, les arguments scripturaires ne seraient pas valides. Il est donc 
établi que discréditer la raison pour valider l’Écriture conduit à discréditer tant la raison que 
l’Écriture, ce qui est nul 4. » 

Étant donné que ces trois possibilités sont nulles, conclut al-Rāzī, en cas de contradiction 
entre la raison et des arguments scripturaires, il convient de trancher par le biais d’arguments 
rationnels décisifs pour savoir si ces arguments scripturaires sont valides ou non. S’ils sont vali-
des, leur vouloir dire (al-murād minhā) n’étant pas conforme à leur sens obvie (ẓawāhirihā) et que, 
d’autre part, il est possible de les interpréter alors il convient de le faire ; s’il n’est pas possible de 
les interpréter alors il faut se dire que Dieu seul en connaît le sens.

Notons qu’al-Rāzī n’est assurément pas le premier à avoir opté pour une solution favorable à 
la raison en cas de conflit avec l’Écriture sacrée 5. Et si Ibn Taymiyya semble à première vue fo-
caliser ses critiques sur lui, il attribue finalement la paternité de cette loi à Abū Ḥāmid al-Ġazālī 
(m. 505/1111) qui, dans un essai intitulé Qānūn al-ta’wīl, stipulait qu’en cas de contradiction entre 
raison et révélation, désavouer la raison revient à désavouer la religion, parce que la religion fut 
validée par la raison ; autrement dit : « Si la démonstration rationnelle n’était pas valide nous 
n’aurions pu faire de distinction entre prophètes et pseudo-prophètes ou entre hommes sincères 
et menteurs 6. »

Au dire d’Ibn Taymiyya, cet essai aurait été réfuté par le cadi Abū Bakr Ibn al-ʿ Arabī 
(m. 543/1148), lequel finit pourtant par se fourvoyer en suivant la tendance générale d’un ašʿarisme 
plus ancien, représenté notamment par Abū Bakr al-Bāqillānī (m. 403/1013) et Abū l-Maʿ ālī al-
Ǧuwaynī (m. 478/1085) qui avaient eux aussi opté pour une solution favorable à la raison en cas 
de contradiction avec les sources scripturaires de la religion 7.

L’ ouvrage d’Ibn Taymiyya qui nous occupe ici comporte quarante-quatre réponses correspon-
dant à des cas (waǧh) de longueurs variables. Les dix-sept premiers sont relativement courts, les 
plus brefs étant formulés en deux ou trois lignes, ce qui contraste avec les longs développements 
de certains qui occupent plusieurs volumes de l’édition M.R. Sālim 8. Au-delà de la réfutation de 
la loi d’interprétation imputée à Faḫr al-Dīn al-Rāzī, l’auteur réexamine les opinions théologiques 
d’un bon nombre d’auteurs. Ces opinions qu’il juge hérétiques lui semblent découler directement 
d’une interprétation de la révélation coranique mettant en œuvre la loi en question. 

4.  Al-Rāzī, Asās, p. 210-211. 
5.  Dar’ I, p. 9.
6.  Al-Ġazālī, Qānūn, p. 19-20.
7.  Dar’ I, p. 6. Al-Ǧuwaynī, Al-Iršād, p. 358.
8.  Notamment les cas nos 19 et 43 et 44 qui peuvent paraître interminables tant ils sont développés.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


interprétation  autorisée  et  interprétation  proscrite198

L’ argumentation du Dar’ se déroule simultanément sur deux axes. Le premier consiste à ré-
futer la prévalence de la raison sur la révélation d’un point de vue épistémologique. Là, l’auteur 
procède en dialecticien et s’appuie tant sur le Coran que sur des raisonnements logiques qui ne 
manquent pas d’être pertinents. Le deuxième axe de sa critique se fonde exclusivement sur les 
sources scripturaires de l’islam et consiste à mettre en exergue les conséquences de cette loi d’in-
terprétation, qui selon lui « n’est qu’un avatar de toutes les méthodes inventées par les théologiens 
pour légitimer leurs doctrines hérétiques et se permettre de rejeter toutes les données révélées qui 
ne s’accordent pas avec leurs principes 9 ». Ces conséquences, l’auteur les situe globalement dans 
la théodicée, et en particulier sur la question des attributs divins. La négation de tels attributs 
par diverses écoles pratiquant une herméneutique soutenue par la loi décriée étant la question 
centrale de l’ouvrage. 

Ce qui caractérise particulièrement l’écriture d’Ibn Taymiyya ce sont les digressions dans les-
quelles il aborde des sujets qui semblent l’obséder tant ils sont récurrents. Au risque de faire perdre 
le fil de ses idées au lecteur, le Dar’ comprend ainsi de très nombreuses digressions, sur des dizaines 
de pages, qui permettent à notre auteur d’exprimer toutes ses opinions en matière de théologie, 
en l’inscrivant de fait dans le champ du kalām auquel il refusait pourtant d’appartenir 10.

	 Les traditions interprétatives hérétiques 

En préambule des quarante-quatre cas qui constituent sa réfutation de la loi d’interprétation 
susmentionnée, Ibn Taymiyya s’attarde sur la critique des méthodes d’interprétation enseignées 
par les mutakallimūn et les falāsifa 11. Son propos étant de mettre en lumière les prophétologies 
qui découlent de ces méthodes, en insistant sur leur outrage à l’égard de l’autorité intellectuelle 
et politique du Prophète. Et il convient de souligner que cette accusation de lèse-prophétie sert 
d’argument de choix dans la présente critique contre les tenants d’une interprétation rationaliste 
du Coran 12.

Les deux principales approches critiquées sont, d’une part, celle dite des tenants du rem-
placement (ahl al-tabdīl), et celle des tenants de la présomption d’égarement et d’ignorance. 

9.  Dar’ I, p. 6.
10.  Dans ses réponses, Ibn Taymiyya met à contribution les élaborations de penseurs de différentes tendances 
qu’il cite in extenso, notamment : Avicenne ; Abū al-Barakāt al-Baġdādī ; Averroès ; Faḫr al-Din al-Rāzī ; 
al-Ġazālī ; al-ʿAmīdī ; Ibn ʿArabī ; al-Ǧuwaynī ; al-Ašʿarī ; Ibn Ḥanbal ; Abū Yaʿlā al-Farrā’ ; et bien d’autres 
encore. 
11.  Pour une traduction plus complète de ce préambule, cf. Ibn Taymiyya, Lettre, trad. Y. Michot, p. 20-27.
12.  Contrairement à Ibn Taymiyya qui se sert de leurs prophétologies pour excommunier les falāsifa, la 
célèbre réfutation des philosophes Tahāfut al-falāsifa d’al-Ġazālī ne porte pas sur cette question. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nadjet  zouggar 199

	 Les tenants du remplacement

Ils se scindent en deux groupes :

	 Les gens de l’ illusion et de l’ imagination  
(ahl al-wahm wa-l-taḫyīl) 

Ibn Taymiyya écrit que les tenants de l’illusion (wahm) et de l’imagination (taḫyīl), qui désignent 
en réalité les falāsifa, affirment que les prophètes ont parlé des divinalia, du Paradis, de l’Enfer et 
des anges en des termes non conformes à la chose en elle-même. Selon eux, les prophètes se seraient 
donc adressés au commun des mortels de sorte que ces derniers aient l’illusion (yatawahhamūn) et 
qu’ils s’imaginent (yataḫayyalūn) que Dieu est un corps immense, que les corps seront ressuscités 
et qu’ils auront une rétribution ou une punition sensibles, bien que ces philosophes pensent que 
les choses en elles-mêmes ne sont pas ainsi. Selon notre auteur, les tenants de cette opinion disent 
qu’il est dans l’intérêt (maṣlaḥa) de la foule que l’on s’adresse à elle de sorte qu’elle s’imagine que 
les choses sont ainsi, même si c’est un mensonge ; auquel cas, ce serait un mensonge dans l’intérêt 
de la foule, puisqu’il n’existerait d’autres moyens pour la guider vers le chemin du salut que celui 
de l’instruire par le biais de symboles. « Avicenne et ses semblables ont élaboré leur règle [d’in-
terprétation de la révélation] en se fondant sur ce principe, tel qu’il en est de la loi qu’il a énoncée 
dans sa Risalā al-aḍḥawiyya 13. Ces gens-là disent que les prophètes ont employé ces mots dans 
l’intention [d’en faire saisir] le sens apparent (ẓawāhiruhā) afin que la foule en comprenne ce sens, 
même si ces apparences en elles-mêmes sont fausses, mensongères et contraires à la vérité. Leur 
visée étant d’instruire la foule avec mensonges et choses vaines par intérêt 14. »

Parmi les interprètes de la révélation qui s’inscrivent dans ce courant, Ibn Taymiyya distingue 
d’une part ceux qui enseignent que le Prophète ne connaissait pas la vérité comme la connaissent 
les philosophes et par conséquent, « à l’instar d’al-Fārābī et Mubaššir b. Fātik, préfèrent le philoso-
phe parfait (al-faylasūf al-kāmil) au Prophète 15 » – de même que d’autres, tel Ibn ʿArabī, « donnent 
prééminence au Sceau des saints (ḫātim al-awliyā’) sur le Prophète 16 » – et de l’autre, ceux qui, tels 
Avicenne et ses disciples, affirment que le Prophète connaissait le sens profond de ce qu’il révélait, 
en laissant paraître autre chose à dessein. Ceux-là, écrit Ibn Taymiyya, considèrent que le Prophète 
a prééminence sur les philosophes « parce qu’il détient autant de connaissances que le philosophe et 
bien plus, et qu’il sait s’adresser à la foule d’une manière qui fait défaut au philosophe 17 ».

13.  Cf. Michot, «A Mamlūk», p. 149-203 et p. 309-363.
14.  Dar’ I, p. 8-9.
15.  Ibid., p. 9-10. Une majorité de spécialistes en pensée arabe parmi lesquels Shlomo Pines, Fawzi Najjar, 
Majid Fakhri, Muhsin Mahdi et Joel Kraemer, sont arrivés au même constat d’une subordination de la religion 
à la philosophie chez al-Fārābī. Ces auteurs trouvent dans les écrits politiques de ce dernier l’expression de 
ce que la religion est une imitation de la philosophie dans le sens qu’elle enseigne à la multitude des opinions 
qui ne sont que des images de la vérité. Une vérité que seule la philosophie serait à même de connaître de 
façon certaine. Cf. Galston, Politics, p. 6 et note. 
16.  Cette accusation envers Ibn ʿArabī est récurrente dans les écrits d’Ibn Taymiyya. Pour en connaître les 
motifs voir : M. Chodkiewicz, Le Sceau, p. 55-62.
17.  Dar’ I, p. 10.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


interprétation  autorisée  et  interprétation  proscrite200

	 Les gens de la falsification et de l’ interprétation  
(ahl al-taḥrīf wa-l-ta’wīl) 

Cette catégorie renvoie aux mutakallimūn qui ont formulé la loi d’interprétation susmentionnée. 
L’ auteur écrit à leur sujet : « Quant aux tenants de la falsification et de l’interprétation, ils disent : 
‘‘L’ intention des prophètes, dans leurs discours, est [de ne signifier] que la vérité en elle-même. 
Et la vérité en elle-même est ce que nous avons su par nos intellects (mā ʿalimnāhu bi-ʿ uqūlinā).’’ 
Puis ils s’efforcent d’interpréter les discours en fonction de ce qui s’accorde avec leur opinion [en 
employant] des types d’interprétations qui nécessitent que les langues soient détournées de leur 
usage habituel (iḫrāǧ al-luġāt ʿ an tarīqatihā al-maʿrūfa) et de recourir aux étrangetés des sens figurés 
et des tropes (ġarā’ib al-maǧāzāt wa-l-isti āʿrāt) 18. »

Ibn Taymiyya considère que le propre de ces gens est de confondre l’interprétation (al-ta’wīl) 
avec le contre-argument rationnel (al-mu āʿriḍ al-ʿ aqlī). En outre, il déplore que dans la majeure 
partie de ce qu’ils interprètent, les intelligents (ʿuqalā’uhum) parmi eux seraient à même de savoir 
pertinemment que l’intention des prophètes ne s’accorde pas avec le fruit de leurs interprétations. 
Leur principal défaut étant, selon lui, de se tromper en attribuant aux mots un sens possiblement 
voulu par le locuteur sans chercher à dégager le sens réellement voulu par ce dernier. « Or, l’auteur 
de toute interprétation dont le but n’est pas d’élucider l’intention du locuteur et l’interpréta-
tion de son discours par des moyens qui permettent de saisir son intention, trahit celui dont il 
interprète le discours (kāḏib ʿ alā man ta’awwala kalāmahu) 19. » Notre auteur d’ajouter qu’ayant 
peur de tomber dans cet écueil, la plupart de ces exégètes ne sont pas affirmatifs quant à leurs 
interprétations (lā yaǧzumūn bi-al-ta’wīl) et se bornent à dire : « Il est possible que le sens voulu 
soit cela», alors que le plus souvent, tant le contexte du discours (siyāq al-kalām) que l’état du 
locuteur (ḥāl al-mutakallim) indiquent que c’est impossible 20.

	 Les gens de la présomption d’ égarement et d’ ignorance 
(ahl al-taḍlīl wa-l-taǧhīl) :

Les tenants de la présomption d’égarement (al-taḍlīl) et d’ignorance (al-taǧhīl) interprètent le 
verset : « [Mais] l’interprétation [de ces versets équivoques] n’est connue que d’Allah et de ceux 
enracinés dans la science qui déclarent : ‘Nous croyons à cela, tout émane de notre Seigneur’ 21 » 
en plaçant une virgule après : «[Mais] l’interprétation [de ces versets équivoques] n’est connue que 
d’Allah. » Selon Ibn Taymiyya, cet arrêt suppose que le Coran comporte des significations qui sont 
autres que le sens apparent par lequel il est saisi et que celles-ci ne sont connues que de Dieu ; ce 
qui implique, écrit-il, que l’ange Gabriel qui les a transmises, le Prophète Muḥammad, de même 
que tous les autres prophètes, compagnons et disciples compris, ignoraient ces significations 22.

18.  Ibid., p. 12. Dans la recherche du sens du Coran, les mutakallimūn semblent avoir toujours confondu les 
notions de sens figuré (maǧāz) et de métaphore (istiʿāra), Cf. Gardet, Anawati, Introduction, p. 396.
19.  Ibid. 
20.  Ibid. 
21.  Cor. 3, 7, traduction de R. Blachère modifiée par nos soins.
22.  Dar’ I, p. 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nadjet  zouggar 201

Par conséquent, lorsque le Prophète Muḥammad révélait les paroles qui ont permis à d’autres 
musulmans que ceux dont il est question ici de concevoir les attributs de Dieu, notamment : 
« Le bienfaiteur, sur le trône se tient en majesté 23 », « Vers lui s’élève la parole excellente 24 » ; 
« Les mains [d’Allah], tout au contraire, sont ouvertes 25 » ; « Dieu descend toutes les nuits dans 
le ciel du monde 26 », etc., il n’en connaissait pas la signification. 

Les tenants de cette méthode se voient également attribuer une prophétologie injurieuse 
en ce que selon eux : « Les prophètes et leurs successeurs sont des ignorants égarés (ǧāhilūn 
ḍāllūn) qui ne savaient pas ce que Dieu voulait signifier par Ses descriptions sur Lui-même 
[contenues] dans les versets et les dires des prophètes 27. » 

Parmi les partisans de cette approche l’auteur distingue ceux qui disent : « [Ces signes] 
renvoient à un signifié différent de celui qui est apparent et compris, et aucun prophète, 
ange, compagnon ou savant, n’a jamais su ce que Dieu a voulu dire 28 », et ne laissent ainsi 
aucune possibilité de dégager un sens de ces versets ambigus, de ceux qui considèrent que les 
signes en questions doivent être compris au sens propre, mais qu’ils recèlent un sens caché 
qui correspond à une vérité que seul Dieu connaîtrait. Ces derniers se contredisent explique 
l’auteur, puisqu’ils enseignent qu’il faut opter pour le sens propre mais qu’en réalité, ils optent 
pour un sens différent issu de leurs interprétations. 

L’ auteur conclut son exposé en mesurant le degré d’infidélité de ces écoles. Les mutakallimūn, 
dit-il, s’accordent pour dire que le Prophète a, soit ignoré, soit dissimulé la vérité, sans pour 
autant avoir l’intention de transmettre l’ignorance fabriquée (al-ǧahl al-murakkab) 29. L’ intérêt 
de révéler de telles paroles ambiguës étant selon eux d’inciter les gens à pratiquer l’iǧtihād 
(l’effort d’interprétation) afin qu’ils obtiennent la vérité par le biais de leur intellect. 

Quant aux falāsifa, adeptes du remplacement (tabdīl), qui enseignent que le Prophète a 
voulu transmettre des croyances fausses et l’ignorance fabriquée (al-ǧahl murakkab), l’auteur 
explique qu’ils sont célèbres dans la communauté pour leur athéisme (ilḥād) et leur hérésie 
(zandaqa) 30. 

Outre l’accusation de porter atteinte au rang des prophètes qui est un topos rhétorique 
dans la réfutation d’Ibn Taymiyya, le principal argument développé contre ces écoles consiste 
à démontrer la relativité de ce qui est sujet à interprétation. Afin d’établir une telle démonstra-
tion, notre auteur brosse un tableau doxographique des attributs divins, montrant que si ces 

23.  Cor. 20, 5.
24.  Cor. 35, 10.
25.  Cor. 5, 64. 
26.  Ḥadīṯ mentionné par Muslim et Ibn Ḥanbal, cf. Wensinck, Concordance, s. v. «nazala»VI, p. 413.
27.  Ibid., p. 16.
28.  Ibid. 
29.  Ibn Taymiyya utilise souvent cette expression qu’il oppose à l’ignorance simple (al-ǧahl al-basīṭ). Ces deux 
notions semblent faire écho à ce qui est décrit dans les chapitres 1 à 8 du Livre III de l’Éthique à Nicomaque. 
Aristote y parle de deux sortes d’actes que l’on produit par ignorance, les uns résultant de l’ignorance de la 
règle universelle et les autres résultant des faits singuliers ou des conditions dans lesquelles se déroule la 
chose. Cf. Aristote, Éthique, p. 55-73.
30.  Dar’ I, p. 17.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


interprétation  autorisée  et  interprétation  proscrite202

écoles sont d’accord pour affirmer que le Prophète n’a pas élucidé le sens des textes considérés 
comme étant ambigus, elles divergent néanmoins sur le caractère ambigu de certains versets 
qui sont perçus comme tels par certaines et non par d’autres. Ainsi les négateurs de tels attri-
buts divins qui en attestent d’autres prétendront que les versets relatifs à ce qu’ils nient sont 
ambigus et que les autres sont clairs. Et comme chacune de ces écoles adopte cette pratique, 
dit l’auteur, il n’existe aucune règle qui permet d’établir que telle donnée scripturaire est sujette 
à interprétation alors que telle autre est à prendre au pied de la lettre. 

Faut-il rappeler que ce même verset (Cor. 3, 7) est l’argument suprême invoqué dans le Traité 
décisif (Faṣl al-maqāl wa-taqrīr mā bayna al-šarīʿa wa-l-ḥikma min al-ittiṣāl) du philosophe Ibn 
Rušd (m. 595/1198), traité qui fonde la nécessité de pratiquer la philosophie en vertu de la Loi 
divine. Notons à ce propos que la tournure de ce verset permit à Ibn Rushd d’affirmer que 
le tout-venant ne peut accéder à la vérité profonde de la parole divine, et que seuls quelques 
esprits initiés ont ce privilège. 

Dans la deuxième partie de cet article, nous allons voir qu’une telle restriction est sans 
doute demeurée insuffisante au regard des littéralistes qui soutenaient que nul ne peut pénétrer 
le Mystère de Dieu et trouvaient refuge dans la théorie du tafwīḍ. 

	 La signification du mot ta’wīl chez Ibn Taymiyya

Dans sa réponse aux tenants de la nécessité de recourir à l’interprétation (ta’wīl) en cas 
de contradiction entre le sens apparent de la révélation et la raison, Ibn Taymiyya enseigne 
que le mot ta’wīl revêt trois significations et que seules les deux premières sont validées par 
les compagnons du prophète et leurs successeurs 31 : 

• Tel qu’il apparaît dans le Coran, dit-il, le mot ta’wīl signifie une explication simple, c’est-
à-dire dégager le sens originel auquel la chose renvoie (mā ya’ūl al-amr ilayhi), même s’il s’agit 
du sens premier ;

• La deuxième signification renvoie à l’explication du discours (tafsīr al-kalām) et l’éclaircis-
sement de sa signification (bayān maʿnāhu). Ce qui correspond, dit-il, à la pratique des anciens 
exégètes tel Muǧāhid (m. 102/722) ;

• Et enfin, la troisième acception qui est rejetée par notre auteur désigne le fait de transférer 
le sens d’un mot depuis son sens obvie que l’on fait prévaloir sans déduction (rāǧiḥ) vers une 
signification prévalente (marǧūḥ) déduite en vertu d’un indice (dalīl). 

Par ailleurs, le seizième cas (al-waǧh al-sādis ʿašar) du Dar’ rappelle que ceux qui opposent 
leur opinion personnelle à un passage donné de la révélation, recommandent soit de l’interpréter 
(ta’wīl) ou bien de s’en remettre à Dieu (tafwīḍ), c’est-à-dire de s’abstenir de toute interprétation 
puisque Dieu seul connaîtrait la signification de certains passages du Coran 32. 

Or, écrit Ibn Taymiyya, l’interprétation autorisée (al-ta’wīl al-maqbūl), est la plus fidèle au 
vouloir dire (murād) du locuteur. Quant aux interprétations prônées par les contradicteurs de 

31.  Ibid., p. 14. 
32.  Dar’ I, p. 201-8. Le vingt septième cas revient sur le même sujet (cf. Dar’ V, p. 208-279). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nadjet  zouggar 203

la révélation : « On ne peut pas savoir [qu’elles correspondent] au vouloir [dire] du Prophète. 
Dans la plupart des cas, il est même évident qu’elles vont à l’encontre de ce qu’il a énoncé, 
comme cela ressort des interprétations (ta’wīlāt) des qarmates et des bātinites, sans qu’il soit 
nécessaire d’en fournir une preuve particulière 33. » Et si l’objectif de l’interprète n’est pas la 
connaissance de l’intention du locuteur, conclut-il, son interprétation du mot porte alors sur 
un sens probable chez ceux qui l’emploient parmi les Arabes, ce qu’il juge comme relevant de 
la falsification et de l’athéisme et non d’une volonté d’interprétation et d’éclaircissement. 

À l’inverse des littéralistes du courant ḥanbalite pour lequel il avait un penchant manifeste, 
Ibn Taymiyya s’opposait radicalement à l’idée de s’abstenir d’interpréter le Coran pour s’en 
remettre à Dieu (al-tafwīḍ). Selon lui, Dieu ayant enjoint aux êtres humains de réfléchir sur le 
Coran et de le comprendre, il est impossible qu’Il exige en même temps qu’ils s’abstiennent de 
le comprendre dans son intégralité 34. Dans le même sens, il argumente que si le discours (al-
ḫiṭāb) qui fut destiné à indiquer la voie du salut et faire sortir les hommes des ténèbres vers la 
lumière contient des textes dont le sens apparent (al-ẓāhir) n’est que méprise et infidélité (bāṭil 
wa-kufr), sans qu’il soit voulu que nous n’en connaissions ni le sens apparent ni le sens caché, 
ou alors, le sens apparent étant erroné, qu’il soit voulu que nous n’en saisissions que le sens 
caché, sans que cela soit indiqué dans ce discours ; dans les deux cas, nous aurions été abordés 
avec un discours où la vérité n’est pas explicitée, sans pouvoir savoir que le sens apparent de 
ce discours n’indique que mépris et infidélité 35. Mais pour Ibn Taymiyya il est certain que 
Dieu et le Prophète sont exempts d’un tel agissement et que cette vue ne peut émaner que des 
tenants de la falsification et de l’athéisme. 

Enfin, et pour finir de mettre en pièce cette doctrine, Ibn Taymiyya vise maintenant ceux 
qui se réclament de la tradition prophétique (ahl al-sunna) et des anciens (salaf) parmi les adeptes 
du tafwīḍ. Revenant sur l’exégèse du fameux verset (Cor. 3,7), il écrit : « Si l’on nous dit : ‘‘vous 
savez que beaucoup d’anciens (salaf) observent un arrêt après le verset ‘[Mais] l’interprétation 
[de ces versets équivoques] n’est connue que d’Allah’. Parce que beaucoup de gens disent que 
c’est l’opinion des anciens qui fut recueillie chez Ubayy b. Kaʿ b, Ibn Masʿ ūd, ʿ Ā’iša, Ibn ʿ Abbās 
et ʿ Urwa b. al-Zubayr etc., alors qu’un autre discours [contradictoire] énonçant que les anciens 
connaissent l’interprétation [des versets équivoques], est recueilli chez Ibn ʿAbbās également, 
mais aussi Muǧāhid, Muḥammad Ibn Ǧaʿ far, Ibn Isḥāq et Ibn Qutayba, ce que vous dites là 
[en récusant l’idée du tafwīḍ] porte atteinte à ces anciens et à leurs successeurs’’ 36. » 

L’ auteur de répondre : « Les choses ne sont pas ainsi. Car les anciens, qui ont dit ‘‘[Mais] 
l’interprétation [de ces versets équivoques] n’est connue que d’Allah’’ s’exprimaient entre eux 
avec la langue qu’ils connaissaient. Et le mot ta’wīl, chez eux, ne voulait pas dire l’interprétation 
technique particulière (al-ta’wīl al-iṣṭilāḥī al-ḫāṣṣ) qui consiste à détourner le mot (ṣarf al-lafẓ) 

33.  Dar’ I, p. 201.
34.  Ibid.
35.  Ibid., p. 202.
36.  Ibid., p. 205. Les deux traditions existent bien mais la première reflète plus fidèlement la doctrine attribuée 
aux anciens par les ḥanbalites. C’est ce qui ressort de l’exégèse coranique d’al-Tabarī où sont exposées les 
différentes traditions relatives à la lecture de ce verset. Cf. Al-Ṭabarī, Ǧāmiʿ VI, p. 201-204.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


interprétation  autorisée  et  interprétation  proscrite204

de son sens démontré (madlūl ʿalayh) et compris (mafhūm minhu) dans un sens différent 37. » 
Pour notre auteur, le fait même d’appeler ce procédé interprétation (ta’wīl) est une convention 
établie par un groupe de théologiens et de juristes tardifs ; et cette convention n’est pas vala-
ble pour les anciens, les compagnons et les disciples des quatre imams. Sans parler, dit-il, de 
ce ta’wīl encore plus éloigné des anciens, qui consiste à transférer le sens d’un mot vers une 
signification prévalente (marǧūḥ) en vertu d’un indice (dalīl), et de justifier cela en prétendant 
que ladite signification est inconnue du commun des mortels et que le sens obvie (rāǧiḥ) ne 
correspond pas à ce que Dieu a voulu dire. 38 

Pour notre auteur, en accord avec la langue des anciens, la seule interprétation valide du 
texte coranique comporte deux volets. Premièrement, l’interprétation du discours illocutoire 
(ta’wīl al-kalām al-ṭalabī), qui énonce les commandements et les interdictions contenus dans 
la révélation, se traduit par la pratique religieuse. Quant à l’interprétation de ce dont Dieu a 
informé au sujet de ses attributs et des fins dernières, il s’agit de la vérité en elle-même. Mais 
le « comment » (al-kayf) de ce qu’il énonce est inconnu. 

Ibn Taymiyya affirme ici son adhésion à la doctrine attribuée aux anciens dont Mālik 
b. Anas (m. 179/795) est tenu pour être l’un des précurseurs 39. Dieu siège (istawā), nous savons 
cela et nous devons y croire, lui fait dire Ibn Taymiyya, mais nous ne savons pas comment se 
fait cette installation (al-istiwā’ maʿlūm wa-l-kayf maǧhūl) 40. Dans le même sens, Aḥmad Ibn 
Ḥanbal ainsi que d’autres anciens auraient affirmé : « Nous ne connaissons pas le ‘‘comment’’ 
de ce dont Dieu a informé sur Lui-même, bien que nous en connaissions le sens (maʿnāhu) et 
l’interprétation (tafsīrahu) 41. » 

Ainsi, pour notre auteur, ceux des anciens pour lesquels Dieu seul connaît l’interprétation 
des versets ambigus, dans ce sens, disent vrai.

Quant à ceux qui disent que l’interprétation (ta’wīl), c’est-à-dire, l’explication (tafsīr) et la 
mise au jour de Son propos (bayān mā yurād bihi), n’est connue que de Dieu, ils sont contredits 
par tous les compagnons et les disciples qui ont expliqué le Coran dans son intégralité et ont 
affirmé qu’ils en connaissaient la signification. Pour étayer son opinion, l’auteur invoque l’aura 
de plusieurs précurseurs, notamment Muǧāhid (m. 102/722), l’un des plus anciens exégètes, qui 
aurait dit : « J’ai exposé le corpus (al-muṣḥaf) à Ibn ʿAbbās depuis la liminaire (al-fātiḥa) à la 
dernière [sourate] en l’arrêtant à chaque verset pour l’interroger » ; et Ibn Masʿ ūd (m. 31/652), 
le compagnon du Prophète, auquel il attribue cette phrase : « Le Livre de Dieu ne contient 
aucun verset dont j’ignore le propos » ; sans compter Ḥasan al-Baṣrī (m. 110/728-729) qui aurait 
dit : « Dieu n’a révélé aucun verset sans désirer que son sens soit saisi 42. »

37.  Dar’ I, p. 206.
38.  Ibid.
39.  Cette doctrine est souvent confondue avec le «bi-lā kayfa » (sans comment) enseigné plus tard par les 
ašʿarites. Cf. Gardet, Anawati, Introduction, p. 398.
40.  Dar’ I, p. 206.
41.  Ibid., p. 207.
42.  Ibid., p. 208.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nadjet  zouggar 205

	 Conclusion

Il est bien établi que l’interprétation des versets coraniques relatifs aux attributs divins a 
déterminé un grand nombre d’orientations dans la pensée islamique. La lecture littéraliste 
de certains théologiens aboutit à une conception anthropomorphiste de Dieu irrecevable 
pour les théologiens spéculatifs, qui, afin de contourner cet écueil, ont élaboré des théories 
herméneutiques fondées sur l’idée qu’images et métaphores sont constitutives du discours 
coranique et qu’il est nécessaire de recourir à l’interprétation (ta’wīl) pour en exhumer le sens 
caché. D’aucuns ont justifié l’existence de ce sens caché et la possibilité que des êtres humains 
puissent le saisir en s’appuyant sur le Coran, notamment sur le verset (Cor. 3, 7), qui a cette 
particularité de permettre deux lectures contradictoires et constitue à cet effet un argument 
en faveur de leurs adversaires. Il est remarquable qu’Ibn Taymiyya, dont le loyalisme envers 
ce qui était réputé être l’opinion des anciens est notoire, se soit positionné contre la théorie 
du tafwīḍ en défendant la même lecture de ce verset qu’Ibn Rušd. Lecture qui, rappelons-le, 
fut celle des muʿtazilites et de tous ceux qui les suivirent dans l’interprétation rationaliste de 
la révélation.

Assurément, le muʿtazilisme, cette école de dogmatique spéculative fondée à Baṣra au 
début du viiie siècle, est souvent présenté comme le courant rationaliste par excellence jadis 
autorisé en islam et disparu progressivement depuis le début du xe siècle. Or, lorsque l’on 
examine les discussions qui ont présidé à l’élaboration de la théorie de la connaissance dans 
le kalām ašʿarite, et au vu de l’attitude rationaliste face aux textes d’autorité enseignée par ce 
kalām, il apparaît que l’école de pensée fondée par al-Ašʿarī ne constitue pas une véritable 
révolution épistémologique sur le plan du rationalisme 43. Et nous sommes tentés de dire que 
c’est davantage la démarche d’un Ibn Taymiyya qui marque une telle rupture. 

Certes ce penseur est bel et bien un littéraliste qui rejette toute herméneutique et prône 
un retour au sens originel du texte, ce sens qui, selon lui, correspond le mieux à l’intention 
de « Celui qui parle » et qui devrait être compris par tout homme de bonne volonté ; mais il 
semblerait qu’à l’inverse d’autres représentants de son école, le littéralisme d’Ibn Taymiyya, 
qui en cela peut être rapproché du ẓāhirite Ibn Ḥazm (m. 456/1064), ne lui est pas dicté uni-
quement par la révélation ou par conformisme à une école donnée ; s’il défend le sens littéral, 
c’est aussi en vertu d’un choix intellectuel.

43.  C’est sans doute ce qui explique que cette école, pourtant issue d’une volonté de rapprochement avec les 
disciples d’Ibn Ḥanbal, ne fut jamais agréée par ces derniers.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


interprétation  autorisée  et  interprétation  proscrite206

	 Références bibliographiques

	 Sources 

Aristote, Éthique à Nicomaque, trad. Gauthier & Jolif, 
Presses universitaires de Louvain, 1970.

Al-Rāzī, Faḫr al-Dīn, Asās al-taqdīs, Le Caire, 1910.
Al-Ġazālī, Abū Ḥāmid, Qānūn al-ta’wīl, éd. M. Bejou, 

Damas, 1992. 
Ibn Taymiyya, Tadī al-Dīn Aḥmad, Kitāb Dar’ taʿāruḍ 

al-ʿaql wa-l-naql, éd. M. R. Sālim, al-Riyāḍ, 1979.
—, Kitāb al-Īmān, Dār al-Fikr, Beyrouth, 1998.

—, Lettre à Abū l-Fidā’, trad., présentation, notes 
et lexique Y. Michot, Institut orientaliste, 
Louvain-la-Neuve, 1994.

Al-Ǧuwaynī, Abū l-Maʿālī, Al-Iršād ilā qawāṭiʿ al-adilla 
fi uṣūl al-iʿtiqād, al-Ḫānǧī, Le Caire, 1950.

Al-Ṭabarī, Abū Ǧafar, Ǧāmiʿ al-Bayān, XVI vol. éd. 
M. M. Šākir, Le Caire, 1954.

Wensinck, A.J., Concordance et indices de la tradition 
musulmane, Brill, Leyde, 1938.

	 Études 

Abrahamov, Benyamin, Islamic Theology. Traditionalism 
and Rationalism, Edimbourg, 1998.

—, «Ibn Taymiyya on the Agreement of Reason with 
Tradition», MusWorld 82, 1993, p. 256-273.

Chodkiewicz, Michel, Le Sceau des saints. Prophétie et 
sainteté dans la pensée d’Ibn ʿArabī, Gallimard, 
Paris, 1986.

Heer, Nicholas, « The Priority of Reason in the 
Interpretation of Scripture : Ibn Taymiyya and 
the Mutakallimūn », dans Mir, & Fossum (éd.), 
Literary Heritage of Classical Islam. Arabic and 
Islamic Studies in Honour of J.A. Bellamy, The 
Darwin Press, Princeton, 1993.

Galston, Myriam, Politics and Excellence : The Political 
Thought of al-Fārābī, Princeton University Press, 
1990. 

Gardet, L. Anawati, M.-M, Introduction à la théologie 
musulmane : Essai de théologie comparée, Vrin, 
Paris, 1948.

Laoust, Henri, Essai sur les doctrines sociales et politiques 
de Taqī al-Dīn Aḥmad b. Taymiyya, canoniste 
hanbalite né à Harrān en 661/1262, mort à 
Damas en 728/1328, Ifao, Le Caire, 1939.

Michel, Thomas, «Ibn Taymiyya’ s Critique of Falsafa», 
HamdIsl 4/1, 1983, Karachi, p. 3-14. 

Michot, Yahia, « Vanités intellectuelles… l’ impasse des 
rationalismes selon le rejet de la contradiction 
d’Ibn Taymiyyah », OrMod19, 2000, p. 597-617.

—, «A Mamlūk Theologian’ s Commentary on 
Avicenna’s Risālā Aḍḥawiyya. Being a 
Translation of a Part of the Dar’ al-Taʿāruḍ of 
Ibn Taymiyya, with Introduction, Annotation 
and Appendices», JIS 14/2-3, 2003, p. 149-203 
et p. 309-363.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 195-206    Nadjet Zouggar
Interprétation autorisée et interprétation proscrite selon le Livre du rejet de la contradiction entre raison et Écriture de Taqī l-Dīn Aḥmad b.
Taymiyya.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

