
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 43 (2009), p. 31-73

Emmanuel Fons

À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir
Muḥammad b. Qalāwūn.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  43   −   2009

Emmanuel Fons

À propos des Mongols 

Une lettre d’Ibn Taymiyya  
au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn 1

Certaines sources donnent de la prise de Bagdad par Hūlāgū en 1258, l’image d’un terrible 
déferlement de troupes efficaces, rapides et aux pratiques guerrières effrayantes 2. Ibn 
Taymiyya use volontiers de ce type d’imagerie, lorsque les Mongols arrivent aux portes 

de Damas en 1299, dans l’espoir d’exciter la résistance 3. Il s’appuie notamment sur un procédé 
de comparaison très classique entre Nabuchodonosor, dont la légende a fait l’un des plus grands 
tyrans (au même titre que Nemrod), et le Khan mongol. Plusieurs « šuyūḫ », souligne-t-il, ont 
très vite fait le rapprochement entre les terrifiants événements causés par Nabuchodonosor et 
ceux provoqués par Hūlāgū 4. La propre histoire d’Ibn Taymiyya est d’ailleurs profondément 
marquée par la lutte contre l’envahisseur mongol et ce qu’il représente de danger pour l’unité de 

2.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, x, p. 399 (année 617), rend bien compte de la terreur qu’ils inspiraient, bien avant leur 
entrée en Irak : « La plus grande calamité jamais décrite fut celle que Nabuchodonosor infligea aux fils d’Israël, 
en les abattant et en détruisant Jérusalem. Mais, qu’est Jérusalem en comparaison des pays que ces [Tatār-s] 
maudits et mécréants ont détruit, chacune de leurs villes étant deux fois plus grandes que Jérusalem ? » 
Cf. aussi Browne, History of Persian Literature, ii, p. 426-31.
3.  Sur Ibn Taymiyya, voir généralement Ibn Raǧab, Ḏayl, ii, 387-408 ; Laoust dans EI2 (s. v. « Ibn Taymiyya ») ; 
Laoust, Essai sur les doctrines sociales et politiques de Taḳi-d-dīn Aḥmad b. Taymīya ; Laoust, « La biographie 
d’Ibn Taymiyya d’après Ibn Kathir » ; Hoover, Ibn Taymiyya’s Theodicy of Perpetual Optimism. Baber Johansen 
revient sur les liens tissés par Ibn Taymiyya avec les autorités mameloukes dans le but de « trouver des 
fondements politiques à sa doctrine religieuse » (« A Perfect Law in an Imperfect Society », p. 263).
4.  Ibn Taymiyya, Tafsīr, i, 29 ; id., Maǧmūʿ al-fatāwā, xxviii, p. 521, p. 542-543. Sous la plume d’Ibn Taymiyya, 
Gengis Khan est du type de ces tyrans orgueilleux et oppresseurs (Nabuchodonosor, Nemrod, Pharaon), et 
qui plus est un faux-prophète : id., p. 520-524.

1.  Nous tenons ici à remercier les évaluateurs de cet article, dont les suggestions nous ont été précieuses. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …32

l’umma 5 : devant l’avancée des armées mongoles, il a dû fuir Ḥarrān, sa ville natale, avec sa famille 6. 
La « lettre au sultan al-Nāṣir à propos des Tatār-s » ici traduite est donc sans concession pour 
l’ennemi mongol. Cependant, Ibn Taymiyya ne s’y contente pas d’un appel à la résistance exté-
rieure. Le djihad y est compris dans son sens le plus complet – chaque musulman doit le mettre 
en œuvre autour d’un effort tout autant personnel ( farḍ ʿ ayn), que collectif ( farḍ kifāya).

	 Présentation de la lettre

	 Un appel à l’aide

Adressée après 700/1300 au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn par Ibn 
Taymiyya, la lettre est un appel à l’aide contre l’envahisseur mongol venu de la Perse ilkhanide. 
L’ originalité de ce document tient notamment à sa relative confidentialité ; peu de chercheurs 
en font état. Seule la seconde lettre, concernant l’expédition dans le Kasrawān, est connue et 
éditée dans les compilations d’œuvres d’Ibn Taymiyya 7. Or cette risāla apparaît comme un 
document important pour la connaissance des événements des années 1299-1303, au même titre 
que les trois fameuses fatāwā appelant au djihad contre les Mongols 8. Lorsque Ibn Taymiyya 
rédige cet appel à l’aide, la guerre contre les Mongols ilkhanides est engagée, des batailles ont 
déjà été livrées. Le second règne du sultan mamelouk bahrite al-Malik al-Nāṣir 9 débute par 
un échec militaire en Syrie, au Wādī l-Ḫazindār (rabīʿ II 699/décembre 1299), contre ceux 
que les diverses sources nomment le plus fréquemment « Tatār-s 10 ».

5.  C’est le thème majeur des trois fatāwā « anti-Mongols » d’Ibn Taymiyya, éditées dans les Maǧmūʿ al-Fatāwā, 
xxviii, p. 501-553 ( fatwa 1 : p. 501-508 ; fatwa 2 : p. 509-543 ; fatwa 3 : p. 544-553). Par exemple, seconde 
fatwa, p. 531, lignes 3-6 : « Si ces ennemis d’Allah et de Son Prophète, qui dévient de la voie d’Allah et de Son 
Prophète et se retournent contre eux, conquièrent la Syrie et l’Égypte en même temps, alors cela aboutira à 
la disparition de la religion de l’islam et de ses Lois. » 
6.  Emmanuel Sivan attribue l’attitude hostile d’Ibn Taymiyya à l’égard des Mongols à cet épisode. Cf. Radical 
Islam , p. 96. Sur cet épisode, voir Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiii, p. 255 ; Laoust, « La biographie d’Ibn Taymiyya 
d’après Ibn Kathir », p. 116.
7.  Sur cette seconde expédition du règne d’ al-Nāṣir, datant de 704/1305 (la première en 1300), voir Laoust, 
« Remarques » ; Hoteit, « Les expéditions mamloukes de Kasrawan » ; Bori, Vita, p. 119-122.
8.  Nous avons traduit et commenté (mais non publié) l’intégralité des trois fatāwā. Denise Aigle en a récemment 
publié un commentaire (« The Mongol Invasions of Bilad al-Sham by Ghazan Khan and Ibn Taymiyya’s three 
‘anti-Mongol’ Fatwas », p. 89-120). Jean Michot en a traduit quelques extraits en français (« Textes spirituels d’Ibn 
Taymiyya, xi : Mongols et Mamlûks : l’état du monde musulman vers 709/1310 », p. 26-31 ; « Textes spirituels 
d’Ibn Taymiyya, xii : Mongols et Mamlûks : l’état du monde musulman vers 709/1310 (suite) », p. 25-30 ; « Textes 
spirituels d’Ibn Taymiyya, xiii : l’état du monde musulman vers 709/1310 (fin) », p. 25-30 ; ces articles sont 
disponibles en ligne : http ://www.muslimphilosophy.com/it/index.html). Thomas Raff a partiellement traduit 
et commenté la deuxième fatwa (« Remarks on an Anti-Mongol Fatwâ by Ibn Taymîya », p. 38-59). 
9.  Al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn, né en 1285 et mort au Caire en 1341 a régné de 1293 à 1295, 
puis de 1299 à 1309, et après une courte interruption cette année-là, de 709/1310 à sa mort. Sur lui, EI2, « al-
Nāṣir » (Holt). Sur son troisième et plus long règne : Levanoni, Turning Point, p. 28-30.
10.  Sur les événements de l’année 699 et la défaite, voir Michot, Lettre à un roi croisé, p. 83 et suivantes. Ibn 
Taymiyya use quasi exclusivement du vocable « Tatār-s » pour désigner les Mongols. Selon Amitaï, l’usage 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 33

	 Le contexte : l’invasion de la Syrie par les Mongols 11

Ġāzān, ou Qāzān selon l’appellation populaire (Ibn Taymiyya le nomme ainsi dans la lettre), 
ilkhan de Perse 12, fils d’Arġūn et arrière petit-fils d’Hūlāgū (le conquérant de cette partie ouest 
de l’espace mongol), monte sur le trône en 1295 après sa conversion à l’islam, prenant alors le 
nom de Maḥmūd, et le titre de Pādišāh al-islām 13 ; il fixe sa capitale à Tabrīz. Ibn Taymiyya a 
consacré l’essentiel de ses trois fatāwā anti-Mongols à prouver l’hypocrisie de la conversion de 
Ġāzān (et d’une partie de son peuple), calcul politique selon lui, et à soutenir ainsi la possibilité 
d’un djihad contre des hommes qui n’ont de musulman que les apparences 14.

La première invasion mongole, qui a lieu de rabīʿ i 699 à šaʿbān 699/décembre 1299 à mai 1300, 
est précédée de défections d’émirs syriens, tel le gouverneur de Damas, Sayf ad-Dīn Qibǧaq 
(m. 710/1310-11) 15. Les armées du sultan mamelouk Muḥammad b. Qalāwūn ne parviennent pas 
à enrayer l’avancée des envahisseurs ; elles sont battues au lieu dit Wādī al-Ḫazindār (Maǧmaʿ  
al-Murūǧ) par les troupes mongoles, auxquelles se sont adjoints des contingents arméniens, 
menés par le roi Het‘um ii 16. Ġāzān occupe Damas sans pour autant faire tomber la citadelle 17, 

du vocable « muġūl » servirait, dans les sources arabes en particulier, à désigner les « vrais » Mongols, à la 
différence de « tatār » qui désignerait les peuples entrés sous la domination politique et militaire mongole : 
Mongols and Mamluks, p. 108. « Les Tatars étant une tribu importante que Gengis Khan élimina » : Morgan, 
The Mongols, p. 56-57 ; Roux, Histoire de l’Empire mongol, p. 115 et suivantes ; Boyle, History, i, p. 20 no 4.
11.  Cf. Bori, Vita, p. 118 et suivantes ; Michot, Roi Croisé, p. 9-115 (p. 35-58) ; Aigle, « Mongol Invasions », p. 90 ; 
Amitaï, « Whither the Ilkhanid Army ? », p. 225-253 ; id., « Mongol Occupation of Damascus ». R. Amitaï 
analyse les cinq campagnes mongoles contre la Syrie (1281, 1299, 1300, 1303 et 1312) et leurs motivations, 
« Mongol Imperial Ideology », p. 57-72. Sur le règlement de la guerre entre Mongols et Mamelouks en 1323, id., 
« The Resolution of the Mongol-Mamluk War », p. 359-390 ; Aigle, « La légitimité islamique des invasions de 
la Syrie par Ghazan Khan », p. 5-29 étudie deux textes officiels de Ġāzān, datés de 1300 et 1301. Concernant 
les relations diplomatiques entre Ġāzān et les cours occidentales, Richard, « La coopération militaire entre 
Francs et Mongols à l’épreuve », p. 119-128. Sur les répercussions en Occident de la campagne de 1299-1300, 
Schein, « Gesta Dei per Mongolos 1300 », p. 805-819. Stewart, The Armenian Kingdom, p. 133, se penche 
sur l’implication du royaume de Petite Arménie dans la guerre entre Mongols et Mamelouks sous le règne 
d’Het‘um ii (1289-1307). Voir aussi le recueil d’articles parus sous le titre Muslims, Mongols and Crusaders 
(dir. G. R. Hawting).
12.  Sur Ġāzān, voir Ibn Ḥaǧar, Al-Durar al-kāmina, iv (1975), p. 248-251, notice no 514 ; EI2, s. v. « Ilkhāns » 
(Spuler) et « Ghāzān » (Barthold et Boyle) ; Pouzet, Damas, p. 296-297 ; Boyle, « Ghazan », Cambridge History 
of Iran, v, p. 379-397 ; Browne, Persian Literature, i, p. 40-46 ; Spuler, History of the Mongols, p. 144-164.
13.  Aigle, « Loi mongole vs loi islamique », p. 973. Sur la conversion de Ġāzān sous l’impulsion de son ministre 
Nawrūz, voir par exemple Ibn al-ʿImād, Šaḏarat al-ḏahab, v, p. 428 et al-Ḏahabī, Ta’rīḫ al-islām, lii, p. 37 ; 
Amitaï-Preiss, « Ghazan, Islam and Mongol Tradition », p. 1-10 (souligne la « nature syncrétique » de l’islam 
professé par le sultan mongol, p. 2 et 9) ; Melville, « Pādshāh-i islām »,  p. 159-177  ; Broadbridge, Kingship 
and Ideology, p. 64-98.
14.  Par exemple, Fatwa 2, p. 524, ligne 18.
15.  Sur lui, Ibn Ḥaǧar, al-Durar al-kāmina, iii, p. 212-213. Sur les défections, voir notamment Amitaï, « The 
Mongol Occupation of Damascus », p. 22-23. Voir aussi Irwin, Middle East, p. 91 et 99 ; Levanoni, Turning 
Point, p. 33 ; Laoust, Gouverneurs, p. 7.
16.  Stewart, Armenian Kingdom, p. 136.
17.  Voir Amitaï, « Mongol Occupation of Damascus », p. 31-35. Sur cet émir : Ṣafadī (éd. Ritter), Wāfī, viii, 
p. 338-339 (no 3766).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …34

que l’émir Sanjar Arǧawāš tient avec la plus grande fermeté. Puis il s’en retourne en Perse ; il 
laisse derrière lui ses généraux, Mūlāy (m. 707/1307) et Quṭluġ-Šāh (m. 707/1307) 18. 

Ġāzān entreprend une seconde invasion dès l’automne 1300. L’  annonce de l’arrivée des 
Tatār-s se précisant, la population syrienne, et celle de Damas en particulier, est prise de pani-
que. L’ émotion est à son comble, d’autant plus que le sultan mamelouk, qui était en route vers 
la Syrie, rebrousse chemin avec l’essentiel des troupes 19. Ibn Taymiyya tente alors par tous ses 
moyens de convaincre la population de s’engager dans le « djihad sur le chemin d’Allah » – il 
s’agit là d’un thème majeur de la lettre traduite ici. La peur est décuplée ; la tension est à son 
faîte, fin rabīʿ ii - début ǧumādā i 700/janvier 1301. Après s’être concerté avec les défenseurs 
de Damas, dont le gouverneur Ǧamal al-Dīn Aqqūš al-Afram 20, Ibn Taymiyya décide d’aller 
demander des renforts au sultan, au Caire, en empruntant la poste à chevaux. La lettre pourrait 
dater de cette période, même si rien ne l’indique absolument. Seule certitude : rien ne laisse 
entendre qu’elle est postérieure à cette deuxième invasion, la suivante n’ayant lieu que deux 
ans plus tard, de février à avril 1303 21. 

L’ étude des nombreuses correspondances entre Mongols, Mamelouks et Francs tend à 
montrer que les ambassades et autres démarches diplomatiques ne sont que leurres : ni les 
uns ni les autres ne cherchent réellement à faire la paix 22. Les souverains mamelouk et mon-
gol en sont excessivement conscients ; ils alternent paroles de paix, accusations et menaces 23. 
Ibn Taymiyya l’a très bien saisi, d’autant plus que sa position de mufti l’amène à répondre 
à des questions pressantes de plusieurs de ses compatriotes sur le statut légal des Tatār-s, 
envahisseurs et pourtant musulmans affirmés, et donc sur la légitimité du djihad contre 
eux 24. Les textes d’Ibn Taymiyya et les échanges entre les souverains mamelouk et mongol 
sont évidemment à comparer à ce sujet, de même que le texte de l’amān accordé à Damas par 
Ġāzān après sa victoire de Wādī al-Ḫazindār 25. Ni al-Nāṣir ni Ibn Taymiyya ne croient en 

18.  Sur ce dernier, EI2 « Ḳuṭlugh-Shāh Noyan », v, p. 559 (Morgan).
19.  Abū l-Fidā’ invoque des pluies incessantes, qui rendent les routes impraticables. Cf. Holt, The Memoirs 
of a Syrian Prince, p. 38. 
20.  Sur lui, Laoust, Gouverneurs, p. 7.
21.  Ibn Kaṯīr qui décrit ces événements de 700 en se centrant sur les actions d’Ibn Taymiyya, parle de son 
déplacement au Caire et de son appel au sultan al-Nāṣir, mais sans évoquer une quelconque lettre. Cf. Bidāya, 
xiv, p. 14-16.
22.  Cf. Aigle, « Mongol Invasions », p. 92 : « As can be seen, Ghāzān Khān’s reign did not by any means 
inaugurate an era of peace ». Voir également Talbi, « Un exemple de “diplomatie en temps de guerre” entre 
les Mongols de Perse et les Mamlouks d’Égypte (701/1302) », p. 119-130.
23.  Voir par exemple les lettres de Ġāzān à al-Nāṣir, et la réponse de ce dernier après la troisième invasion 
de 702/février-avril 1303 : Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xx, 43-48 (lettre de Ġāzān) et p. 65-74 (réponse 
d’al-Nāṣir). Cf. aussi Maqrīzī, Histoire des sultans mamlouks (Quatremère), ii (2), p. 295-306 (déclarations 
de guerre et menaces d’invasions de fin 1300-début 1301, firman de Ġāzān et réponse d’al-Nāṣir) ; Aigle, 
« Légitimité islamique », p. 5-29.
24.  Ibn Taymiyya, Maǧmūʿ al- fatāwā, xxviii, p. 509 (Fatwa 2).
25.  Texte de l’amān lu en rabīʿ II 699/janvier 1300 : Ibn Abī al-Faḍā’il/Blochet, PO xiv, p. 476-481 ; Maqrizī/
Quatremère, Histoire, ii (2), p. 152-154 ; Yūnīnī/Li Guo, Ḏayl, i, p. 139-142.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 35

sa conversion sincère 26. Par ailleurs, le shaykh hanbalite est sans doute bien renseigné sur la 
stratégie d’alliance que mène Ġāzān avec les royaumes occidentaux, papauté comprise 27. Sa 
Risāla qubrusiyya en témoigne, ainsi que ses autres écrits de la période. Ce type d’alliances 
militaires, en vigueur depuis Hūlāgū 28, est poursuivi par Ġāzān lors de chaque expédition 
en Syrie 29. L’ hostilité d’Ibn Taymiyya envers les Mongols en est attisée ; il nie d’autant plus 
la sincérité de leur conversion à l’islam 30. 

	 Rôle joué par Ibn Taymiyya

Dans ses deux lettres au sultan, Ibn Taymiyya se nomme dā īʿ (missionnaire). Comme le 
confirment les nombreuses autres missives qu’il rédigea à l’intention des habitants de Ḥamā, 
de Wāsiṭ, d’Irak, de Bagdad, de Chypre, de Baṣra, etc., toutes destinées à régler des questions 
d’orthopraxie, il était bien un « propagandiste officiel 31 » du régime mamelouk d’une part, de 
l’orthodoxie sunnite d’autre part.

Ibn Kaṯīr le confirme dans la Bidāya, où il œuvre à la gloire du faqīh hanbalite de Damas, 
et magnifie son rôle dans les invasions mongoles de 1299 à 1303 32. Dans la notice biographique 
qu’il lui consacre, al-Ḏahabī évoque également son intense activité, dont l’efficacité reste difficile 
à appréhender, et ce d’autant qu’il n’était pas le seul à entretenir la lutte 33. Sans doute faut-il 
nuancer le rôle tutélaire que l’historiographie musulmane a donné à Ibn Taymiyya au cours de 
ces invasions, même si la constance de ses efforts à alerter et mobiliser les autorités du Caire 
et à réfréner les Tatār-s ne peut être niée 34. En janvier 1301, il est au Caire pour convaincre le 
sultan de poursuivre la guerre : c’est à cette occasion qu’il rédige sa lettre qui doit être transmise 

26.  Cf. Aigle, « Mongol Invasions », p. 96-97 ; id., « Légitimité islamique », p. 5-29.
27.  Cf. Mostaert et Cleaves, « Trois documents mongols », p. 467 (lettre de Ġāzān au pape Boniface viii en 
1302) ; Richard, « Les débuts des relations entre la papauté et les Mongols de Perse », p. 291-297.
28.  Jackson, Mongols and the West, p. 165.
29.  Aigle, « Mongol Invasions », p. 91-92 ; Stewart, The Armenian Kingdom, p. 136 ; Richard, « La coopération 
militaire entre Francs et Mongols à l’épreuve », p. 119-128 ; Spuler, History of the Mongols, p. 141-144 (lettres 
adressées à Philippe le Bel par Arġūn, datée de 1289, et par Olǧaytū, datée de 1305) ; Kotwicz, « Les Mongols, 
promoteurs de l’idée de paix universelle », p. 431-432 (lettre d’Olǧaytū). La lettre d’Hūlāgū au roi Louis ix, 
datée de 1262, est étudiée par Meyvaert (« An Unknown Letter of Hulagu », p. 245-260), Richard (cf. Croisés, 
missionnaires et voyageurs, xiii) et Aigle (« The Letters of Eljigidei, Hülegü and Abaqa », p. 143-162).
30.  Aigle, « Loi mongole », p. 985 et 990.
31.  Laoust, « Biographie », p. 134.
32.  Juger le nombre d’occurrences de son nom dans tout le début du tome XIV de la Bidāya, qui concerne ces 
années de conflits. Par ex. xiv, p. 7-8 : Ibn Taymiyya est censé avoir encouragé l’émir Arǧawāš à la résistance, 
alors que Yūnīnī affirme au contraire qu’il lui a demandé un cessez-le-feu (trad. Li Guo, 123). Voir Amitaï, 
« Mongol Occupation of Damascus », p. 34.
33.  C. Bori, « A New Source for the Biography of Ibn Taymiyya », p. 321-348.
34.  Même rôle important chez Yūnīnī, dans la description des négociations entamées par Ibn Taymiyya avec 
Quṭluġ-Šāh : Yūnīnī/Li Guo, Ḏayl, i, p. 157. Amitaï analyse son rôle durant la première invasion, « Mongol 
Occupation of Damascus », p. 30-31.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …36

au sultan 35. À partir de cette date, un lien complexe se tisse entre le savant hanbalite et le 
sultan mamelouk, fait d’échanges parfois tendus, ainsi que la lettre ici traduite le reflète, et 
entrecoupé d’épisodes difficiles lorsque l’auteur est emprisonné au Caire et à Damas, à cinq 
reprises à partir de 1305 et semble-t-il pour des motifs essentiellement d’ordre théologique 36. 
Emprisonnements qui sont autant d’« épreuves » (miḥan) pour ses disciples et partisans, qui les 
voient comme un signe de sa proximité avec Ibn Ḥanbal lui-même. Ces « épreuves » marquent 
dès lors plus nettement sa place, prise de son vivant, de rénovateur si ce n’est de la religion, du 
moins du hanbalisme (et de chantre du « néo-hanbalisme » cher à Henri Laoust) 37. 

Il faut rappeler, enfin, qu’au cours de ces invasions, Ibn Taymiyya devient un correspon-
dant régulier du sultan. Plusieurs lettres sont ainsi conservées, parfois rapportées par d’autres 
auteurs 38. À l’occasion, Ibn Taymiyya se fait même le relais officiel du sultan 39, par exemple 
dans la missive concernant l’expédition de 1305 dans le Kasrawān contre les Rafidites 40.

35.  Voir l’introduction à l’édition de Munaǧǧid, p. 4, et Michot, Roi Croisé, p. 51-52. Voir aussi Ibn Raǧab, 
Ḏayl, ii, p. 395-396, qui rapporte le départ d’Ibn Taymiyya pour Le Caire, afin que le sultan se mobilise devant 
l’arrivée des Tatār-s. Enfin Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 14-15, et Laoust, « Biographie », p. 126-127.
36.  Laoust, Essai, p. 128-136 ; Murad,« Ibn Taymiyya on Trial », p. 1-32 ; Litlle, « Detention of Ibn Taymiyya », 
p. 311-327. Ibn Taymiyya est attaqué sur son credo, jugé lors de conciles regroupant des savants des grandes écoles 
de droit, dont quelques adversaires chaféites. S. Jackson revient plus particulièrement sur les emprisonnements 
à Damas et sur les accusations d’anthropomorphisme adressées à Ibn Taymiyya par des adversaires défenseurs 
du ta’wīl, motif plus sérieux que les accusations de collaboration avec les Mongols : « Ibn Taymiyyah on Trial 
in Damascus », p. 50-51. Selon Ḏahabī, Ibn Taymiyya est appelé au Caire par ordre du Sultan pour être 
questionné sur son credo. Il rapporte les rudes échanges entre le shaykh hanbalite et ses accusateurs chaféite 
et malékite : Bori, « New Source », p. 344-345.
37.  Sur les liens entre les deux hommes, faits de reconnaissance mutuelle, Ibn Kaṯīr rapporte les lettres 
rédigées par le sultan en mars 1306 (26 šaʿbān 705) pour appuyer Ibn Taymiyya face à son puissant ennemi, 
le qāḍī l-quḍāt chaféite Ibn Ṣaṣarī. Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 38 ; Laoust « Biographie », p. 138.
38.  L’ une d’entre elles est rapportée par Ibn ʿ Abd al-Hādī. Jean Michot en a traduit le début, « Rashîd al-Dîn 
et Ibn Taymiyya », p. 134-135. L’ ensemble de la lettre dans MF xxviii, p. 398-407 ; et voir aussi, du même, 
K. al-Ǧihād, (d’après MF), ii, p. 50-56. Voir enfin Michot, Roi Croisé, p. 84 no 135 et Raff, Das Sendschreiben, 
p. 40 et 50.
39.  Il existe plusieurs éditions des Maǧmūʿ al-Fatāwā réunissant l’ensemble des textes sur les invasions 
mongoles (sauf la présente lettre), de même qu’un CD-Rom est paru en 2003 aux éditions Harf (Riyāḍ : voir 
www.harf.com) rassemblant fatāwā, rasā’il et masā’il. Nous nous référons pour plus de clarté et de facilité 
à la version la plus utilisée par les chercheurs, éditée par ʿAbd al-Raḥmān b. Qāsim al-Nāǧdī al-Ḥanbalī 
[MF xxviii].
40.  Ce terme, dans les sources, désigne en particulier les chiites Duodécimains : cf. EI2, « al-Rāfiḍa » (E. Kohlberg). 
Il est utilisé par quelques auteurs dont Ibn Taymiyya pour désigner toute forme d’extrémisme lié au chiisme : 
Minḥāǧ al-Sunna, i (1), p. 2-3. Sur Ibn Taymiyya propagandiste : Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 35-36 ; Laoust, 
« Biographie », p. 134-135. Sur sa lettre, Hoteit, « Les expéditions Mamloukes de Kasrawan », p. 77-84.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 37

	 La lettre : manuscrit et édition

Cette lettre, qui est conservée dans un unicum de la bibliothèque Köprülü d’Istanbul 41, ne 
se trouve dans aucun des recueils édités rassemblant les lettres et fatāwā d’Ibn Taymiyya 42. 
L’  on n’en trouve pas mention dans la GAL de Carl Brockelmann 43, alors qu’Ibn Qayyim 
al-Ǧawziyya y fait peut-être référence lorsqu’il évoque une « lettre au roi d’Égypte (Risāla ilā 
malik Miṣr) 44 ». Nous nous appuyons sur l’édition de Ṣalāḥ al-dīn al-Munaǧǧid (1976) qui l’a 
agrémentée d’une courte introduction 45.

Cette lettre permet de mieux connaître le conflit entre Tatār-s et Mamelouks, après 1300. 
Elle recoupe des informations qu’Ibn Taymiyya développe dans ses trois fatāwā « anti-Mongols », 
ainsi que dans sa seconde lettre au sultan al-Nāṣir concernant l’expédition de 1305 dans le 
Kasrawān, et dans des textes plus généraux adressés à tous les musulmans. Elle n’est pas un 
exposé circonstancié de ses théories sur le djihad, et dénote le rôle majeur qu’a pu tenir un 
imam hanbalite alors que Damas était menacée, et que la capitale et l’entourage du sultan (au 
Caire) étaient dominés par les chaféites 46. 

La risāla est courte, ce qui laisse penser qu’elle a été écrite dans l’urgence même si elle 
respecte une forme très conventionnelle. La langue qu’utilise Ibn Taymiyya est simple, il y 
fait preuve d’un esprit de synthèse affirmé, non sans faire appel à des théories et concepts très 
divers. La parenté avec ses autres écrits de circonstance est patente, on y retrouve les mêmes 
procédés, par exemple dans les parallèles incessants avec les fitan du ier siècle de l’Hégire. 
Au-delà de la question du djihad, intérieur et extérieur, Ibn Taymiyya exprime la volonté 
de rétablir en permanence le lien avec la base de l’islam, ce qui fonde le groupe, et ce qui est 
fondé par le groupe, avec pour « juste milieu » (wasaṭ) selon lui, l’islam sunnite dans sa version 
hanbalite, marquée par les traités d’Ibn al-Ǧawzī et Ibn Qudāma pour ce qui est du droit et 
de la théologie, mais améliorée par sa propre recherche 47.

41.  Fihris Maḫṭūṭāt maktabat Kūprīlī, éd. Sesen, Izki et Akpinar, i, p. 584, sous le numéro 1142/2. La 
référence au manuscrit de la lettre se trouve aussi chez Sesen, Nawādir al-Maḫṭūṭāt al-ʿArabiyya fī maktabāt 
Turkiyya, i, p. 48.
42.  Ni dans les Maǧmūʿ al-Fatāwā ; ni dans les Maǧmūʿat al-Rasā’il wa l-Masā’il, ni dans les Maǧmūʿat al-
Rasā’il al-Kubrā.
43.  Notice sur Ibn Taymiyya, dans GAL, ii (1949), p. 125-127 et s ii (1938), p. 119-126.
44.  Ibn Qayyim, Asmā’, p. 30, no 11. Il parle aussi d’un « Kitāb al-radd ʿalā ahl al-Kasrawān al-rāfiḍa », idem, 
p. 19, no 10. Voir aussi Ibn Raǧab, Ḏayl, qui ne cite pas le détail des lettres d’Ibn Taymiyya mais qui rapporte 
le voyage de l’auteur en Égypte, et son avertissement au sultan : ii, p. 395-396. 
45.  Risālat ilā al-sulṭān al-Malik al-Nāṣir fī ša’n al-Tatār, Dār al-Kitāb al-Ǧadīd, Beyrouth, deuxième édition, 
1985 (1re éd. 1976).
46.  Jackson, « Ibn Taymiyyah on Trial », p. 45.
47.  Il expose son idée de juste milieu dans sa profession de foi, al-Wāsiṭiyya, épître aux gens de Wāsiṭ, trad. 
Laoust, p. 60-61.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …38

	 Datation

La « lettre au Sultan al-Nāṣir à propos des Tatār-s » s’inscrit dans un ensemble de textes 
de circonstance sur les invasions mongoles 48 qui repose sur trois fatāwā justifiant le djihad 
contre les Tatār-s, une lettre au sultan al-Nāṣir justifiant les expéditions dans le Kasrawān, 
une lettre au sire Johan, un baron croisé de Chypre 49 demandant la libération de prisonniers 
musulmans, et enfin un ensemble de textes non étudiés encore, rédigés au cours des deux 
premières invasions et adressés à tous les musulmans 50. 

Tous ces textes, à l’exception de la risāla ici analysée, ont été datés avec plus ou moins de pré-
cision. Truffée d’informations apparemment recueillies lors des pérégrinations d’Ibn Taymiyya, 
elle n’en est pas moins difficile à dater, tant les détails sous-entendus par le texte, les person-
nages évoqués et les événements peuvent être trompeurs. En outre, toutes ces informations se 
recoupent difficilement. Trois invasions se sont succédé, en 1299-1300, 1300-1301 et 1303, puis une 
quatrième a été tentée par Olǧaytū en 1313 mais rapidement avortée 51. Chacune de ces invasions 
a occasionné des mouvements de panique en Syrie, des populations fuyant vers l’Égypte 52. Lors 
de chacune d’elles, Ibn Taymiyya s’est lancé avec vigueur dans la lutte, écrivant des lettres et les 
faisant diffuser dans toute la Syrie, multipliant les fatāwā, haranguant les foules damascaines et 
plus largement syriennes, n’hésitant pas même à se rendre au Caire, afin d’obtenir de l’aide. Cette 
intense activité lui procure autorité et reconnaissance, admiration et haine, aussi : il s’adresse à 
tous, hommes de rien et hommes illustres, et est donc tout autant adulé que jalousé 53.

Pour rappel, les fatāwā 1 et 3 ont été rédigées durant l’invasion de 1299-1300, peu après la bataille 
de Wādī al-Ḫazindār, alors que la seconde est datée d’après la conversion d’Olǧaytū à l’islam chiite 
en 709/1309 et sans doute au moment de la dernière tentative d’invasion mongole en 712/1313 54. 

48.  Même si la deuxième fatwa anti-Mongols, la plus longue, peut aussi entrer dans le genre des récits 
historiques, et dépasse le cadre de l’écrit de circonstance.
49.  Sur l’identité de Sire Johan, voir Michot, Roi Croisé, p. 88-89.
50.  Ces textes sont regroupés dans les Maǧmūʿ al-fatāwā, xxviii, p. 410-423 : texte daté de 699/1300, 
lorsque les armées mongoles arrivent à Alep ; p. 424-467 : ensemble rédigé selon les propres indications 
d’Ibn Taymiyya, en ǧumādā ii 700/février 1301, après son retour du Caire et alors que les armées mongoles 
se sont retirées (p. 467). Voir aussi Kitāb al-ǧihād, ii, p. 58-99.
51.  La paix signée ne se fera que bien plus tard, en 723/1323, entre al-Nāṣir et l’ilkhan Abū Saʿīd, successeur 
d’Olǧaytū en 1317.
52.  Sur ces mouvements à l’annonce de la première invasion, on peut lire par exemple al-Ḏahabī, Ta’rīḫ 
al-islām, lii, p. 67.
53.  Voir l’ensemble des textes publiés autour de ces événements : MF XXVIII, p. 398-553.
54.  Th. Raff la datait de raǧab ou šaʿbān 702/février ou mars 1303, (« Remarks on an anti-Mongol Fatwa », 
p. 6) ; J. Michot a montré qu’elle était plus tardive, (Textes spirituels xii, p. 30 no 36). D. Aigle revient sur le 
problème de datation des trois fatāwā, « Mongol Invasions », p. 117-118. Sur la tentative avortée d’invasion 
de l’hiver 1312-1313, après l’échec subi devant la forteresse d’al-Raḥba, voir Amitaï et Morgan, Mongol Empire, 
p. 58 et p. 69 ; Jackson, Mongols and the West, p. 171-72. Sur Olǧaytū : EI2, « Öldjeytü » (Morgan), viii, 
p. 171b ; Melville, « Itineraries of Sultan Öljeitü », p. 55-70 ; Browne, Persian Literature under Tatar Dominion, 
p. 46-51.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 39

L’ épître chypriote a quant à elle été datée de 1304 environ, entre la victoire mamelouke de Šaqḥab 
(Marǧ al-Suffār) en ramaḍān 702/avril 1303 et šawwāl 703/mai 1304, lorsque meurt Ġāzān 55. 

Les mêmes difficultés concourent dans la datation des deux lettres adressées au sultan al-
Nāṣir. La première lettre, éditée dans les Maǧmūʿ al-Fatāwā 56, sur les expéditions de Kasrawān, 
date de 705/1305, soit de la troisième expédition dans cette région 57, dirigée cette fois par le 
gouverneur de Damas Aqqūš al-Afram 58. Ibn Taymiyya y évoque « la grande victoire » de 
l’islam et rappelle « le temps de Ġāzān et Hūlāgū 59 ». Rien ne semble indiquer que cette 
lettre soit postérieure à cette expédition de 1305. La seconde lettre, ici traduite donc, date de 
toute évidence du règne de Ġāzān, qui est nommé à trois reprises dans un sens qui ne laisse 
aucun doute sur la contemporanéité des événements. En fait, Ibn Taymiyya ne parle à aucun 
moment d’une victoire mamelouke qui pourrait faire penser à celle de Marǧ al-Suffār / Šaqḥab. 
Il est probable donc que cette lettre ait été rédigée au cours de la seconde invasion, qui a eu 
lieu d’octobre 1300 à février 1301. En outre, il fait référence dans la lettre à une attaque « de la 
première année » (ʿ ām awwāl) des Tatār-s, alors que les musulmans de Syrie viennent de laisser 
l’ennemi envahir le pays sans aller à sa rencontre aux frontières. On peut en inférer qu’il est 
question ici de la première invasion, qui se déroule de rabīʿ I 699 à šaʿbān 699/décembre 1299 
à mai 1300.

Le texte contient d’autres indices. Tout d’abord, est évoquée une expédition dans le Ǧurd 
et le Kasrawān à laquelle il a participé. Il s’agit de la seconde expédition menée par les troupes 
sultaniennes dans le Kasrawān, entre fin šawwāl et ḏū l-ḥiǧǧa 699/juillet à fin août 1300, sous 
le commandement du gouverneur Aqqūš al-Afram, avec Ibn Taymiyya et les émirs de Ṣafad, 
Ḥamā, Homs et Tripoli. Ibn Taymiyya répète dans cette lettre que la cause de cette expédition 
est la punition des infidèles du Kasrawān qui ont attaqué l’arrière-garde des armées du sultan 
après leur défaite au Wādī al-Ḫazindār le 23 décembre 1299.

Une autre indication est donnée par le récit d’une ancienne prisonnière des Tatār-s, retenue 
dans la maison de Ġāzān mi-šawwāl 699/juillet 1300 et désignée comme « la fille de Baydarā », 
qui rapporte l’intention de Ġāzān et de son frère Olǧaytū d’envahir l’Égypte. De fait, les 
premières annonces d’une nouvelle invasion mongole arrivent au début de l’automne 1300.

Un autre passage indique que la lettre est vraisemblablement rédigée en ǧumādā I 700/
janvier 1301, c’est-à-dire au moment où Ibn Taymiyya se rend au Caire pour pousser le sultan et 
ses émirs au djihad. À Damas, écrit-il, certains ont pris la décision de combattre les ennemis, 

55.  Michot, Roi Croisé, p. 91 ; Raff, Das Sendschreiben, p. 15-16.
56.  Maǧmūʿ al-Fatāwā, xxviii, p. 398-407.
57.  Les expéditions dans le Kasrawān ont eu lieu en 691/1292 sous la direction de l’émir Baydarā (m. 1293), 
puis en 699/1300 sous la direction d’Aqqūš al-Afram : Hoteit, « Les expéditions mamloukes de Kasrawân », 
p. 77-84. Sur l’expédition de šawwāl 699/juillet 1300, Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO XX (1929), p. 23-24.
58.  Sur cette 3e expédition de muḥarram 705/août 1305, Laoust, « Remarques», p. 103 ; Ibn Kaṯīr, Bidāya, 
xiv, p. 35 ; Maqrîzî, Sulūk, ii/1 (Ziyāda), p. 14-15 ; Hoteit, « Expéditions », p. 78 ; Salibi, « The Maronites 
of Lebanon», p. 299-300 : « Ibn Taymiyya […] preached their reduction by force, and wrote letters to the 
different parts of Syria, summoning the faithful to join the expedition. »
59.  Donc après la victoire de Marǧ al-Suffār (Šaqḥab), au printemps 1303, et après la mort de Ġāzān en 1304. 
Cf. MF xxviii, p. 405 ; ou K. al-Ǧihād, ii, p. 55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …40

ce que confirment Ibn Kaṯīr ou al-Ḏahabī, selon lesquels des émirs et notables de Damas vont 
trouver l’émir de la citadelle, Arǧawāš, pour le motiver et l’inciter à tenir bon, avant de tenter 
de lancer une armée à la rencontre des ennemis aux portes de la ville. Ibn Taymiyya se rend 
donc au Caire en accord avec les autorités de Damas. Il faut dire qu’après avoir atteint Gaza, 
les armées mameloukes se sont rapidement retirées en Égypte malgré la présence des troupes 
mongoles dans le Bilād al-Šām 60, la population du pays s’étant sentie de ce fait abandonnée et 
livrée à elle-même 61. Ce serait au cours de ce voyage, et du fait de ses difficultés à rencontrer 
le sultan, qu’il aurait rédigé cette lettre.

Enfin, Ibn Taymiyya écrit qu’il a rencontré Mūlāy (m. 707/1307), le général que Ġāzān avait 
laissé en Syrie après son départ précipité, peu de temps après la victoire de Wādī al-Ḫazindār. 
Cette rencontre a eu lieu lors de la première invasion, en raǧab 699/fin mars 1300 62. De même 
que tout au long de la lettre, il ne se réfère qu’aux victoires anciennes des Mamelouks (ʿ Ayn 
Ǧālūt, les batailles de Homs, ou la campagne de Baybars Ier dans le [bilād] al-Rūm) 63.

L’ ensemble de ces indices, ainsi que son ton général, laissent donc penser que cette lettre a 
été rédigée pendant le deuxième invasion. L’ auteur paraît alors surtout préoccupé par l’obliga-
tion de mener le djihad « fī sabīl Allāh », de sa personne et ses biens, thème essentiel des fatāwā 
« anti-Mongols » 1 et 3 (qui datent de la fin de la première invasion), alors que la dénonciation 
des Tatār-s comme « rafidites », thème majeur de la seconde fatwa, est quasi absent ici, et ne 
prendra de l’ampleur qu’après le passage de l’ilkhan Olǧaytū au chiisme vers 1309 64.

60.  Causes données par Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xx (1929), p. 34 : « Les troupes égyptiennes 
souffrirent extrêmement de la vivacité du froid et des pluies ininterrompues, de l’augmentation du prix des 
denrées, de l’interruption des convois de ravitaillement et de la mort de leurs chevaux. Ces incidents les 
démoralisèrent, et une partie de l’armée reprit le chemin de l’Égypte. » Selon Yūnīnī aussi, al-Nāṣir quitte Le 
Caire le 13 ṣafar 700/28 oct. 1300 et arrive à Budda ʿArš où il reste jusqu’en déc. 1300-janv. 1301, avant d’en 
repartir pour cause d’intempéries : Ḏayl, Li Guo, i, p. 175. Sur ce retrait des troupes venues d’Égypte, voir 
aussi Maqrīzī/Quatremère, ii (2), p. 176-177.
61.  Ḏahabī rapporte : «Au début de ǧumādā l-ūlā’ (12 janvier au 10 février), les gens étaient dans Dieu sait 
quelles conditions. Notre šayḫ Ibn Taymiyya sortit à ce moment-là vers [le camp d’] al-Marǧ, y rencontra 
le nā’ib al-salṭana, le rassura et l’affermit [dans la lutte] ; il y passa deux jours. Puis il se rendit par la poste à 
chevaux chez le sultan mais ne put le rencontrer, ce qui dérangea son plan. Il se rendit alors au Caire et y entra 
le même jour que l’armée », Ta’rīḫ al-Islām, lii, p. 101. Plus loin, il rapporte : « Le 25 ǧumādā l-ūlā (5 février) 
arriva la lettre (kitāb) d’Ibn Taymiyya informant qu’il était au Caire depuis sept jours, qu’il avait rencontré 
les notables de l’État et qu’en les incitant et les inspirant [dans la lutte], aussi bien qu’en les intimidant, du 
bien en était sorti : l’ardeur des émirs s’ébranla et ils présentèrent leurs excuses. Au Caire, on fit proclamer 
le début de la campagne, dont la résolution devint ferme », Ta’rīḫ al-Islām, lii, p. 104. Voir aussi Somogyi, 
« Dhahabī’s Record », p. 383 et p. 385. Le récit de ce voyage au Caire est rapporté également par Ibn Kaṯīr, 
Bidāya, xiv, p. 14-16 et Ibn Raǧab dans sa notice biographique sur Ibn Taymiyya, Ḏayl, ii, p. 395-396. Voir 
aussi Michot, Roi Croisé, p. 51-52. 
62.  Sur cette rencontre : Bori, « New Source », p. 343 ; Aigle, « Mongol Invasions », p. 105-106 ; Somogyi, 
« Dhahabî’s Record », p. 379. Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 10 ; Yūnīnī/Li Guo, i, p. 163 ; Ibn Abī al-Faḍā’il/
Blochet, PO xiv, p. 668-669.
63.  Bori signale la lettre comme datant probablement de la seconde invasion, mais sans plus de détails : Vita 
esemplare, p. 139, no 118.
64.  Dans ses séances publiques d’exhortation, Ibn Taymiyya insiste sur la nécessité du djihad sur le chemin d’Allah 
de sa personne et de ses biens : Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 14, et Laoust, « Biographie », p. 126 (« Il montra qu’il était 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 41

	 Traduction

« Au nom d’Allah, le Clément, le Miséricordieux.

C’est Lui qui a envoyé Son Envoyé, avec la direction et la religion de vérité, pour faire prévaloir 
celui-ci sur la religion en entier, en dépit de l’aversion des associateurs (Coran, ix, 33) 65.

Ô vous qui croyez ! vous indiquerai-Je un négoce qui vous sauve d’un cruel châtiment ? Vous 
croirez en Allah et en Son Envoyé, vous combattrez dans le chemin d’Allah, par vos biens et vos 
personnes : voilà la meilleure chose pour vous, si vous pouviez savoir. Il vous pardonnera vos péchés 
et vous fera entrer dans les Jardins d’Éden, voici le succès immense (Coran, lxi, 10-12) 66.

Une autre chose que vous allez aimer est le secours d’Allah et un succès proche, annoncez-le 
aux croyants ! Vous qui croyez, faites-vous les auxiliaires d’Allah, comme lorsque Jésus fils de 
Marie dit aux Apôtres : « Qui seront mes auxiliaires envers Allah ? », et les Apôtres répondirent : 
Nous sommes les auxiliaires d’Allah ». Une partie des Fils d’Israël crut, tandis qu’une autre fut 
infidèle. Nous appuyâmes ceux qui croyaient contre leurs ennemis, et ils se trouvèrent l’emporter 
(Coran, lxi, 10-14).

Ô vous qui croyez ! qu’aviez-vous, lorsqu’il vous fut dit de vous mobiliser sur le chemin d’Allah, à 
rester cloués au sol ? Agréez-vous plutôt la vie d’ici-bas que la vie dernière ? Mais qu’est la jouissance 
de la vie d’ici-bas par rapport à la vie dernière, sinon peu de chose ! Si vous ne vous mobilisez pas, 
Allah vous infligera un cruel châtiment et vous substituera un peuple autre que vous, sans que 
vous puissiez Lui porter le moindre dommage. Allah sur toute chose est omnipotent. Si vous ne 
le secourez point, Allah l’a secouru quand, banni par les infidèles avec un seul compagnon, il disait 
à celui-ci alors qu’ils se trouvaient dans la grotte : « Ne sois pas triste, Allah est avec nous ! » Allah 
fit descendre Sa Présence Divine, le soutint de légions invisibles à vos yeux, et mit à bas la parole 
des infidèles alors que Sa Parole fut la plus haute ; Allah est Tout-Puissant et Sage. Mobilisez-
vous, légers et lourds, menez djihad de vos biens et de vos personnes sur le chemin d’Allah ; cela 
est un bien pour vous, pour peu que vous sachiez (Coran, ix, 38-41).

Au sultan des musulmans. Que, par son intermédiaire, Allah secourt la religion, soumette les 
infidèles (kuffār) et les hypocrites (munāfiqūn), raffermisse l’armée des croyants (ǧund al-mu’minīn) 
et leur donne l’avantage sur le groupe des corrupteurs (qawm al-mufsidīn). 

La Paix soit sur vous, ainsi que la miséricorde d’Allah, et Sa bénédiction. 

du devoir de chacun de combattre par les armes les Tatār-s et s’efforça de faire comprendre à ses compatriotes  “qu’il 
valait beaucoup mieux consacrer à la cause de Dieu l’argent que l’on gaspillait pour fuir”»).
65.  Cf. trad. Blachère et Berque. Ce n’est évidement pas par hasard qu’Ibn Taymiyya choisit d’introduire 
son épître par la sourate du « Repentir », ou « retour à Dieu » (al-Tawba). La question est centrale dans son 
jugement sur les Mongols, qui se disent musulmans. C’est aussi une mise en garde adressée au sultan qui, s’il 
décidait de ne pas intervenir, devrait se questionner sur son rapport à la foi et ses prescriptions et devrait 
envisager l’idée d’un repentir sincère. Parmi les prescriptions fondamentales, et dans le sens d’un retour 
complet à la foi et ses devoirs, figure le ǧihād fī sabīl Allāh.
66.  Al-Ṣaff le Rang : le verset 12 est tronqué. Ibn Taymiyya met ici en lumière le schéma classique de la 
promesse d’immortalité, le Jardin d’Éden étant récompense du djihad sur le chemin d’Allah.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …42

Nous louons pour vous Allah – l’Unique, qui est digne des louanges de tous, et qui a puissance 
sur toute chose. Nous Lui demandons de prier pour Muḥammad Son serviteur et Son Messager 

– que la prière d’Allah et la paix soit sur lui et sa famille.
Ainsi donc. Allah assure la victoire de cette religion jusqu’au Jour du Jugement dernier (yawm 

al-qiyāma), et Sa manifestation sur la religion toute entière. Cela est attesté, et Allah en est le 
meilleur témoin.

Al-Ṣādiq al-Maṣdūq [Muḥammad] 67 nous a enseigné – que la prière et la paix d’Allah soient sur 
lui – « qu’un groupe de sa communauté ne cessera de manifester la Vérité ; celui qui trahit ce groupe 
ne pourra lui causer tort, et ce jusqu’au Jour du Jugement 68 ». Il a enseigné que [les membres de ce 
groupe] se trouvaient à l’ouest de La Mecque et de Médine, et qu’il s’agit de la Syrie (arḍ al-Šām) 
et de ses environs. Il nous a appris par ailleurs que « l’Heure [dernière] (al-sāʿa) ne viendrait pas 
avant qu’ils aient combattu les « Turcs » (al-Turk), peuple de gens aux petits yeux et au petit nez, 
qui se chaussent avec des cheveux et dont les visages sont comme marqués par la folie 69 ! »

Il a enseigné aussi que sa communauté ne cesserait de combattre les [autres] communautés 
(umam) jusqu’à ce qu’ils combattent l’Antéchrist borgne (al-aʿwār al-Daǧǧāl) 70, lorsque Jésus fils 
de Marie descendra du ciel sur le minaret blanc à l’est de Damas 71 - les musulmans battront alors 
l’armée l’accompagnant composée des juifs d’Ispahan et d’autres qu’eux 72.

67.  L’ une des appellations courantes du Prophète : le Véridique (ou Sincère), la Preuve.
68.  Hadith ṣaḥīḥ rapporté par Muslim, Buḫārī, et Ibn Ḥanbal – Wensinck, Concordance, iv, p. 52-53. Cf. Ibn 
ʿAsākir, Ta’riḫ Madīnat Dimašq (al-Munaǧǧid), p. 240-257  et, i, p. 259-269 (al-ʿAmrawī).
69.  Rapporté par Buḫārī, Ṣaḥīḥ, kitāb al-Ǧihād, bāb qitāl al-Turk, no 2928, hadith d’après Abū Hurayra 
(variantes en 2927, 2929, 3587, 3590 et 3591). Ce hadith est rapporté également par Ibn Māǧah et Ibn Ḥanbal 
- cf. Wensinck, Concordance, ii, p. 26. Ibn Taymiyya paraît très marqué par l’aspect des Mongols, il confiera à 
al-Ḏahabī lors de sa rencontre avec le nā’ib de Ġāzān, Quṭluġ-Šāh : « Il (Ibn Taymiyya) le vit vieillissant, les 
cheveux blancs, pâle, la face large, comme enragé, et malveillant : il était un descendant de la génération de 
Gengis Khan » (Somogyi, « Dhahabī’s Record », p. 377.)
70.  Sur les caractéristiques de l’Antéchrist : Morabia, « L’ Antéchrist (ad-Dajjâl) s’est-il manifesté du vivant 
de l’envoyé d’Allâh ? », p. 81-99.
71.  Sur la descente de Jésus (Nuzul ʿĪsā b. Maryam) sur ce minaret de la grande mosquée des Omeyyades au 
Jour du Jugement, voir les traditions rapportées par Buḫārī, Muslim, d’après Abū Hurayra : Buḫārī, Ṣaḥīḥ, kitāb 
al-Fitan, bāb ḏikr al-Daǧǧāl ; Muslim, Ṣaḥīḥ, kitāb al-Fitan, 110 ; Abū Dawūd, Sunan, k. al-Malāḥim, bāb 14 ; Tirmiḏī, 
Sunan, k. al-Fitan, bāb 59 ; Ibn Māǧah, Sunan, Fitan, bāb 33 – Cf. Wensinck, Concordance, vii, p. 38. Ibn Taymiyya 
reprend quasiment à la lettre – en le développant – ce passage dans une autre de ses rasā’il, traduite par Michot, 
Roi Croisé, p. 206-207 (trad.) et p. 317 (texte arabe) : « Il brisera les croix, tuera les porcs, imposera la capitation 
et de chacun n’acceptera que l’islam ; il tuera le Messie de l’Égarement, le borgne imposteur que les Juifs auront 
suivi […]. » Ibn Taymiyya revient sur le rapport entre le Daǧǧāl et les juifs dans son Ǧawāb al-ṣaḥīḥ : cf. Morabia, 
Ibn Taymiyya, les juifs et la Tora, i, p. 103 et p. 116-118. Sur les hadiths évoquant la descente de Jésus à Damas, voir 
Ibn ʿ Asākir, Ta’rīḫ madīnat Dimašq (al-ʿAmrawī), ii, p. 219 et suivantes, et xvi, p. 436.
72.  Les juifs d’Ispahan sont les Mongols de Perse, nouvellement convertis à l’islam depuis l’accession au 
pouvoir de Ġāzān, et qui sont désignés comme des hypocrites (munāfiqūn) et sont les dénégateurs (kuffār) 
par excellence : ils participent de la falsification (taḥrīf ) du message d’Allah, reproche fréquemment adressé 
aux juifs qui n’ont pas reconnu Jésus, et cette fois adressé aux Mongols qui pour Ibn Taymiyya sont clairement 
des faux musulmans.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 43

Il a enseigné [enfin] – que la prière et la paix d’Allah soient sur lui – qu’Allah envoie 73 à la tête 
de cette communauté, tous les cent ans, un rénovateur 74 de Sa religion, or il n’y a de rénovation 
(taǧdīd) qu’après un effondrement (istihdām) 75.

Il a dit : « J’ai imploré mon Seigneur dans l’espoir que ne soit pas infligé à ma communauté un 
tel ennemi, qu’Il le détruise ; Il me l’a accordé. Je L’ ai imploré de ne pas l’anéantir par une disette 
générale et il me l’a accordé 76. » Les preuves de sa prophétie subsistent – que la prière et la paix 
d’Allah soient sur lui – elles dévoilent une chose après l’autre. 

Allah a montré dans cette épreuve ( fitna) 77, par Sa miséricorde envers cette communauté et 
son armée, qu’il n’y a pas d’avertissement tant qu’ils sont soumis, sans Lui être infidèles par leurs 
péchés (ḫatāyā-hum), tant que leurs cœurs Lui sont dévoués, qu’ils accordent leurs paroles sur le 
respect de Ses ordres, tant qu’est évacuée toute séparation et toute divergence entre eux, et tant 
que sont stimulés leurs devoirs de djihad sur le chemin d’Allah et de combat contre ceux qui 
s’écartent de Sa Loi 78.

73.  Yabʿaṯu : ressuscite, renouvelle, ou envoie (mission prophétique). Voir, par ex., Gardet, Dieu et la destinée 
de l’homme, p. 259. Cette idée de résurrection d’un personnage possédant toutes les qualités du fidèle 
orthodoxe est celle que l’on peut retrouver par exemple dans la sourate xviii (al-Kahf/la Caverne), verset 12, 
dans l’histoire des Sept Dormants. 
74.  Litt. « quelqu’un qui rénovera sa religion » : man yuǧaddidu dīna-hā. La variante, plus commune, donnée 
par Abū Dawūd est : man yuǧaddidu la-hā dīna-hā.
75.  Le fameux hadith qui établit la fonction du rénovateur/muǧaddid, qui viendrait tous les cent ans 
réformer les mœurs et contrôler la validité des dogmes transmis, tant parmi le peuple que chez les élites, 
dirigeants y compris, est rapporté par Abū Dawūd, Sunan, k. al-malāḥim. Le taǧdīd est la réforme cyclique 
utile à la conservation de l’unité de l’umma. Il apparaît ici qu’Ibn Taymiyya se compte volontiers comme 
l’un de ces réformateurs, et donc comme le rénovateur de son siècle, place que lui confirmeront bien plus 
tard les réformateurs du Manār autour de Muḥammad ʿAbdūh et Rašīd Riḍā. Voir à ce sujet Laoust, « Le 
réformisme orthodoxe des salafiyya », p. 175-224. Chez Ibn ʿArabī, il est question d’un « mainteneur de la 
Vérité » (qā’im bi l-ḥaqq), expression plus propre à faire ressortir la Vérité comme trame traversant le temps, 
qui doit être imposée aux hommes régulièrement : voir al-Kawkab al-durrī fī manāqib Ḏī l-Nūn al-Miṣrī, trad. 
Deladrière, p. 321.
76.  Tirmiḏī, Sunan, k. al-Fitan (vi, 339) ; Muslim, Fitan ; Nisā’ī, K. al-ṣalāt ; Ibn Ḥanbal, Musnad, v, 240 - 
Wensinck, Concordance, vii, p. 103-104 (sous halaka : yuhliku-hum).
77.  Face aux Mongols, les armées du sultan subirent en 699/1299 une défaite au Wādī al-Ḫazindār, au 
nord-est de Homs. Reuven Amitaï estime que les récits des chroniqueurs des croisades, selon lesquels des 
troupes chrétiennes ont soutenu Ġāzān, étaient au moins très exagérés et destinés plutôt à la glorification du 
roi arménien Het‘um II, « Mongol Raids », p. 246. Comparer l’ensemble des récits : Sempad, Chronique du 
royaume de Petite Arménie, p. 660 ; côté musulman, al-Ḏahabī décrit les événements dans le Ta’rīḫ al-islām, 
voir Somogyi, « Dhahabī’s Record », p. 353-386 ; voir aussi Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 6-7 ; côté Mongol, le 
Ǧamīʿ al-Tawārīḫ de Rašīd al-Dīn al-Ṭabīb se poursuit jusqu’à la mort de Ġāzān en 1304 : Quatremère (1836), 
ou Thackston (1998-1999).
78.  En parlant ici de fitna (qui renvoie à des guerres entre musulmans), Ibn Taymiyya souhaite sans doute 
sous-entendre que les Mongols sont des convertis de façade. Comme dans ses fatāwā, il assimile les guerres 
contre les Mongols à la grande fitna du ier siècle de l’hégire. Si les Mongols sont musulmans, comme ils 
le prétendent, ils sont de piètres pratiquants, il faut les combattre pour les amener à s’amender. S’ils sont 
convertis de façade, ce sont des infidèles, et le djihad contre eux est obligatoire, et sans réserve.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …44

Quant à la fitna qui vient d’avoir lieu, elle a été douloureuse pour les cœurs et n’est autre – si 
Allah le veut – qu’un remède auquel s’abreuve le malade pour en tirer guérison et force. Mais il 
y a tant de fierté, d’ignorance et d’injustice dans les âmes que si la gloire était la seule convoitise, 
il s’ensuivrait une grande épreuve. [Allah] accorde Sa miséricorde à Ses adorateurs, telle celle ac-
cordée par la mère à son enfant. Se révèle au peuple des musulmans de l’est et de l’ouest la Vérité, 
qui est déformée par ces corrupteurs qui sortent de la voie de l’islam (šarīʿat al-islām), même s’ils 
prononcent les deux šahāda-s 79. Et chacun sait de manière évidente ce qu’il y a en eux d’ignorance 
(ǧahl), d’injustice (ẓulm), d’hypocrisie (nifāq), de ruse (talbīs) et d’éloignement (bu dʿ) par rapport 
aux lois (šarā’īʿ) de l’islam et à ses règles de conduite (manāhiǧ). Les âmes qui se détournent d’eux 
aspirent aux armées islamiques (al-ʿ asākir al-islāmiyya) ; les cœurs qui sont durs se laissent fléchir 
vers eux. Mais Dieu a fait descendre sur eux Ses anges et Sa sérénité telle qu’il n’y en a jamais eu 
dans cette fitna contre eux [les Tatār-s]. 

Les gens de foi se plaisent à faire don de leur personne et de leurs biens pour le djihad sur 
le chemin d’Allah, et ils se préparent, nombreux, pour le djihad contre l’ennemi d’Allah et leur 
ennemi. Ils prennent garde à leurs traditions, se réveillent de leur léthargie et louent Allah pour 
ce qu’Il accorde de capacité au sultan et à l’armée pour le djihad, et de ce qu’Il rassemble de biens 
pour la dépense sur le chemin d’Allah. Car Allah a fait du djihad par ses biens et sa personne 
une obligation pour les musulmans ( farḍ ʿalā al-muslimīn) 80. Le djihad est donc obligatoire 
(wāǧib) pour tous les musulmans qui en sont capables (qādir), et celui qui n’est pas capable de 
le faire de sa personne, il doit le faire de ses biens s’il a assez d’argent à y consacrer, car Allah a 
ordonné ( faraḍa) le djihad de ses biens et de sa personne. Celui qui accumule les biens dévie de 
la nécessité de s’engager dans le djihad, qu’il soit roi, émir, shaykh, uléma, commerçant, artisan, 
soldat, etc. Qu’il s’approprie Sa Parole – Gloire à Lui : « À ceux qui thésaurisent l’or et l’argent 
et n’en font point dépense dans le chemin d’Allah, annonce-leur un châtiment cruel, au jour 
où ces métaux seront portés à incandescence dans le feu de la Géhenne, que leurs fronts seront 
marqués par eux, ainsi que les flancs et leurs dos : “ Voilà ce que vous avez thésaurisé pour vous-
mêmes. Goûtez donc ce que vous thésaurisiez ” (Coran, ix, 34-35) ! », notamment si les biens en 
question font partie du Trésor [de l’État], ou s’il s’agit de biens qui ont été prélevés par l’usure 

79.  Ibn Taymiyya dénonce ici, comme dans les trois fatāwā, l’hypocrisie et le mensonge des Tatār-s : Fatwa 2, p. 520, 
l. 12-15 : « Il n’y a dans leur pays, parmi eux, que les pires des hommes. Soit des athées hypocrites qui ne croient 
pas à la religion de l’islam en secret, soit des gens comptant parmi les pires innovateurs comme les Rafidites, les 
Jahmites, les Unionistes et ceux du même genre ; soit des gens parmi les plus débauchés et les plus immoraux. »
80.  Il s’agit ici du farḍ kifāya, c’est-à-dire une obligation collective, qui diffère du farḍ ʿayn, obligation 
individuelle. Voir Schacht, Introduction, p. 104.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 45

et ce genre de choses 81, ou qui ne serviront pas à s’acquitter de la zakāt 82, et desquels ne seront 
pas extraits les droits d’Allah (ḥuqūq Allāh) 83.

Le Prophète – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui – a incité les musulmans à la dé-
pense dans le chemin d’Allah, depuis que pendant la préparation de l’expédition de Tabouk, les 
musulmans s’étaient trouvés dans une immense nécessité 84. Alors vint ʿUṯmān b. ʿAffān, sur 
le chemin d’Allah, avec cent montures de ses propres biens, avec leurs couvertures et leurs bâts, 
et alors qu’il manquait cinquante montures, il compléta l’ensemble avec cinquante chevaux. Le 
Prophète – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui – dit : « Ce que ʿUṯmān a fait à partir 
de ce jour n’a pas été un désavantage ! » Allah blâme ceux qui délaissent la conquête, dans une 
sourate qui guérit 85, du pire des blâmes lorsqu’Il dit : « Dis : si vos pères, vos fils, vos frères, vos 
épouses, votre clan, des biens que vous vous seriez acquis, un négoce que vous craindriez de 

81.  Fatwa 2, p. 512, lignes 1-2 : « L’ usure est la dernière des choses prohibées dans le Coran, c’est de l’argent 
pris par consentement mutuel des deux [parties] qui font affaire. C’est pourquoi celui qui n’y met pas un 
terme entre en guerre contre Allah et Son Prophète […]. » 
82.  Allusion à ceux qui, sous le califat d’Abū Bakr, refusèrent de s’acquitter de la zakāt et d’abandonner les 
profits de l’usure. Il reprendra ce thème plus largement dans deux des trois fatāwā : fatwa 2, p. 518 et p. 519, 
et fatwa 3, p. 544-546. C’est aussi une critique adressée aux Tatār-s qui, selon lui, pratiquaient l’usure, du 
moins jusqu’à la conversion de Ġāzān comme le rappelle Rašīd al-Dīn dans un but apologétique  : « Lorsque 
le Padishah de l’islam étendit le voile de sa justice et considéra les centres d’intérêts les plus appréciés des 
coutumes populaires et de l’élite aussi, il réalisa que l’usure et les autres transactions illégales s’opposaient 
au bien commun […] », Jami’u’t Tawarikh, trad. Thackston, iii, p. 743.
83.  La thésaurisation est courante en cas de guerre, et parmi les catastrophes dont l’Égypte eut à faire face 
à la fin du xiiie siècle, l’invasion de Ġāzān en Syrie entraîna crise financière, disette et hausse des prix. Les 
Mongols ayant menacé la Syrie pendant plus d’une décennie, chaque nouvelle annonce d’invasion fut pour 
beaucoup de Syriens la cause de fuites, ou de thésaurisation. Cf. Ibn al-Dawādārī, Al-Durr al-fāḫir, ix, p. 34 
et suivantes, ou Maqrīzī/Quatremère, ii (2), p. 134 (de nombreux Damascains cachèrent leurs trésors dans 
le quartier de la Ṣāliḥiyya mais les Mongols pillèrent les lieux). Voir aussi Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xiv 
(1920), p. 655-656, et PO xx (1929), p. 31-32. Al-Ḏahabī donne de nombreuses précisions sur les hausses 
de prix constatées du fait des invasions : Somogyi, « Dhahabī’s Record », p. 365, 373. Sur les crises subies par 
le régime mamelouk à cette époque, Chapoutot-Remadi, « Une grande crise », p. 218. C’est ici la question du 
financement du djihad qui est abordée par Ibn Taymiyya, car à chaque bataille ou chaque déplacement, le 
sultan fait lever des taxes exceptionnelles sur les riches et les gens aisés des grandes villes, mais les sommes 
englouties, et les besoins générés par des armées de milliers d’hommes et de bêtes, provoquent régulièrement 
de graves pénuries. Ces pénuries sont ressenties parfois plus gravement que l’occupation ennemie elle-même : 
Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xx, p. 31-32 ; Maqrīzī/Quatremère, ii (2), p. 174-175.
84.  L’ expédition de Tabouk, au nord de l’Arabie, eut lieu en l’an 9 de l’Hégire, octobre 630, et selon les 
historiographes musulmans fut la revanche, contre les armées byzantines, de la défaite subie à Mu’ta en 
septembre 629. Voir le récit qu’en fait Ṭabarī, Ta’rīḫ al-rusul wa l-mulūk, iii, p. 100-111, et celui donné par 
al-Wāqidī, Kitāb al-Maġāzī ( Jones), iii, p. 989 sq. Les versets 29 à 35 et 81 sq. de la sourate ix (al-Tawba), 
font allusion à cette expédition : des reproches véhéments sont adressés à ceux qui n’y ont pas participé. 
Elle fut l’occasion de beaucoup de suspicion entre les musulmans, certains considérant d’autres comme des 
hypocrites (munāfiqūn), degré intermédiaire entre croyants (mu’minūn) et infidèles (kuffār). Ibn Taymiyya 
n’hésiterait pas à placer le sultan parmi les hypocrites, c’est-à-dire des musulmans de façade, si jamais ce 
dernier ne réagissait pas à l’invasion mongole. Sur les enjeux de Tabouk, voir Gil, « Medinan Opposition », 
p. 65-96, et de Prémare, Fondations, p. 137-138.
85.  Sourate al-Tawba/La Conversion sincère.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …46

compromettre et des demeures qui vous sont agréables vous sont plus chères qu’Allah, que Son 
Messager et que le djihad sur Son chemin, alors soyez aux aguets jusqu’à ce qu’Allah vienne avec 
Son ordre ! Allah ne dirige pas le peuple des scélérats ( fāsiqīn) (Coran, ix, 24). » Et Il a dit : « Si 
vous ne vous mobilisez pas, Allah vous infligera un châtiment cruel et vous substituera un peuple 
autre que vous (Coran, ix, 39). »

Celui qui délaisse le djihad, Allah le punira d’un châtiment cruel, par l’humiliation et d’autres 
choses, et [celui qui] abandonne Son ordre recevra quelque chose de ce genre, car cette religion 
appartient à celui qui s’éloigne de [ce genre d’attitude].

Dans le hadith, à propos du Prophète – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui – [il est 
dit] : « Vous devez combattre, car c’est l’un des commandements d’Allah, par lequel Il enlève le 
souci et l’affliction des âmes. » Et il a dit – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui : « On ne 
vaincra pas douze mille [hommes] par pénurie et [en] un combat. Sache que la victoire est liée à 
la résistance, de même que la joie à la tristesse, la situation difficile à l’abondance 86. »

Lorsque la communauté combat ses ennemis, Allah réunit les cœurs des musulmans, mais si 
elle abandonne le djihad, Il oppose une partie de la communauté à l’autre.

Que la communauté se rassemble autour du [djihad], d’Orient en Occident, est une faveur 
d’Allah. Les cœurs des croyants parmi les gens d’Orient, attendant les armées d’Allah, seront 
[favorablement] ébranlés. Il y en a parmi eux qui ont l’intention d’aller à la rencontre des ennemis, 
ils se sont rassemblés là-bas, soit pour s’élancer contre eux, soit pour se retrouver avec eux 87. Les 
cœurs en cet instant sont brûlants et enthousiasmés pour la victoire d’Allah et de Son Envoyé 
contre le peuple des scélérats (mufsidīn), de sorte qu’ à Mossoul, dans la Djézireh 88 ou au Ǧabal 
al-Akrād 89 un grand nombre d’hommes se tient prêt au djihad, à l’affût de l’armée, que l’ennemi 
se mette en branle ou qu’il ne le fasse pas 90.

86.  Ibn Māǧah, Sunan, k. al-ǧihād, bāb al-Sarāya : 25 ; Ibn Ḥanbal, Musnad, i, 294, 299 ; Abū Dawūd, ǧihād, 82 
- Wensinck, Concordance, iv, p. 545 (sous ġalaba : lan yuġlaba).
87.  Au début de la deuxième invasion, dès septembre 1300, les mouvements de panique et la fuite d’une 
partie de la population de Damas, reprennent. Quelques émirs et šuyūḫ dont le frère d’Ibn Taymiyya, Šaraf 
al-Dīn, vont voir le gouverneur Aqqūš al-Afram pour lui annoncer leur intention de se battre et d’aller à la 
rencontre de l’ennemi (Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 16 et al-Ḏahabī/Somogyi, « Dhahabī’s Record », p. 384). 
Au contraire, certains émirs fuient chez les Tatār-s - dès 697/1298, sous le règne du sultan Lāǧin, Sayf al-dīn 
Qibǧaq fait défection ; il sera nommé gouverneur de Syrie par Ġāzān. Cf. Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xiv, 
p. 634. Voir également Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 7, qui compte, parmi les fuyards, les deux grands cadis 
chaféite et malékite. Au début de la deuxième invasion, de nombreux hommes fuient vers l’Égypte, le Krak 
ou Šawbak (Ibn Kaṯīr, op. cit.), xiv, p. 14.
88.  Al-Ǧazīra, « l’île » d’après le syriaque Gzīrta, région de Haute-Mésopotamie, dont les principales villes 
étaient Nisibe et Mārdīn. Cf. EI2, « al-Djazīra, Djazīra Aḳūr» (M. Canard) ; Prémare, Fondations, p. 173-179 ; 
Fiey, Oriens Christianus Novus, p. 233.
89.  Le Kurdistan (les monts kurdes).
90.  Les quelques šuyūḫ de Damas prêts au combat ont également incité un des principaux chefs de tribu de 
la Djézireh, l’émir Muhanna, à la lutte contre l’ennemi mongol : Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 16 (wa iǧtamaʿū bi 
Muhanna amīr al-ʿarab). Serait-ce le « shaykh Aḥmad » dont il est question plus loin dans la risāla ?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 47

De même la fille de Baydarā 91 s’est présentée, elle était [auparavant] prisonnière dans la maison 
de Qāzān, et elle a raconté ce qui s’était passé entre lui, son frère et sa mère 92 - et cela corrobore le 
fait qu’il était temps pour lui de [réaliser] son intention de marcher sur l’Égypte. Selon ce qu’elle 
rapporte, elle se trouvait dans leur maison au moment de la mi-šawwāl 93. 

Qu’Allah ait jeté entre eux la division et les divergences, qu’Il ait anéanti leurs chefs ou que 
cela n’ait pas eu lieu [importe peu] : les choses sont telles qu’elles sont, et c’est un appui immense 
d’Allah envers les musulmans.

91.  S. D. al-Munaǧǧid, Risāla, p. 15 no 1, propose de faire de Baydar, « un des rois tatār-s », ce qui a peu de 
sens. La difficulté est qu’il existe trois Baydarā, dont deux pourraient correspondre au personnage mentionné 
par Ibn Taymiyya : 
1. L’ émir Baydarā al-Manṣūrī (al-amīr Badr al-Dīn, al-Sayfī) fut vizir du sultan Qalāwūn (m. 1290) et gouverneur 
de Damas (nā’ib al-salṭāna) sous le règne du sultan Al-Ašraf al-Ḫalīl b. Qalāwūn (m. 1293) : voir Ṣafādī, Wāfī 
(Ritter), x, p. 360-362, no 4855 ; Ḏahabī, Ta’rīḫ al-islām, lii, p. 14, 18, 27 et 29 ; Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ, v, p. 465 
et suivantes. Baydarā serait le personnage qui est à l’origine du complot et de l’assassinat du sultan al-Ašraf, 
qui prit sa place et fut tué à son tour après un règne extrêmement court en décembre 1293 : Maqrīzī, Sulūk, 
(Ziyāda), index du tome i/3, p. 1077 sous « Baydarā, al-Manṣūrī». Du même, Muqaffā l-Kabīr, ii, p. 562-568 
(notice 1009). Baydarā fut le chef de l’expédition dans le Ǧabal Kasrawān contre les chrétiens qui soutenaient 
les Tatār-s, en 691/1292 : Ibn al-Suqā’ī, Tālī Kitāb Wafāyāt al-Aʿyān, (Sublet), p. 75-76, notice 88. Voir encore 
Yūnīnī, Ḏayl, (Li Guo), i, p. 193 ; Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiii, p. 327 et 334 ; Laoust, Schismes, p. 256-257 ; du 
même, « Remarques », p. 99-100 ; du même, « Le Hanbalisme sous les Mamlouks Bahrides », p. 10-11 ; EI2, 
« Miṣr », vii, p. 170b ; ibid. « Khalīl, al-Malik al-Ashraf », iv, p. 997a ; ibid., « Lādjīn », v, p. 598b. 
2. Baydarā, nā’ib Hūlāgū, et commandant (muqaddam al-Tatār), Ibn al-Suqā’ī, op. cit. (Sublet), p. 65, notice 
79 ; Maqrīzī, Sulūk, index tome i/3, p. 1108 ; Amitaï, « Mongol Raids», p. 236-255 ; id., Mongols and Mamluks, 
p. 33-34. Combattant aux côtés de Kitbuġa Noyan (général chrétien de Hūlāgū) et survivant à la défaite 
mongole de ʿAyn Ǧālūt : Eddé et Micheau, Chronique des Ayyoubides, p. 116. 
3. Baydarā al-ʿĀdilī (hypothèse la plus probable), émir de Quarante de Damas dont le maître était Kitbuġa 
al-ʿĀdil, le futur sultan (1294-1296). Ibn Ḥaǧar affirme qu’il a épousé la fille de son maître Kitbuġa, et qu’il 
est mort en 714/1315 : Durar al-kāmina, ii (1973), p. 56, notice no 1391. Maqrīzī le mentionne comme ayant 
participé au voyage du sultan al-Nāṣir à La Mecque en 713, Muqaffā, iv, p. 32. Il est possible que la fille de 
Baydarā ait été faite prisonnière avec d’autres personnes lorsque les Tatār-s sont entrés dans Damas en 1299 
durant la première invasion, et ont saccagé le quartier de la Ṣāliḥiyya, entre autres, et emmené plusieurs 
personnes : Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xiv, p. 655-656. 
Quant à Baydar, c’est l’un des fils de Ǧaġatay (1186-1242 ; il régna sur le khanat qui porte son nom), un prince 
qui participa aux conquêtes d’Asie centrale et de Pologne (en 1241). Certes les relations étaient conflictuelles 
entre le khanat de Ǧaġatay et l’ilkhanat de Perse et se réglaient souvent par des guerres, mais on ne voit pas 
comment Ibn Taymiyya serait au courant de tels faits ni de tels personnages, même s’il rencontra et s’entretint 
avec les vizirs de Ġāzān : Ibn Abī l-Faḍā’il, op. cit., p. 661-662, et p. 668-669 (rencontre entre Ibn Taymiyya 
et le général Mūlāy à propos d’une possible libération des prisonniers : « Il tint avec le shaykh une longue 
conversation. » Même épisode chez Ibn Kaṯīr, qui le nomme Būlāy, Bidāya, xiv, p. 10. Ibn Taymiyya réussit à 
obtenir la libération de plusieurs prisonniers, même juifs et chrétiens, il s’en vante dans sa Risāla qubrusiyya : 
Michot, Roi Croisé, trad., p. 174 et texte arabe, p. 329, puis p. 46-47 ; Laoust, « Biographie », p. 124).
92.  La mère de Ġāzān et Olǧaytū est Buluqan Ḫātūn, mais elle meurt en 1290. 
93.  Ibn Taymiyya rappelle au passage que les ilkhans ont été gênés dans leur conquête de la Syrie et de 
l’Égypte par d’autres Mongols, ceux du khanat de Ǧaġatay, et que ce fut une cause majeure du retour précipité 
de Ġāzān dans son royaume, malgré la victoire du Wādī al-Ḫazindār et le siège de Damas (il quitte les lieux 
en février 1300). Une autre raison était le manque de nourriture pour les chevaux des soldats de Ġāzān (Ibn 
Abī l-Faḍā’il, PO xiv, p. 658 sq.).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …48

Des informations authentiques ont été transmises au messager (dāʿī) 94, de [différentes] direc-
tions, auxquelles on peut faire confiance, et selon lesquelles des émirs de ce pays ont pris parti 
pour les musulmans, même des émirs mongols 95, et qu’il n’était pas utile au sultan de s’attarder 
à examiner cela à propos de ce pays, [qu’il était temps d’agir], qu’il y avait là un groupe d’hommes 
dignes de confiance qui œuvrent aux intérêts des musulmans comme le shaykh de la Djézireh, le 
shaykh Aḥmad 96.

Il nous est aussi parvenu plus d’une information disant qu’al-Ḫarbandā 97, le frère de Qāzān, 
arrivait dans le Rūm et qu’il était en train de rassembler une armée pour venir. 

Une fille de Baydarā, qui était détenue dans la maison de Qāzān, s’est présentée et a rapporté 
les propos tenus entre Qāzān, son frère al-Ḫarbandā et sa mère, confirmant [ces préparatifs]. 
Al-Ḫarbandā a exprimé, [selon elle], des intentions impures ( fāsida) vis-à-vis des musulmans, sa 
mère l’en a dissuadé, mais il a fait front et une dispute ( fitna) a eu lieu entre eux.

Dans ce qui est obligatoire, ne doivent être délaissés ni le secours victorieux d’Allah et de Son 
envoyé, ni le djihad sur le chemin d’Allah, même si les ennemis d’Allah et des musulmans ont fait 
tomber le désespoir parmi eux. Au contraire, il faut saisir le moment opportun. Il n’est pas permis 
aux musulmans de les attendre jusqu’à ce qu’ils foulent le sol du pays des musulmans comme ils 
l’ont fait la première année 98, car le Prophète – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui – a 

94.  Al-Dāʿī : le missionnaire. Ibn Taymiyya se désigne lui-même ainsi dans l’autre lettre adressée au sultan 
al-Nāṣir, à propos du Kasrawān : Maǧmūʿ al- fatāwā, xxviii, p. 398-407 ; Ibn ʿ Abd al-Hādī (m. 1343), ʿUqūd, 
p. 182-184. Traduction du début de cette lettre par Michot, « Rashîd ad-Dîn et Ibn Taymiyya », p. 134-135.
95.  C’est-à-dire non « convertis » à l’islam, d’origine mongole : l’auteur emploie ici le terme muġūl, et non 
plus tatār.
96.  Il est difficile d’identifier ce shaykh Aḥmad. S’agit-il de l’amīr al-ʿArab, l’émir des Āl al-Faḍl, Aḥmad 
b. Muhanna b. ʿĪsā b. Muhanna, Šihāb al-Dīn (684-749 h.), descendant du fameux ʿĪsā qui combattit aux 
côtés de Baybars Ier contre Hūlāgū, en l’aidant à surveiller les frontières avec l’ilkhanat ? Objection de poids : 
son âge (17 ans) et le fait qu’en 1300, il n’était pas encore amīr al-ʿArab. Sur lui, Ibn Taġrībirdī, Manhal al-ṣāfī, 
ii, p. 225-228, no 317 ; Ibn Ḥaǧar, Durar al-kāmina, i (1972), p. 380-81, no 807 ; Ṣafādī, Wāfī, viii (1982), p. 197, 
no 3629. Noter qu’Ibn Taymiyya ne fait pas confiance aux Bédouins, qui « ne s’astreignent pas aux lois de 
l’islam : il faut les combattre même si leur vice ne se développe pas contre les gens des villes » (Fatwa 1, p. 506). 
On ne peut donc en attendre une aide efficace contre les Mongols. Sur la participation des Bédouins de Syrie 
à la lutte contre les Tatār-s, voir Tritton, « Tribes of Syria », 569 ; Amitaï, Mongols and Mamluks, p. 64 et 
suivantes ; Hiyari, « Origins and Development of the Amīrate of the Arabs », p. 518-519 (ils soutiennent les 
Mamelouks jusqu’en 711/1311).
97.  Olǧaytū (1280-1316) succède à son frère Ġāzān à la tête de l’ilkhanat en 1304. Il établira quant à lui des 
relations diplomatiques avec les Francs, notamment avec Philippe IV le Bel, et tentera de les amener à s’allier 
contre les Mamelouks, se partageant la Syrie et laissant Jérusalem aux chrétiens. Son titre al-Ḫarbandā ou 
Ḫurbandā est d’origine mongole et signifie en persan « ânier ». Il prend le nom de Ḫudābanda, « serviteur de 
Dieu » : Amitaï, « Ghazan, Islam and Mongol Tradition », p. 7 (cf. aussi Blochet, Introduction à l’Histoire des 
Mongols, p. 51). Sur sa titulature, voir aussi Browne, History of Persian Literature, p. 46-47 ; EI2, « Öldjeitü » 
(Morgan) ; Boyle, Cambridge History of Iran, v (1968), p. 397-406 ; Roux, Histoire, p. 436-439. On trouvera 
les lettres d’Olǧaytū (1305), et de son père Arġūn (1289), à Philippe iv le Bel dans Spuler, History of the 
Mongols, p. 141-144 ; la lettre d’Olǧaytū est aussi traduite par Kotwicz, « Mongols, promoteurs de l’idée de 
paix universelle », p. 428-434.
98.  Référence à la première invasion de 1299, qui confirme la date de cette lettre, au début de la deuxième 
invasion, durant les mouvements de panique et de fuite à Damas.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 49

dit : « On n’envahit pas un peuple à l’intérieur de ses terres sinon en l’humiliant. » Et Allah a rendu 
obligatoire ( faraḍa) aux musulmans le djihad contre celui qui sort de Sa religion, même s’il ne 
nous a pas combattu 99. Ainsi le Prophète – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui – et ses 
successeurs (ḫulafā’u-hu) ont préparé les armées contre l’ennemi, même si l’ennemi n’avait aucune 
intention à leur encontre. Même lorsque le Messager d’Allah – que la prière d’Allah et la paix 
soient sur lui – est mort (et ce malheur fut le plus grand des maux) et qu’après sa mort les gens se 
sont divisés et ont divergé [dans leurs positions], Abū Bakr al-Ṣiddīq – qu’Allah soit satisfait de 
lui – a envoyé l’armée d’Usāma b. Zayd, comme l’avait ordonné le Prophète – que la prière d’Allah 
et la paix soient sur lui – vers la Syrie dans une campagne contre les chrétiens ; les musulmans 
étaient à ce moment-là [dans une période de] faiblesse et d’égarement. Lorsque l’ennemi les vit, il 
s’alarma car il disait : si ceux-là sont dans l’égarement 100, ils n’enverront pas d’armée 101. 

De même lorsque son heure arriva, Abū Bakr al-Ṣiddīq dit à ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb : « Que votre 
malheur, du fait de ma mort, ne vous détourne pas du djihad contre votre ennemi 102. » Et ils 
attaquèrent l’ennemi sans en avoir eu l’intention au départ. 

Le Prophète – que la prière d’Allah et la paix soient sur lui – durant la maladie à laquelle il 
succomba 103, répétait : « Préparez l’armée d’Usāma, préparez l’armée d’Usāma 104 ! » Et l’épreuve 
extrême que [la mort du Prophète] représentait n’a pas détourné du djihad contre l’ennemi 105.

À l’époque où l’émir d’Alep faisait route avec une armée vers la Djézireh, et alors qu’il chas-
sait à cet endroit, la nouvelle retentit dans ce pays de l’arrivée 106 de l’armée [ennemie], les cœurs 
anesthésiés 107 s’emplirent de terreur, et commencèrent à vouloir se manifester [sous] l’aspect de 
musulmans pour ne pas être blâmés - mais seul Allah sait quelle terreur emplit les cœurs des 
ennemis. De grandes implantations d’orge et autres [céréales] furent mises à la disposition des 
armées, et les musulmans prièrent Allah pour qu’elles fussent la subsistance des musulmans 108.

99.  Un principe incontournable est le devoir de repousser l’ennemi s’il entre dans le pays. Ibn Taymiyya 
va plus loin en affirmant ici qu’il faut aller au devant de l’ennemi aux frontières, voire plus loin encore, en 
territoire ennemi.
100.  Ce mot en italiques est un ajout de l’éditeur au ms : ḍiʿāf an.
101.  Après la mort du Prophète, Abū Bakr voulut relancer, malgré la Ridda, les conquêtes vers la Syrie et 
confier une armée à Usāma b. Zayd (m. 54/673-674). Sur lui, EI2 (Vacca).
102.  Ṭabarī donne une version proche de celle-ci dans le Ta’rīḫ al-rusul wa l-mulūk, iii, p. 414 : « Le malheur 
ne doit pas vous détourner, même s’il est immense, de l’ordre de votre religion et du commandement de votre 
Seigneur ». C’est d’ailleurs, selon Ṭabarī, après ces derniers mots pendant la nuit, qu’Abū Bakr décède.
103.  Selon la tradition, il meurt le 8 juin 632, en martyr : Ibn Kaṯīr, Bidāya, v, p. 208-212. Cela dit il existe 
différentes versions de la mort du Prophète et des causes de cette mort : Blachère, Le problème de Mahomet, 
p. 128 ; Morabia, Ǧihad, p. 69-70.
104.  Ibn ʿAsākir, Ta’rīḫ Dimašq, ii, p. 56 : « Préparez l’envoi (la mission) d’Usāma [Anfuzū baʿṯ Usāma] ».
105.  Sur les derniers moments du Prophète et la préparation de la campagne de Syrie sous les ordres d’Usāma 
b. Zyad : Ibn ʿAsākir, Ta’rīḫ Dimašq, ii, p. 46-60.
106.  Le mot qui suit dans le ms est illisible selon al-Munaǧǧid, p. 17 no 3 : « ṭāra l-ṣītu fī l-bilād … al-ʿaskar », 
que nous rendons par « bi-majī a l-ʿaskar ».
107.  Traduction incertaine : « fa-imtalā’at qulūbu l-banǧāy ruʿban. »
108.  L’ émir d’Alep semble être Nūr al-Dīn ʿ Alī b. Muǧallī (ou Maǧallī, m. 678/1279), le nā’ib du sultan Baybars 
à Alep, que celui-ci envoya sur la frontière de l’Euphrate pour surveiller les Tatār-s. Ibn Taymiyya développe 
à partir de ce paragraphe un parallèle avec les campagnes militaires de 1277. Pour le détail des événements : 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …50

La moindre des obligations, pour les musulmans, est d’effectuer le djihad contre leurs ennemis 
une fois chaque année ( fī kulli āʿm marra). S’ils le délaissent plus [longtemps] que cela, alors ils 
désobéissent à Allah et à Son Envoyé, et ils encourent le châtiment 109 ; ainsi lorsqu’ils sont restés 
chez eux lorsque l’ennemi foula la terre des musulmans. L’ épreuve a [bien] montré cela : en effet 
lorsque les musulmans attaquent l’ennemi dans leur pays, ils en sortent toujours vainqueurs 110. 
Dans les deux batailles de Homs, la première et la seconde111, lorsqu’ils leur permirent de pénétrer 
dans le pays, les musulmans furent ces fois-là sur le point d’essuyer un échec, si ce n’était le renfort 
d’Allah, et il advint en ce temps ce qu’il advint. Les musulmans ne les attaquèrent jamais sans être 
victorieux, ainsi [lors de] la bataille (nawbat) de ʿAyn Ǧālūt 112, de celle sur l’Euphrate et de celle 
contre le Rūm 113. Quant à nous nous espérons qu’Allah le Très Haut les éradiquera, car il n’y a 
de force et de puissance qu’en Allah, et que les signes favorables de ce type se multiplieront.

Mon père – qu’Allah lui accorde Sa Miséricorde – nous a raconté que les Tatār-s possédaient 
un livre ancien qui retraçait plus de cinquante années [de leur histoire], avant même leur arrivée 
à Bagdad 114, qu’il fut rédigé il y a de nombreuses années, et qu’à la fin [il est dit] : « les Tatār-s 
seront extirpés (vaincus) par les Égyptiens 115 » ; les musulmans ont vu des sortes de signes an-
nonciateurs du secours victorieux d’Allah et de Son Messager, et cela ne fait aucun doute, si c’est 
la volonté d’Allah !

Ibn Šaddād, Ta’rīḫ al-malik al-Ẓāhir (Hutait), p. 156 et p. 170-171 ; Eddé, Description de la Syrie du Nord de 
ʿIzz al-Dīn ibn Šaddād, p. 70 et note 1.
109.  Cette obligation annuelle est semble-t-il respectée à cette date, ce que rappelle l’ambassadeur de Ġāzān 
au Caire à la fin de la 2e invasion, à la fin de l’hiver 1301/fin ḏū l-qaʿda 700 : « Vous avez la coutume, tous 
les ans, d’envoyer vers les marches de votre empire des détachements de troupes, qui ont la mission de les 
garder », Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xx, p. 49.
110.  Ibn al-Naḥḥās al-Dimyāṭī (m. 1411), auteur d’un grand traité de djihad, le Mašāriʿ al-Ašwāq ilā Maṣāriʿ 
al-ʿuššāq (Beyrouth, 2002, i, p. 98 ; Le Caire, 1916), rappelle qu’il n’est pas permis de passer une année sans 
raid, qu’un seul est le minimum, et plusieurs sont préférés : cf. Cook, Understanding Jihad, p. 56.
111.  Les batailles de Homs, fréquemment appelées « première » (5 muḥarram 659/11 décembre 1260) et 
« seconde bataille » (mi-raǧab 680/fin octobre 1281) de Homs, furent deux grandes victoires, pour Baybars 
puis Qalāwūn. Cf. Amitaï, Mongols and Mamluks, p. 50-52 et p. 187-201.
112.  ʿAyn Ǧālūt (sept. 1260) : Amitaï, Mongols and Mamluks, p. 40-45.
113.  Référence à la campagne de Baybars dans le Bilād al-Rūm en hiver et au printemps 675/1277. Il 
souhaitait notamment couper l’ilkhanat de la Petite Arménie. Cette campagne illustre parfaitement ce que 
doit être un djihad pour Ibn Taymiyya : aller au devant de ses ennemis et surveiller ses frontières (ce qu’il 
fait en envoyant le gouverneur Nūr al-Dīn ʿAlī b. Muǧallī à la tête des armées d’Alep et allié aux Bédouins 
dirigés par ʿ Īsā b. Muhanna sur l’Euphrate). L’ ensemble de la campagne est détaillé par Amitaï, Mongols and 
Mamluks, p. 157-178, surtout p. 168-174. En revanche, on peut douter qu’Ibn Taymiyya fasse ici référence à 
une autre campagne en Petite Arménie, menée par al-Ašraf Ḫalīl en 691/1292.
114.  Hūlāgū prend Bagdad en 1258.
115.  Nous n’avons pu déterminer de quel kitāb il est ici question. On peut aussi supposer qu’Ibn Taymiyya 
use d’un artifice littéraire classique, attribuant à un auteur a priori éminent des propos rapportés oralement, 
et qu’il cherche à nourrir la « guerre idéologique » que se livrent Mongols et Mamelouks. Voir Aigle, « Loi 
mongole vs loi islamique », p. 973. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 51

Mais cette attaque-ci n’est pas comme celle-là : cette fois-là [en 1260], il s’est passé des choses 
qu’il convient ne pas se rappeler, et qu’Allah a pardonnées. Ce qu’Allah y a accompli par l’inter-
médiaire des musulmans fut le plus digne de louanges parmi leurs droits. De plus, il ne fait aucun 
doute qu’Allah apporte un secours victorieux à Sa religion et qu’Il se venge de Ses ennemis. Le 
Très-Haut a dit : « Si Allah voulait, il aurait triomphé d’eux 116. Mais c’était pour vous éprouver les 
uns les autres. Ceux qui auront combattu sur le chemin d’Allah, Allah ne laissera pas se perdre 
leurs actions, Il les guidera et réformera leurs attitudes. Il les fera entrer dans le Jardin qu’Il leur 
a fait connaître. Ô vous qui croyez ! si vous assistez Allah, Il vous secourra et affirmera vos talons 
(Coran, xlvii, 4-7). »

Et puis voici différents avantages à se lancer dans le djihad sur le chemin d’Allah :
Premièrement : apaiser les cœurs des gens du pays, de manière à ce qu’ils puissent reconstruire 

et replanter, sans quoi dans la mesure où ils ont peur, la situation ne se règlera pas 117.
Deuxièmement : les biens en nombre et les immenses ressources que possèdent les villes du 

nord comme Alep et ses environs pourront profiter à l’armée 118.
Troisièmement : les cœurs des musulmans dans ces régions pourront s’affermir grâce à des appuis 

et de bons conseillers et la panique [chez] les ennemis s’accentuera. Si le djihad n’est pas engagé, 
les cœurs vont se décourager ; il se peut qu’un groupe fasse défection et passe à l’ennemi, car en 
effet les gens [penchent plutôt] du côté de ce qui est ferme ! Lorsque l’armée [ennemie] arrivera en 
Syrie, il en tirera un important profit (maṣlaḥa ʿaẓīma), et même si une partie seulement marchait 
vers la frontière, ce serait déjà [pour eux] un excellent objectif !

Quatrième avantage : s’ils se mettent en marche, du moins une partie d’entre eux, et s’emparent 
des terres et des biens du sultanat [mamelouk] en Djézireh 119, plutôt qu’un préjudice fait aux 
musulmans ce serait au contraire parmi les plus grands avantages. Car s’ils assaillent les habitants 
majoritaires, alors les émirs de ces régions, des villes comme des montagnes, descendront vers 
eux et rejoindront les armées [islamiques] 120… La majeure partie des gens du pays ont le cœur 

116.  Il est question des infidèles (allaḏīna kafarū) dans cette sourate.
117.  Ibn Abī l-Faḍā’il évoque le même problème pour les habitants de Syrie, à l’annonce de la seconde invasion 
mongole : Histoire, PO xx, p. 30-31.
118.  Au début de janvier 1301 (fin rabīʿ ii - début ǧumādā i 700), la province d’Alep est quasi désertée, et le 
nā’ib Qarā-Sunqur, est parti vers Ḥamā : Maqrīzī/Quatremère, ii (2), p. 176. Les troupes mongoles pillent 
la région jusqu’à Antioche : Ibn Abī al-Faḍā’il, PO xx, p. 35 ; Michot, Roi Croisé, p. 51.
119.  Min al-iqāmāt wa l-amwāl al-sulṭāniyya : terres conquises (iqāmāt) dont on tire un usufruit, et biens 
communautaires acquis soit par la force, soit pacifiquement. Ibn Taymiyya distingue, parmi les amwāl al-
sulṭāniyya, le butin acquis par force, le butin acquis pacifiquement et les offrandes volontaires ou charitables. 
Voir sa Siyāsa, p. 49-60 ; Maǧmūʿ al- fatāwā, xxviii, p. 270-282. Sur la question du butin en droit musulman : 
Morabia, Ǧihad, p. 209-211 ; Schacht, Introduction, p. 117, ou Bleuchot, Droit musulman, ii, p. 596-597 ; sur le 
butin et son partage, Zouache, Armées, p. 459 et suivantes. Il y a peut-être, également, une référence implicite 
à la ville de Mārdīn (cf. aussi Tafsīr al-Kabīr, i, p. 195 ; sur cette ville du Diyār Rabīʿa, cf. EI2, v, p. 524-27). 
La lettre de Ġāzān (lue publiquement le 23 août 1301) et la réponse d’al-Nāṣir témoignent assez de l’enjeu 
que représentait la ville : Yūnīnī/Li Guo, i, p. 181-184 et p. 194-98, notamment p. 183. Cf. Aigle, « Mongol 
Invasions », p. 92.
120.  Mot manquant dans le manuscrit, abîmé à cet endroit : édition Munaǧǧid, p. 19, et note 1.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …52

avec les musulmans, sauf les infidèles d’entre les chrétiens et autres 121, et sauf les rafidites 122 et 
ceux du même genre comme les innovateurs (ahl al-bidaʿ) dont le désir penche vers l’ennemi, car 
ils manifestent de la joie devant la défaite des armées musulmanes et ils révèlent leur joie devant 
le malheur de l’ensemble des musulmans. Cette attitude qui est la leur est bien connue depuis 
les attaques de Bagdad et d’Alep, et pour cette attaque aussi, comme ont fait les gens du Ǧurd et 
du Kasrawān : de ce fait nous étions sortis 123 pour les combattre lorsque les armées marchèrent 
contre eux. Cela fut un bienfait immense pour les musulmans 124.

Alors, la foule des cœurs, ici et là, était avec ces armées victorieuses qu’Allah organisa – loué 
soit-Il – et qu’Il consolida et à qui Il porta secours de par Sa faveur envers Son Envoyé et Sa com-
munauté. Les cœurs des ennemis étaient pris de panique face à cela, et par Allah, le missionnaire 
[Ibn Taymiyya] vit leur panique, indescriptible, à tel point que leur vizir, Yaḥyā 125, dit devant 
le missionnaire et Mūlāy – ainsi qu’on le nomme 126 : « Un seul d’entre vous [les musulmans de 
Syrie] peut vaincre jusqu’à six d’entre ceux-là ! » Ainsi l’on sait que ceux qui arrivent de là-bas sont 

121.  De nombreux chrétiens peuplent la Djézireh : Fiey, Chrétiens syriaques.
122.  Il s’agit des chiites : EI2, s. v. « al-Rāfiḍa » (Kohlberg). Ibn Taymiyya leur est très hostile (cf. Minhāǧ 
al-sunna, i, p. 2, 8, 14 et 17. Voir aussi Fatwa 3, p. 546, 547 et 552 ; Fatwa 2, p. 524 : à propos de l’historien 
Rašīd al-Dīn, « le plus grand de leurs ministres, qui agit selon ses opinions, s’égare dans ce sens : c’était un 
juif philosophe, puis il s’est réclamé de l’islam avec ce qu’il y avait en lui de judaïté et de pensée philosophique, 
et il a embrassé ce rafidisme-là ».
123.  Ibn Taymiyya fait référence à l’expédition à laquelle il a activement participé aux côtés du sultan al-Nāṣir, 
dans le Ǧabal Kasrawān, en juillet-août 1300/fin šawwāl à mi-ḏū l-ḥiǧǧa 699. Dans la deuxième fatwa anti-
mongole, Ibn Taymiyya considère les Rafidites (et parmi eux les Nusayris) comme grandement responsables 
de l’invasion mongole : « [Les Rawāfiḍ] aiment les Tatār-s et leur pays parce qu’ils obtiennent d’eux de l’estime 
et des biens, plus qu’ils n’en obtiennent dans le pays des musulmans. Ils prêtent assistance aux polythéistes, 
aux juifs et aux chrétiens dans le combat contre les musulmans, et ils sont l’une des causes essentielles de 
l’entrée des Tatār-s, après leur conversion à l’islam, dans la terre du Mashreq, par le Khorasan, l’Irak et la Syrie. 
Ils sont les plus nombreux à aider les Tatār-s à envahir le pays de l’islam et à tuer les musulmans et capturer 
leurs femmes […]. De même, concernant les guerres entre musulmans et chrétiens sur la côte syrienne : les 
gens intelligents savent que les Rawāfiḍ étaient avec les chrétiens, contre les musulmans, et qu’ils les ont 
aidé à prendre le pays pendant que les Tatār-s arrivaient […] » (Fatwa 2, p. 527, et p. 528). Ibn Taymiyya fait 
allusion ici aux chrétiens de Chypre qui menaient des expéditions sur les côtes syriennes et capturaient des 
musulmans. Rappelons qu’il est l’auteur d’une fatwa spécifiquement dirigée contre les Nusayris du Ǧabal 
Kasrawān : Guyard, « La fetwa d’Ibn Taymiyya sur les Nosairis », p. 158-198.
124.  Ce passage donne une précision importante sur la datation de cette lettre, clairement rédigée après 
cette expédition du Kasrawān de juillet-août 1300, et juste après la défaite subie au Wādī al-Ḫazindār en 
décembre 1299.
125.  Sans doute Nāṣir al-Dīn Yaḥyā, l’un des émirs qui fit défection, avant le début des invasions, en 1299. On 
le mit sous les ordres de Qibǧaq, pour l’aider à contrôler Damas. Ibn Taymiyya l’aurait peut-être rencontré. 
Cf. Jami’u’t Tawarikh/Thackston, iii, p. 647 ; Ibn Abī l-Faḍā’il, Histoire, PO xiv, 651 et 663 ; Yunīnī/Li Guo, 
i, p. 154 ; Baybars al-Manṣūrī, Zubda, p. 333 ; Laoust, « Biographie », p. 123 ; Aigle, « Mongol Invasions », 
p. 105-106 ; Somogyi, « Dhahabī’s Record », p. 376.
126.  Būlay dans Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 10 ; Būlāhim dans Yunīnī/Li Guo, i, p. 164. Ibn Taymiyya a 
rencontré Mūlāy, dans son camp aux portes de Damas, fin mars 1300/ raǧab 699 durant la première invasion. 
Cf. Aigle, « Mongol Invasions », p. 106.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 53

vraiment paniqués. De la faveur d’Allah envers les musulmans dépend une conquête facilitée, par 
laquelle Allah assurera le secours victorieux à Sa religion ici et là-bas, et cela pour Allah n’est 
point malaisé 127.

Il n’est pas inscrit dans la Loi de l’islam que les musulmans doivent attendre leur ennemi jusqu’à 
ce que celui-ci marche contre eux. Cela Allah ne l’a pas ordonné, ni Son Envoyé, ni les musulmans, 
au contraire il est obligatoire pour les musulmans qu’ils aient l’intention [d’accomplir] le djihad sur 
le chemin d’Allah, et s’ils [les ennemis] commencent le combat alors il n’est pas permis de les laisser 
se renforcer de sorte qu’ils franchissent le pays (diyār) des musulmans. Mais il est obligatoire pour 
l’armée de l’islam de marcher jusqu’aux frontières musulmanes 128. Allah le Très-Haut a choisi 
pour les musulmans, dans l’ensemble des choses, ce qu’il y a de bon ici-bas et dans l’au-delà.

La paix soit sur vous, la miséricorde d’Allah et Sa bénédiction.
Loué soit Allah l’Unique, que la prière d’Allah soit sur Muhammad Son serviteur et Son 

envoyé.
Loué soit Allah l’Unique, que Sa prière soit sur Muhammad Son serviteur, Son prophète, Son 

envoyé, Son bien-aimé, Son fidèle ami, et sur sa famille, l’ensemble de ses compagnons, ceux 
nombreux qui l’ont connu, qui sont entré à son service, jusqu’à ce que l’on hérite de la terre et de 
tous ceux qu’il y a sur elle, car il est le meilleur des héritiers 129. »

	 Le djihad selon Ibn Taymiyya

Contrairement à l’opinion commune, il n’existe pas de théorie unitaire du djihad130. Comme 
les trois fatāwā anti-Mongols, la risāla « au sultan al-Nāṣir à propos des Tatār-s » est d’abord 
destinée à encourager les auditeurs et lecteurs, à entamer un djihad « de sa personne et de ses 
biens 131 ». Elle alimente la propagande anti-mongole des Mamelouks, et apparaît en cela proche 
du discours officiel délivré par le pouvoir du Caire, tel qu’il est par exemple reflété dans la lettre 
réponse du sultan al-Nāṣir à Ġāzān, qui est datée de 701/1302. En outre, elle s’inscrit dans un 
ensemble de textes, fatāwā, missives diverses, extraits de traités, qui éclairent les fondements 
de la vision du djihad d’Ibn Taymiyya 132. 

127.  Cf. Coran, xxv, 17.
128.  Dans la troisième fatwa anti-Mongols, il est question même de pénétrer en territoire mongol : « Les 
musulmans doivent aller trouver les Tatār-s dans leur pays pour les combattre, jusqu’à ce que la religion entière 
soit celle d’Allah et que ces Tatār-s ne combattent plus contre la religion de l’islam », p. 551, lignes 9-11.
129.  Cf. Coran, xix, 40, et xxi, 89.
130.  Urvoy, « Sur l’évolution de la notion de ǧihād dans l’Espagne musulmane », p. 344-351 ; Khadduri, War 
and Peace, p. 55 ; Landau-Tasseron, « Jihād », EQ, iii, p. 35-43.
131.  L’ auteur répond en cela aux questions qui lui sont posées et qui se posent alors fréquemment à Damas, et en 
Syrie. Cf. Ibn Kaṯīr : «Les gens se demandèrent comment et sous quel rapport on pouvait combattre ces Tatār-s, 
alors qu’ils sont, extérieurement, musulmans, et ne sont pas des rebelles (buġāt) à l’autorité de l’imam, n’ayant 
jamais reconnu son autorité, au contraire de ceux-ci. Le shaykh Taqī ad-Dīn [Ibn Taymiyya] répondit : «Ceux-ci 
sont du genre des Kharidjites qui se sont révoltés contre ʿ Alī et Muʿāwiya»[...]. » (Bidāya, xiv, p. 23-24).
132.  Quelques références données par Rafīq al-ʿAǧam, Mawsūʿāt muṣṭaliḥāt Ibn Taymiyya, p. 167-169.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …54

	 Djihad, Dār al-islām et statut des Tatār-s

	 Le statut canonique des envahisseurs
Si l’œuvre d’Ibn Taymiyya est traversée par la question du djihad et lui est indissolublement 

liée, il n’en est pas un théoricien novateur. Il n’en expose pas moins les raisons d’entamer un 
véritable « djihad sur le chemin d’Allah 133 » contre les Tatār-s. Des quatre types de guerres caté-
gorisées par Ibn Ḫaldūn 134, c’est dans le cadre de la troisième – qui fait du djihad une obligation 
divine tournée contre les infidèles – que s’inscrit la lutte contre les Mongols. À charge donc, 
pour Ibn Taymiyya, de prouver l’infidélité des Mongols, alors même qu’ils se sont convertis à 
l’islam. Pour ce faire, il rappelle qu’ils n’hésitent pas à accueillir ceux qu’il considère comme les 
pires musulmans : les falāsifa, les déviationnistes et les corrompus, ainsi que des apostats et les 
chiites rafidites. Il dénombre aussi, dans leurs rangs, des polythéistes, des gens du Livre (juifs, 
chrétiens, zoroastriens) et un certain nombre de sectateurs hérétiques (ǧahmiya, ittiḥādiyya, 
qādariyya, bāṭiniyya). De fait, à plusieurs reprises, dans la lettre, Ibn Taymiyya passe en revue 
les groupes vilipendés par les chantres des écoles dominantes du sunnisme. 

À ses yeux, les Mongols ont fait étalage de leur mécréance en pratiquant une sorte de syn-
crétisme religieux qui caractérise l’idéologie gengiskhanide. Selon lui, le Yāsā (Loi mongole) 
impose la tolérance complète de toutes les confessions et est en ce sens blâmable au plus haut 
point 135. Hypocrisie, à ses yeux, des Mongols, qui se rapprochent de toutes les religions sans 
adhérer à une seule. Menace, surtout, pour l’islam, dont la survie est en cause : victorieux et 
maîtres du sultanat, l’ennemi infidèle n’hésitera pas, considère-t-il, à y mettre fin. 

Comment en douter, alors que les Mongols pratiquent un islam déviant, et qu’ils multiplient 
les exactions, en Syrie ? Se dire musulman, affirmer suivre la voie de l’orthodoxie et même 
accuser les musulmans vivant sous le joug mamelouk de pratiques douteuses 136 ne signifie 
rien : les Tatār-s n’abandonnent-ils pas eux-mêmes les lois les plus importantes de l’islam 137? 
Ne pillent-ils et ne massacrent-ils pas à l’envi, versant le sang inviolable des musulmans 138? 
Ne font-ils pas preuve à l’excès, pendant les batailles, d’un cynisme et d’une violence à toute 
épreuve – plaçant, par exemple, des captifs musulmans au devant de l’armée, les transformant 
ainsi en boucliers humains, les obligeant même à combattre sous peine d’être tués 139 ? Sans 
doute aucun, il faut mener un djihad plein et total contre de tels hommes. Dans ce cadre, Ibn 
Taymiyya multiplie les analogies avec des luttes menées dans le passé contre des infidèles. Se 

133.  Expression qui équivaut certainement chez Ibn Taymiyya à « lutte contre les infidèles » : Landau-Tasseron, 
in EQ, iii, p. 38.
134.  Ta’rīḫ, i, p. 334. Voir aussi Khadduri, War and Peace, p. 70 ; Bonner, Djihad, p. 6.
135.  Fatwa I, p. 505, l. 6-8. Voir Aigle, « Loi mongole », p. 989.
136.  C’est l’un des thèmes abordés dans le firman de Ġāzān de janvier 1300.
137.  Fatwa I, p. 503 : toute communauté qui s’abstient des principales lois de l’islam doit être combattue ; 
selon Ibn Taymiyya, cela est rendu obligatoire par le consensus des musulmans (p. 506).
138.  Fatwa I, p. 505.
139.  Il s’agit d’un thème majeur de la Fatwa 3 (p. 546-547). Ibn Taymiyya impose le djihad contre les 
armées mongoles, même constituées de captifs musulmans, ces derniers devant préférer la mort plutôt que 
l’humiliation de combattre au sein de troupes de mécréants (cf. p. 552).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 55

voulant simple et percutant, il use de référents dont il sait qu’ils sont connus d’un large public. 
À bien des égards, il est proche du registre du sermonnaire, dont on sait par ailleurs qu’il le 
maîtrisait.

	 Le djihad
 Conception du djihad• 

À vrai dire, mener un tel combat ne va pas de soi : les Mongols se sont convertis à l’islam 
– or le djihad vise l’infidèle 140. La notion de djihad, complexe, recouvre plusieurs sortes de 
combats 141. Pour Ibn Taymiyya, elle peut renvoyer à une lutte sans merci contre les infidèles, 
mais également contre tous les ennemis intérieurs (chiites, innovateurs) qui mettent en péril 
la communauté musulmane. Il se réfère au Coran pour justifier toute la valeur du djihad 142 : 

« Dieu a en effet répété cette obligation et a glorifié le djihad dans la plupart des sourates médi-
noises ; il a flétri ceux qui négligeaient de le faire, les a traités d’hypocrites et de lâches 143. »

Le chapitre consacré au djihad, dans la Siyāsa šar iʿyya est particulièrement parlant. Le djihad 
équivaut, selon lui, à certains piliers de l’islam, qu’il peut même supplanter en importance 144. 
Cependant, pas plus que ses prédécesseurs, il n’en fait un pilier de l’islam 145 : 

« Le djihad est la meilleure des formes du service volontaire que l’homme consacre à Dieu. Les 
docteurs s’accordent à le proclamer supérieur au pèlerinage et à la ʿumra, ainsi qu’à la prière et 
au jeûne surérogatoires comme le montrent le Livre et la Sunna. Le Prophète a dit : « La tête de 
toutes choses, c’est l’islam ; son pilier, c’est la prière ; son sommet, c’est le djihad » 146. »

Ibn Taymiyya fait de la prière la pratique fondamentale de l’islam ; elle suit, en degré 
d’importance, les deux šahāda-s 147. Le djihad ne la supplante pas, même si elle constitue une 
forme de dévouement d’exception 148 :

« [Le djihad] présente une utilité d’ordre général, pour celui qui l’accomplit comme pour les autres, 
aussi bien du point de vue spirituel que temporel. Il implique toutes les autres formes du service 

140.  Morabia, Ǧihad, p. 255 sur la définition du djihad.
141.  Mawardī/Fagnan, Les statuts gouvernementaux, p. 109.
142.  Coran, ii, 212-213 notamment.
143.  Ibn Taymiyya/Laoust, Traité de droit public, p. 123.
144.  Peters, Djihad in Classical and Medieval Islam, p. 43-54 (trad. des quelques pages sur le djihad de la 
Siyāsa ; il souligne qu’Ibn Taymiyya insiste plus sur le point de vue religieux que strictement légal).
145.  Khadduri, War and Peace, p. 60.
146.  Laoust, Traité, p. 125-126. 
147.  Ibn Abī Zayd rappelle qu’après la prière, le djihad est, avec la foi en Allah, le meilleur acte possible : 
K. al-Ǧihād, p. 1 et 3.
148.  Ibn Qudāma en fait quant à lui la meilleure des œuvres surérogatoires : Laoust, Le précis de droit d’Ibn 
Qudāma, p. 271. Alfred Morabia rappelle cependant le peu d’intérêt d’Ibn Qudāma quant à la théorisation 
du djihad : « Ibn Taymiyya, dernier grand théoricien du ǧihâd médiéval », p. 89. Tout cela tempère quelque 
peu l’affirmation d’H. Laoust : « Toute la doctrine d’Ibn Taymiyya est une longue et constante apologie du 
djihad » (Essai, p. 361).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …56

de Dieu, tant intérieures qu’extérieures. Il suppose l’amour de Dieu, la sincérité, la confiance en 
Dieu, une abnégation totale, une volonté de résignation et d’ascétisme, la mention du nom de Dieu, 
et bien d’autres œuvres encore que nulle autre forme du culte ne saurait impliquer 149. »

Priorité pour tous les musulmans, le djihad procure des récompenses célestes qu’Ibn 
Taymiyya rappelle fréquemment. De même qu’al-Sulamī (m. 1106) et al-Māwardī (m. 1058), 
il promet au muǧāhid un butin en cas de survie, le martyre en cas de décès ; en outre, il est 
épargné de l’épreuve de la tombe 150. De fait, Ibn Taymiyya diffère peu de ses devanciers en 
matière de djihad – si ce n’est qu’il le replace au centre de la religion. En cela même, il s’inscrit 
dans une continuité 151. Avant lui, Ibn Ḥazm (m. 1064) comme al-Sulamī avaient déjà tenté 
(sans grand succès) de secouer un monde musulman que l’un considérait comme décadent, 
l’autre menacé dans ses fondements par l’invasion croisée 152. Plus tardif, Ibn Qudāma, qui 
avait lui-même pratiqué le djihad à Ḥaṭṭīn et à Jérusalem (1187), faisait primer le djihad contre 
les infidèles sur toute autre forme de combat 153. Ibn Taymiyya fait quant à lui l’apologie du 
djihad contre les ennemis intérieurs et extérieurs, et délaisse le djihad interne, qui peut se faire 
par la prédication 154. Il met l’accent, comme Ibn Ḥazm et al-Sulamī d’ailleurs, sur l’absolue 
nécessité de ne pas laisser l’umma aux mains des apostats, des innovateurs et autres hérétiques, 
chantres d’une désunion affaiblissant l’islam et en faisant dès lors une proie facile pour ses 
ennemis extérieurs 155. Le danger n’en est que plus grand lorsque l’ennemi, tel Ġāzān, se pro-
clame lui-même unificateur et restaurateur de l’orthodoxie musulmane. Le savant hanbalite 
est conscient du danger ; il ne doute pas des mauvaises intentions des Mongols qui :

« … reprochent aux musulmans de Damas d’être impliqués dans des actes de révolte et d’injus-
tice alors qu’eux mêmes y sont infiniment plus impliqués qu’eux 156. »

 L’ indispensable réarmement moral • 
D’autres points communs avec ses devanciers peuvent être soulignés. De même qu’al-Sulamī 

et Ibn Ḥazm, qui reprochaient ouvertement aux musulmans – et plus particulièrement aux 
souverains – leur relâchement et leur inertie, il exhorte ses contemporains à participer du 

149.  Laoust, Traité, p. 127.
150.  Morabia, Gihad, p. 253.
151.  Non sans considérer les Aḥkām al-sulṭāniyya d’al-Māwardī comme de simples « élucubrations théoriques » 
(Laoust, Essai, p. 104).
152.  Kitāb al-ǧihād d’al-Sulamī, rédigé en 1105 : cf. éd. récente (2007) de Zakkār, dans Arbaʿa kutub fī l-ǧihād 
min ʿaṣr al-ḥurūb al-ṣalībiyya. Voir Christie, « Motivating Listeners », p. 1-14 ; id., « Jerusalem in the Kitab 
al-Djihad », p. 209-21 ; id. et Gerish, « Parallel Preachings », p. 139-48 ; Zouache, Armées et combats, p. 726 ; 
Arnaldez, « Le Ǧihad selon Ibn Hazm de Cordoue », p. 446.
153.  Ibn Qudāma/Laoust, Précis de droit, p. 270-281.
154.  Morabia, Ǧihad, p. 294. Ibn Taymiyya ne distingue pas djihad majeur et djihad mineur. Selon lui, un 
djihad « majeur » consacré à la lutte contre les passions de l’âme n’a pas lieu d’être. Cf. Morabia, « Ibn Taymiyya 
dernier grand théoricien », p. 96.
155.  Arnaldez, ibid., p. 447.
156.  Ibn Kaṯīr, Bidāya, XIV, p. 24 ; Pouzet, Damas au viie-xiiie siècle, p. 299.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 57

réarmement moral indispensable à la résistance. Il vise prioritairement le sultan al-Nāṣir, 
qui doit prendre exemple sur Nūr al-dīn ou Saladin, dont il fait au contraire l’éloge 157. Là 
encore, Ibn Taymiyya n’est guère original : au xiie siècle, une propagande anti-franque s’était 
progressivement mise en place, en Syrie, sous l’égide des détenteurs du pouvoir et avec une 
participation active d’hommes de mosquée – notamment des hanbalites 158. L’ activité pré-
dicatrice d’Ibn Qudāma (m. 620/1223), pendant le règne de Saladin, est bien connue. Il lit 
publiquement l’Ibāna d’Ibn Baṭṭa (m. 887/997), ʿaqīda majeure de l’école hanbalite, lorsque 
Saladin entreprend la reconquête de Jérusalem 159. Ibn Taymiyya perpétue donc une tradition 
lorsqu’il s’implique dans la résistance aux Mongols 160.

Que ces derniers soient musulmans ne l’empêche pas de prêcher le djihad contre eux 161. De 
même qu’al-Sulamī 162, il insiste sur la primauté absolue du djihad interne, condition sine qua 
non d’un réarmement moral donnant la force de faire face aux agressions extérieures 163. On 
voit à quel point les deux djihad sont liés : la lutte contre les déviationnistes, les innovateurs 
(mubtadiʿūn) et autres hérétiques musulmans va de pair avec celle contre les non musulmans. 
Ibn Taymiyya parvient ainsi à justifier son appel au djihad contre les Mongols. 

A priori quelque peu risquée, la comparaison avec les invasions croisées (du xiie siècle) et 
mongole de 1260, alors que ces derniers n’étaient pas musulmans, lui procure un argument 
supplémentaire. Rien ne diffère en 1300, affirme-t-il avec force : il s’agit de la même guerre, la 
même guerre décisive contre tous ceux qu’il considère comme des kuffār 164.

157.  Sivan, « La genèse de la contre-croisade », p. 201 ; Ibn Taymiyya, Tafsīr, i, p. 288 : « Les chrétiens 
pénétrèrent sans relâche en Syrie et dans la Djézireh […] s’emparèrent de Jérusalem […] et menacèrent Damas 
[…] jusqu’à l’arrivée de Nūr al-dīn le martyr, qui redressa ce qui pouvait l’être des règles de l’islam et en porta 
manifestation par le djihad […]. » Cf. aussi plus largement Tafsīr, i, p. 288-290, l’assimilation des Tatār-s aux 
Francs : ils sont marqués par des « innovations, l’hérésie et la débauche, qui en font des infidèles ».
158.  Morabia, « Ibn Taymiyya, dernier grand théoricien », p. 86 ; Sivan, L’ islam et la croisade, p. 93 ; Zouache, 
Armées et combats, p. 749 et suivantes (sur la stratégie militaire de Nūr al-dīn) ; Mouton, Damas, p. 59 (rôle 
premier des « hommes de mosquée » dans la lutte contre les Francs).
159.  Hillenbrand, Crusades, p. 179. Cf. aussi Bonner, « Early Developpement of Djihad », p. 5-31. 
160.  Hillenbrand, op. cit., p. 242-43.
161.  Les Mongols étant musulmans, Ibn Taymiyya parle de fitna, guerre entre musulmans (voir, supra, le 
texte arabe et la traduction). Or dans les fatāwā, il décrit les Mongols comme des infidèles. Doit-on y voir 
une contradiction ? Il faut plutôt penser à une analogie entre la lutte de ʿAlī contre les Kharijites et celle des 
Mamelouks contre les Tatār-s, en 1300-1301 : si les Mongols sont musulmans, ils sont de piètres pratiquants. Il 
faut les appeler à s’amender, puis les combattre s’ils ne répondent pas ; s’ils sont infidèles, il n’y a aucun doute sur 
le combat contre eux. 
162.  Cf. Sulāmī/Sivan, p. 212.
163.  Rappelons qu’al-Ġazālī fait du djihad interne contre les ennemis intérieurs qui dévient de l’orthodoxie, 
hérétiques mystiques ou ismaéliens, la lutte principale, le djihad contre l’infidèle passant au second plan. Voir 
Morabia, Ǧihad, p. 191.
164.  En désignant les Mongols comme infidèles, il fait de leur territoire un dār al-ḥarb, et les biens que les 
musulmans pourraient en rapporter seraient considérés comme fay’, biens communautaires. Ibn Taymiyya 
consacre un passage de sa deuxième fatwa anti-Mongols à ce sujet, p. 515 et p. 516.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …58

 Restaurer l’unité des forces islamiques• 
Ibn Taymiyya ne s’en tient pas là. Il appelle de ses vœux une union de tous les musulmans, 

du Yémen au Maghreb (mais prioritairement de l’Égypte à la Djézireh), une fois leur réar-
mement moral réalisé. Djihad défensif que celui mené contre les envahisseurs tatār-s ; devoir 
personnel ( farḍ ʿ ayn) donc, s’imposant à chaque musulman 165, et non pas devoir collectif ( farḍ 
kifāya) comme lorsqu’il s’agit d’un djihad offensif, quelques muǧāhidūn pouvant alors représenter 
l’ensemble des musulmans 166. Et Ibn Taymiyya de s’appuyer sur l’exemple de ʿUṯmān lors de 
l’expédition de Tabouk 167. Au final, d’après cette « risāla à propos des Tatār-s » le djihad est un 
combat armé (qitāl) mené contre des infidèles (plus qu’un « effort intérieur »), si possible une 
fois par an au moins, dans le cadre d’un devoir communautaire s’il s’agit d’une offensive sur 
les frontières qui l’exigent 168. Mais s’agissant d’un djihad défensif dans le cas de la résistance 
aux Mongols, il concerne chacun à la mesure de ses capacités physiques et financières.

L’ idéologie d’Ibn Taymiyya reste donc proche de celles d’auteurs antérieurs, notamment Ibn 
Ḥazm 169 et al-Sulamī, dont il a déjà été question. Lui également proclame la nécessité d’une 
convergence entre les deux formes du djihad : matériel et spirituel puis militaire et doctrinal. 
Cependant, lui (au contraire d’al-Sulamī, par exemple) peut faire figure de « propagandiste 
officiel du régime ». Il est vrai que l’idée de djihad connaît un brusque renouveau, sous les 
Mamelouks, après avoir été quelque peu mise en veille pendant près d’un siècle et demi170. Les 
Mongols et leurs alliés arméniens de Cilicie constituent des cibles de choix, plus sans doute que 
les Francs, qui ne les menacent plus guère bien avant même la chute d’Acre, en 1291171. Ces deux 
djihads deviennent essentiels après 1291 et la chute d’Acre ; Ibn Taymiyya, qui veut imposer 
par la force les  « emblèmes de l’islam 172 », y livre toute la valeur de ses convictions173. 

165.  Comparer avec Ibn Qudāma (Laoust, Précis de droit, p. 291) et al-Qudūrī (Bercher, « Le livre de 
la guerre sainte d’al-Quduri », p. 123). Le djihad revêt un caractère « sacré » lorsqu’il s’agit de repousser 
l’ennemi. Comparer à Thucydide à propos des Thébains attaquant Athènes (Guerre du Péloponnèse, i, p. 211). 
Cf. Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée religieuse, p. 30-38 ; Benveniste, Vocabulaire des institutions 
indo-européennes, ii, p. 198-202.
166.  Laoust, Le traité de droit public, p. 133 (« Tout musulman, qu’il soit riche ou pauvre, qu’il combatte à 
pied ou à cheval, devra donc combattre de sa personne et de ses biens, et dans les limites de ses moyens ») 
et p. 134.
167.  Voir, supra, texte arabe et traduction ; éd. p. 13-14.
168.  Cf. Ibn Abī Zayd/Bredow, p. 8-9 : le djihad est un farḍ qui incombe à l’ensemble de la communauté.
169.  Voir Morabia, Gihad, p. 190.
170.  Sivan, L’ islam et la croisade, p. 165 ; Hillenbrand, Crusades, p. 243.
171.  Sivan, op. cit., p. 174.
172.  Laoust, Essai , p. 367.
173.  Ce qu’Alfred Morabia (Ǧihad, p. 334) décrivait comme le djihad interne, selon trois aspects, défensif-
coercitif, moral et spirituel, trouve un bel exemple chez Ibn Taymiyya.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 59

	 Des thèmes de propagande mamelouke

	 Les armées victorieuses de Syrie et d’Égypte
La théorie du djihad d’Ibn Taymiyya se base sur l’idée que seuls les musulmans de Syrie 

et d’Égypte suivent la voie de l’orthodoxie. Cette idée, qui est également soutenue par le 
pouvoir mamelouk, en fait un relais de choix de la propagande du régime 174. Dans une fatwa, 
Ibn Taymiyya affirme ainsi :

« En plus de cela, Allah nous en garde, si les ennemis d’Allah et de son Envoyé qui se détournent, puis 

reviennent [sans cesse] à Allah et à son Envoyé, conquièrent la Syrie et l’Égypte en même temps, alors cela 

aboutira à la disparition de la religion de l’islam et de ses lois. Quant à la communauté de Syrie, d’Égypte 

et alentours, c’est elle qui aujourd’hui combat pour la religion de l’islam, et [les musulmans qui en font 

partie] sont parmi les gens étant le plus dans la vérité et qui entrent dans la communauté victorieuse que 

le Prophète – la bénédiction d’Allah soit sur lui et la paix – a mentionné par son propos dans le hadith 

authentique bien connu : « Un groupe de ma communauté ne cessera de combattre pour la vérité ; celui qui 

les contredit ne leur fera pas de tort, ni celui qui les rejette, jusqu’à ce que vienne l’Heure », et de l’opinion 

de Muslim : « Les gens de l’ouest combattent pour la vérité » 175. »

Selon le savant hanbalite, les « gens de l’ouest » évoqués par Muslim sont des Syriens et 
des Égyptiens :

« Le Prophète – la bénédiction d’Allah soit sur lui et le salut – a désigné par ces mots Médine, et ce que 

l’on entend par ouest, c’est ce qui se trouve à l’ouest de Médine, et l’est est ce qui se trouve à l’est de la ville ; 

certes, ce qui est à l’est ou à l’ouest est relatif ; chaque pays possède son est et son ouest. Pour cette raison, 

lorsqu’un homme marche vers Alexandrie depuis l’ouest, il dit : «je voyage vers l’est», alors que les habitants 

de Médine appellent les Syriens les «gens de l’ouest», et ils appellent les gens de Naǧd et de l’Irak les «gens 

de l’est» [...], [532] et pour cela Aḥmad b. Ḥanbal a dit : «les gens de l’ouest» sont les Syriens “c’est à dire qu’ils 

sont à l’ouest ”comme le Naǧd et lʿIrak sont à l’est, et tout ce qui est à l’est [du Šām], c’est l’Est ; et tout ce qui 

est à l’ouest du Šām, que ce soit l’Égypte ou autre, c’est l’Ouest. Dans les Ṣaḥīḥ-s, d’après Murāḏ b. Ǧabal, à 

propos de la communauté victorieuse : ce sont les Syriens. La Syrie est le début de ce qui est à l’ouest et elle en 

fait bien partie, comme l’Égypte, Kairouan, al-Andalus et d’autres lieux […]. Et celui qui suit la situation du 

monde aujourd’hui sait que cette communauté est la plus proche, de toutes les communautés, de la religion 

de l’islam : par le savoir, la pratique, et le djihad en direction de l’est et de l’ouest. Et les membres de cette 

communauté sont ceux qui combattent les gens atteints de grande maladie parmi les polythéistes et les Gens 

du Livre ; et leurs intentions, à l’égard des chrétiens, des polythéistes parmi les Turcs [Tatār-s], à l’égard des 

dualistes (zanādiq) hypocrites d’entre les Rafidites et les autres comme les Ismaʿ ilites et leurs semblables 

parmi les qarmates sont connues ; elles étaient connues avant comme elles le sont aujourd’hui 176. »

174.  Cf. Lettre-réponse d’al-Nāṣir à Ġāzān, dans laquelle le sultan mamelouk se représente à la tête de ses 
armées victorieuses comme le seul véritable défenseur de l’islam. Cette lettre est reproduite par Baybars 
al-Manṣūrī, Zubda, p. 356-361 ; Yūnīnī/Li Guo, i, p. 194-198 ; Maqrīzī/Quatremère, ii (2), p. 298-306.
175.  Fatwa 2, p. 531, lignes 3-12.
176.  Id., p. 531, lignes 13-18 et p. 532, lignes 1-6 puis 12-17. Voir également ce que rapporte Ibn Taymiyya, à 
peu de choses près, dans la fatwa 3, p. 552, lignes 9-18 et p. 553, lignes 1-2.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …60

Défenseurs de l’orthodoxie sunnite, les Syriens constituent donc les derniers défenseurs 
de l’islam. 

L’ une des qualités essentielles d’un musulman est donc sa capacité à participer à la défense 
de l’islam, et donc de pratiquer le djihad 177. Ibn Taymiyya lui-même met en pratique ses propres 
prescriptions, en participant à la bataille décisive de Šaqḥab, le 2 ramaḍān 702/20 avril 1303. À 
cette occasion, il délivre d’ailleurs une fatwa qui autorise et justifie l’exemption du jeûne rituel 
pour les combattants 178.

Il faut également garder en mémoire que la doctrine politique qu’Ibn Taymiyya met en 
avant, basée sur la force maîtresse supposée de l’Égypte et de la Syrie, fait avant tout écho 
à l’idéologie gengiskhanide, qui défend l’idée d’une domination du monde. Il en prend le 
contre-pied en illustrant sa risāla d’un passage supposé d’une Histoire des Mongols, dans lequel 
l’Égypte figurerait en vainqueur final, là où l’idéologie mongole montre clairement que la 
Syrie et l’Égypte ne sont que des étapes dans un projet de conquête global - depuis Hūlāgū, 
les Mongols visent successivement l’occupation de la Syrie, la soumission des Mamelouks et 
la conquête de l’Égypte 179.

	 Violences et non respect de la religion
Le second thème de propagande mamelouke, repris largement par Ibn Taymiyya, est la 

dénonciation des Tatār-s comme un peuple sans foi ni loi, dont les exactions sont sans limites. 
La prise de Bagdad, la destruction du quartier d’al-Sāliḥiyya à Damas (janvier 1300), ou la 
prise de Jérusalem, sont érigées en autant de catastrophes politique, religieuse ou militaire 180. 
Dans sa deuxième fatwa « anti-Mongols », rédigée vers 1312, Ibn Taymiyya revient avec une 
précision toute rhétorique sur les horreurs et les violences qu’ils ont commises ; ils auraient 
même fait 100 000 prisonniers 181 :

« On sait que ce peuple a traversé la Syrie pour la première fois en l’année 699. Ils ont donné 
aux gens l’amān et l’ont lu en chaire dans la mosquée de Damas. Malgré cela, ils ont fait prison-
niers des enfants de musulmans dont on dit qu’ils étaient cent mille voire au-delà. Ils sont allés 
à Jérusalem, au Ǧabal al-Sāliḥiyya, à Naplouse, Homs, Daraya et ailleurs, pour tuer et capturer 
un nombre [d’hommes] que seul Allah connaît – l’on cite même le nombre de cent mille mu-
sulmans. Ils ont commencé à vivre dans la débauche avec les meilleures femmes des musulmans, 
dans les mosquées et ailleurs, comme la mosquée al-Aqṣā ou celle des Omeyyades et d’autres. 
Ils ont rasé la grande mosquée qui se trouvait à al-ʿ Uqayba. Nous avons observé les armées des 

177.  Cf. Cook, Understanding Djihad, p. 65.
178.  Aigle, « Mongol Invasions », p. 105 ; Bori, « New Source », p. 343 ; Ibn Kaṯīr, Bidāya, XIV, p. 23-26 ; 
Baybars al-Manṣūrī, Zubda (Richards), p. 375-79 ; Ibn al-Dawādārī, Kanz, IX, p. 85-88.
179.  Cf. Amitaï, « Mongol Imperial Ideology », p. 57-72, ici p. 60, 68 et p. 69 : « For over 50 years there was 
a more-or-less constant motive behind Ilkhanid strategy towards Syria and the Mamluks. This was the 
continued belief in the Mongol Imperial mission […] » ; Aigle, « Inscriptions de Baybars », p. 58.
180.  Maqrīzī/Quatremère, ii (2), p. 159-160 et p. 299 ; Ibn Kaṯīr, Bidāya, xiv, p. 6-13 ; Fatwa I, p. 501-502.
181.  Fatwa 2, p. 520.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 61

Mongols et avons vu la multitude qui ne prie pas ; nous n’avons vu parmi eux ni muezzin, ni 
imam. Ils ont prit des biens appartenant aux musulmans et ont dévasté leur pays. »

De telles accusations – de même que celles de la risāla ici présentée – sont des poncifs qui 
étaient sans doute très en vogue au moment des invasions des années 1299-1300. Ainsi qu’on l’a 
dit, les Mongols apparaissent souvent comme un peuple aux mœurs (et au physique, même 182)  
incompatibles avec la šarīʿa.

	 Le cas de Mārdīn et de la Djézireh.
Mārdīn et la Djézireh sont emblématiques de la lutte que se livrent les deux puissances de 

la région. Mārdīn a été le prétexte premier de l’invasion mongole de 1299-1300, Ġāzān accusant 
les soldats mamelouks d’avoir pénétré le territoire de l’ilkhanat 183. Plus que dans ses trois 
fatāwā anti-Mongols 184, c’est dans la « risāla à propos des Mongols » qu’Ibn Taymiyya donne 
à Mārdīn et aux territoires qui l’entourent le poids décisif qui a très certainement été le sien, 
lieu-tampon et frontière dont les habitants sont susceptibles de passer d’un camp à l’autre, tant 
les nécessités de survie et le quotidien semblent primer, à le lire, sur les nécessités de la foi. 
Les cœurs peuvent pencher en faveur de l’ennemi, mais les territoires concernés sont comptés 
parmi les biens des musulmans. Cela rend d’autant plus évident à ses yeux l’obligation de 
combattre pour conserver ce qui appartient à l’ensemble des musulmans. Dans la risāla rédigée 
en janvier 1301, il rapporte même que les tribus du Diyār Rabīʿa soutiennent les Mamelouks. 
Pourtant, le sultan al-Nāṣir, dans sa réponse à Ġāzān datée de 1302, se désolidarise des actes 
dont le prince de Mārdīn et ses sujets se sont rendus coupables 185. Le statut de cette ville est 
d’autant plus problématique pour le sultanat mamelouk qu’elle accueille une forte population 
chrétienne, dans la mesure où elle est un centre de l’Église syriaque orthodoxe, et le siège du 
patriarcat depuis 1293 186.

	 Dār al-ḥarb, frontière de guerre et butin ( fay’)
La risāla ici traduite montre que le nord-est de la Syrie est considéré comme une frontière 

militaire – il le restera jusqu’aux années 1320 187. Ibn Taymiyya souhaite convaincre le sultan 
mamelouk de la nécessité de déplacer le champ de bataille de Syrie, à l’Euphrate, et même 
au-delà, en territoire ennemi 188. Sans doute se fait-il, en cela, le porte-parole des craintes de 

182.  Supra et éd. Munaǧǧid, p. 11. Voir Fatwa I, p. 506 ; Fatwa 3, p. 552 ; Aigle « Loi mongole vs loi islamique », 
p. 989-995 (liens entre Yāsā et šarīʿa) ; Morgan, « Great Yâsâ of Gengis Khân », p. 72 et76.
183.  Lettre de Ġāzān, in Maqrīzī/Quatremère, II (2), p. 295 ; Yūnīnī/Li Guo, I, p. 182. Cf. Aigle, « Mongol 
Invasions », p. 92.
184.  Voir Aigle, « Légitimité islamique », passim.
185.  Maqrīzī/Quatremère, II (2), p. 298-306 (ici p. 299) ; Yūnīnī/Li Guo, I, p. 194-98.
186.  Fiey, Chrétiens syriaques sous les Mongols, p. 82 ; id., Pour un Oriens Christianus Novus, p. 233-235.
187.  Amitaï considère que « seulement du fait des négociations, qui débutèrent vers 1320 et conduisirent 
trois ans plus tard à la signature d’un accord, nous pouvons parler de la fin d’une frontière de guerre et du 
début d’une ligne de paix » : « Northern Syria », p. 148.
188.  Risāla, l. 163-164 ; Fatwa 3, p. 551. Cf. Amitaï, « Mongol Raids », p. 247-48.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …62

Syriens fatigués de voir leurs terres envahies, occupées et ravagées. Le sultan se doit d’intervenir 
d’autant plus vite qu’elle compte nombre d’émirs fidèles au régime mamelouk, tels le gouverneur 
de la citadelle de Damas ou le nā’ib d’Alep Qarā-Sunqur al-Ǧukāndār (m. 727/1327) 189. 

Ibn Taymiyya réaffirme ici le rôle stratégique d’Alep, qui se situe au carrefour de l’ilkhanat, 
de la Petite Arménie et du sultanat mamelouk 190. Si ce n’était l’urgence de la situation, qui né-
cessite un djihad défensif, un djihad offensif s’imposerait même. Il l’appelle de ses vœux, le plus 
vite possible. Dans ce cadre, l’ilkhanat est défini en filigrane comme dār al-ḥarb – cette idée sera 
développée dans sa dernière fatwa anti-Mongols ( fatwa 2) par l’intermédiaire d’une comparaison 
avec les territoires pris aux Kharijites par ʿĀlī, devenus fay’ (bien commun pour tous les musulmans, 
qui revient au Trésor) 191. L’ exemple est réutilisé encore plus clairement dans la lettre au sultan à 
propos de l’expédition de Kasrawān, en 1305. Il conclut, alors, sur le statut des biens pris, qui sont, 
dans un cas comme dans l’autre, fay’ destiné au bayt al-māl 192. S’agissant d’infidélité manifeste 
aux lois de l’islam, le territoire mongol peut être considéré comme dār al-ḥarb et aucun musulman 
ne peut alors hésiter à prendre les armes contre les Tatār-s , même si parmi eux se trouvent des 
prisonniers musulmans contraints au combat contre leurs frères en religion 193.

	 Conclusion

Cette brève risāla participe d’une meilleure connaissance de la pensée théologique et 
politique d’Ibn Taymiyya, et apporte quelques éclairages sur son intervention dans les guerres 
contre les Mongols de même que sur ses relations avec les pouvoirs local et central. Nombre 
d’incertitudes demeurent néanmoins, notamment sur ses rencontres avec ceux qu’il appelle 
continuellement les Tatār-s. Incluse dans un petit corpus daté des années 1301-1303 avec les 
fatāwā 1 et 3, tout aussi brèves, elle permet quelques réflexions, sur l’auteur et ses relations 
avec le pouvoir local et central, sa pensée théologique et politique, mais aussi sur le vécu des 
populations de Syrie durant une décennie agitée sur les plans militaire et politique 194. Elle 
met en évidence les difficultés d’intégration des territoires du nord-est au sultanat mamelouk, 
à la fois du fait des incursions mongoles et des défections somme toute fréquentes d’émirs 
insatisfaits ou fuyant quelque danger consécutif aux luttes de pouvoir. 

La question majeure soulevée par Ibn Taymiyya reste, à travers la légitimation du djihad, 
celle de la définition du musulman fidèle et sincère, qui ne peut se contenter de la double pro-
fession de foi. Poussé par ses propres convictions, Ibn Taymiyya se retrouve plongé au cœur de 
la propagande mamelouke, à laquelle il participe en rendant illégitime tout autre pouvoir, en 

189.  Chapoutot-Remadi, « Mamlakat Ḥalab », p. 86.
190.  Risāla, l. 142 sq. M. Chapoutot-Remadi dénombre vingt-deux attaques mongoles contre Alep, entre 1260 
et 1315 (op. cit., p. 88).
191.  Fatwa 2, p. 515-516.
192.  Ibn Taymiyya, Maǧmū al-fatāwā, xxviii, p. 405 ; id., Kitāb al-ǧihād, ii, p. 55.
193.  Fatwa 2, p. 537-538 et Fatwa 3, p. 547.
194.  Jusqu’au sommet de l’État : Al-Nāṣir est détrôné au profit de Baybars al-Ǧašnikīr, et revient au pouvoir 
en 709/1310 : Levanoni, Turning Point, p. 28 et suivantes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 63

particulier mongol, car il est clair que ses écrits viennent en complément d’une activité plus 
intense et plus large (notamment de sermonnaire et de muǧāhid). Même un simple survol de la 
réponse d’al-Nāṣir à Ġāzān, texte qui émane donc du pouvoir du Caire et qui est un peu plus 
tardif que la « risāla à propos des mongols », montre bien des convergences. Si Ibn Taymiyya n’est 
pas l’objecteur de conscience reconnu du sultan, on peut du moins supposer que ses actes et ses 
idées ont rencontré un écho favorable dans sa cour, pour peu qu’ils soient utiles au pouvoir. Son 
œuvre ne semble donc pas pouvoir être réduite à une simple « constante apologie du djihad », non 
plus que ses actes perçus sous l’angle d’une simple ambition politique personnelle. 

	 Références bibliographiques

	 Sources

Baybars al-Manṣūrī, Zubdat al-fikra fī ta’rīḫ al-hiǧra, éd. 
Donald S. Richards, Orient-Institut der DMG 
Beirut, Das Arabische Buch, Berlin, 1998.

Al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 
2001.

Al-Ḏahabī, Ta’rīḫ al-islām, Dār al-kitāb al-ʿarabī, 53 vol., 
2e éd., Beyrouth, 1990.

— Nubḏa min sirāt šayḫ al-islām Taqī al-Dīn ibn 
Taymiyya, éd. et trad. Caterina Bori, « A New 
Source for the Biography of Ibn Taymiyya », 
BSOS, 67/3, 2004, p. 321-348.

Eddé, A.-M. Description de la Syrie du Nord de ʿIzz 
al-Dīn ibn Šaddād, Damas, 1984.

Ibn ʿAbd al-Hādī, al-ʿUqūd al-durriyya min manāqib 
šayḫ al-islām Aḥmad b. Taymiyya, éd. 
Muhammad Ḥamid al-Fiqī et Maḥmud Tawfiq, 
Maṭbaʿat ḥiǧāzī, Le Caire, 1356/1938.

Ibn Abī al-Faḍā’il, Histoire des sultans mamlouks, trad. 
Edgar Blochet, Patrologia Orientalis, tomes 
xii/3, 1919, p. 343-550 ; xiv/3, 1920, p. 373-672 
et xx/1, 1929, p. 1-270.

Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, Kitāb al-ǧihād min kitāb 
al-nawādir wa l-ziyādāt, éd. Mathias Von 
Bredow, Der heilige Krieg aus der Sicht der 
mālikitischen Rechtsschule, Orient-Institut der 
DMG, Steiner, Beyrouth, 1994.

Ibn al-ʿAmid, Al-Makīn ibn al-ʿAmid, Chronique des 
Ayyoubides (602-658 : 1205-6-1259-60), trad. A.-M. 
Eddé et F. Micheau, Paris, 1994.

Ibn ʿArabī, Al-Kawkab al-durrī fī manāqib Ḏī l-Nūn 
al-Miṣrī, trad. R. Deladrière, La vie merveilleuse 
de Dhû-l-Nûn l’Égyptien, Sindbad, Paris, 1988.

Ibn ʿ Asākir, Ta’riḫ Madīnat Dimašq, éd. S. D. 
al-Munaǧǧid, al-Maǧmāʿ al-ʿilmī al-ʿarabī, 

Damas, 1951 ; et éd. ʿ Umar Ġarāmat al-ʿAmrawī, 
Dār al-fikr, 78 vol., Beyrouth, 1995-2001.

Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil fī l-ta’rīḫ, 11 vol., Dār al-kutub 
al-ʿiIlmiyya, Beyrouth, 4e éd. 2003 (1987).

Ibn al-Dawādārī, Kanz al-durar wa ǧāmiʿ al-ġurar : 
al-durr al-fāḫir fī sīrat al-Malik al-Nāṣir, vol. ix, 
éd. Hans Robert Roemer, Die Chronik des Ibn 
al-Dawādārī, Sāmī al-Hanǧī, Le Caire, 1960.

Ibn Ḥajar, Al-Durar al-kāmina fī aʿyān al-mi’a al-ṯāmina, 
6 vol., Maǧlis dā’irat al-maʿārif al-ʿUṯmaniyya, 
Haydarabad, 1972-1976.

Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ, 8 vol., Dār al-fikr, Beyrouth, 
2000-2001.

Ibn al-ʿImad, Šaḏarat al-ḏahab fī aḫbār man ḏahab, 
5 vol., Le Caire, 1351 H.

Ibn Kaṯīr, Al-Bidāya wa l-nihāya, 14 vol., Maktabat 
al-maʿārif, Beyrouth, s.d.

Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, Asmā’ mu’allafāt šayḫ al-islām 
Ibn Taymiyya, éd. Ṣalāḥ al-dīn al-Munaǧǧid, 
Dār al-kitāb al-ǧadīd, Beyrouth, 1403/1983.

Ibn Raǧab, Ḏayl, ʿalā ṭabaqāt al-ḥanābila, éd. M. 
Ḥamid al-Fiqī, Le Caire, 1372/1953, 2 vol. Rééd. 
Dār al-Maʿrifa, Beyrouth, s.d., 4 t. : tomes 1-2, 
Tabaqāt d’Abū l-Husayn ; tomes 3-4, Ḏayl d’Ibn 
Rajab : même pagination que l’éd. al-Fiqī.

Ibn Šaddād, Ta’rīḫ al-Malik al-Ẓāhir, éd. Aḥmad 
Hutait, Steiner Verlag, 1983. 

Ibn al-Suqā’ī, Tālī kitāb wafāyāt al-aʿyān, édition et trad. 
Jacqueline Sublet, Damas, 1974.

Ibn Taġrībirdī, Manhal al-ṣāfī wa l-mustawfī baʿd 
al-wāfī, 7 vol., Le Caire, 1984-1994.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …64

Ibn Taymiyya, Maǧmūʿ al- fatāwā šayḫ al-Islām Aḥmad 
b. Taymiyya, 37 vol., édition ʿAbd al-Raḥmān 
b. Qāsim an-Naǧdī al-Ḥanbalī, Riyad et La 
Mecque, 1381-1386/1961-1967.

—, Maǧmūʿat al-rasā’il wa l-masā’il, 5 vol., éd. Rašīd 
Riḍā, al-Manār, Le Caire, 1923-1930, et rééd. 
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1992.

—, Maǧmūʿat al-rasā’il al-kubrā, 2 vol., Maktabat 
Muḥammad ʿAlī, Le Caire, 1972.

—, Al-Tafṣīr al-kabīr, 7 vol., Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 
Beyrouth, 1988.

—, Al-Risālat al-wāsiṭiyya [Épître aux gens de Wāsiṭ], 
trad. H. Laoust, La Profession de foi d’Ibn 
Taymiyya, Geuthner, Paris, 1983.

—, Kitāb minhāǧ al-sunna al-nabawiyya fī naqd kalām 
al-šīʿa wa l-qadariyya (avec en marge le Muwāfaqa 
sarīḥ al-maʿqūl li Ṣaḥīḥ al-manqūl), 4 tomes en 
2 vol., Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, s.d. 
(reproduction de l’éd. du Caire, 1322).

—, Al-Ǧawāb al- ṣaḥīḥ li man baddala dīn al-masīḥ, 
2 vol., Le Caire, 2003. 

—, « La fetwa d’Ibn Taymiyya sur les Nosairis. Publiée 
pour la première fois avec une traduction 
nouvelle », par St. Guyard, JA, série vi, 18, 
Paris, 1871, p.158-198.

Al-Maqrīzī, Kitāb al-sulūk fī maʿrifat duwal al-mulūk, 
édition M. Ziyāda, Le Caire, 1948, trad. 
française E. Quatremère, Histoire des sultans 
mamluks de l’ Égypte, 2 t. en 3 vol., B. Duprat, 
Paris, 1837-1845.

—, Al-Muqaffā al-Kabīr, 8 vol., Mh. al-Yaʿlawī, Dār 
al-Ġarb, Beyrouth, 1991.

Al-Māwardī, al-Aḥkām al-sulṭāniyya, Les statuts 
gouvernementaux ou règles de droit public et 
administratif, trad. et notes d’E. Fagnan, rééd. 
Paris, 1982.

Al-Ṣafadī, al-Wāfī bi l-wafayāt, vol. 10, éd. J. Sublet et A. 
Amara, Franz Steiner, Wiesbaden, 1980.

Al-Sulamī, éd. et trad. E. Sivan, « La genèse de la 
contre-croisade : un traité damasquin du début 
du xiie siècle », JA 254, 1966, p. 197-224 ; éd. 
Suhayl Zakkār, Arbaʿa kutub fī l-ǧihād min ʿaṣr 
al-ḥurūb al-ṣalībiyya, Damas, 2007.

Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ al-rusul wa l-mulūk, 11 vol., éd. M. 
Abū l-Faḍl Ibrāhīm, 2e éd. Le Caire, 1967.

Al-Wāqidī, Kitāb al-maġāzī, éd. M. Jones, 3 vol., Oxford 
University Press, Londres, et ʿĀlam al-kutub, 
Beyrouth, 1966.

Yaqūt, Muʿǧam al-buldān, Dār Ṣādir et Dār Beyrouth, 
1374/1955.

Yūnīnī, Ḏayl Mir’āt al-zamān, éd. et trad. Li Guo, Early 
Mamluk Syrian Historiography : al-Yunînî’s 
Dhayl Mir’ât al-Zamân, 2 vol., Brill, Leyde, 1998 
(vol. 1 : trad. et vol. 2 : texte arabe).

Histoire secrète des Mongols : Even, M.-D. et Pop, R., 
Histoire secrète des Mongols : chronique du xiiie 
siècle, Unesco, Paris, 1994 ; Pelliot, P., Histoire 
secrète des Mongols, restitution du texte Mongol et 
trad. des chapitres i à vi, A. Maisonneuve, Paris, 
1949.

Rašīd al-dīn al-Ṭabīb, Ǧamīʿ al-tawārīḫ, trad. É. 
Quatremère, Histoire des Mongols de la Perse, 
écrite en persan par Raschid Eldin, Paris, 1836 ; 
trad. W. M. Thackston, Harvard University, 
1998-1999.

Sempad, Chronique du royaume de Petite Arménie, in 
Recueil des historiens des croisades. Historiens 
arméniens I, Paris, 1869, p. 610-653.

Thucydide, Guerre du Péloponnèse, vol. i, trad. Voilquin, 
Garnier-Flammarion, Paris, 1966.

	 Études

Aigle, Denise, « Les inscriptions de Baybars dans le 
Bilād al-Šām. Une expression de la légitimité du 
pouvoir », StudIsl, 97, 2003, p. 57-85.

—, « La légitimité islamique des invasions de la Syrie 
par Ghazan Khan (699-700/1300-1302)», 
Eurasian Studies, V/1-2, 2006, p. 5-29.

—, « The Letters of Eljigidei, Hülegü and Abaqa : Mongol 
Overtures or Christian Ventriloquism ? », Inner 
Asia, 7/2, 2005, p. 143-162.

—, « Loi mongole vs loi islamique. Entre mythe et 
réalité », Annales. HSS, 5/6, 2004, p. 971-996.

—, « The Mongol Invasions of Bilad al-Sham by Ghazan 
Khan and Ibn Taymiyya’s Three ‘Anti-Mongol’ 
Fatwas », MSRev, II/2, 2007, p. 89-120.

—, L’ Iran face à la domination mongole, études réunies 
et présentées par D. Aigle, Ifri, Paris-Téhéran, 
1997.

Al-ʿAǧam, Rafīq, Mawsūʿat muṣṭaliḥāt Ibn Taymiyya, 
« Silsilat mawsūʿāt mustalihāt aʿlām al-Fikr 
al-ʿArabī wa l-Islāmī, no 7 », Maktabat Lubnān 
Nāširūn, Beyrouth, 2003.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 65

Amitaï-Preiss, Reuven, « Ghazan, Islam and Mongol 
Tradition : a View from the Mamlūk 
Sultanate », BSOS, 59/1, 1996, p. 1-10. 
(cf. Mongols in the Islamic Lands, vi).

—, « Mongol Imperial Ideology and the Ilkhanid War 
against the Mamluks », dans Reuven Amitaï et 
David Morgan (éd.), The Mongol Empire and its 
Legacy, Brill, Leyde, 1999, p. 57-72. (cf. Mongols 
in the Islamic Lands, xii).

—, « The Mongol Occupation of Damascus in 1300 : A 
Study of Mamluk Loyalties », dans M. Winter 
et A. Levanoni (éd.), The Mamluks in Egyptian 
and Syrian Politics and Society, Brill, Leyde, 
2004, p. 21-41.

—, « Mongol Raids into Palestine (AD 1260 and 1300) », 
JRAS, 1987, p. 236-255.

—, « Northern Syria between the Mongols and 
Mamluks : Political Boundary, Military Frontier, 
and Ethnic Affinities », dans D. Power et N. 
Standen (éd.), Frontiers in Question : Eurasain 
Borderlands, 700-1700, MacMillan Press, 
Basingstoke, 1999, p. 128-152 (Mongols in the 
Islamic Lands, xiv).

—, « The Resolution of the Mongol-Mamluk War », 
dans R. Amitaï et M. Biran (éd.), Mongols, 
Turks and Others. Eurasian Nomads and the 
Sedentary World, Brill, Leyde, 2005, p. 359-390 
(Mongols in the Islamic Lands, xvi).

—, « Whither the Ilkhanid Army ? Ghazan’s First 
Campain into Syria (1299-1300) », dans N. Di 
Cosmo (éd.), Warfare in Inner Asian History 
(500-1800), Brill, Leyde, 2002, p. 221-264 
(Mongols in the Islamic Lands, xv).

—, Mongols and Mamluks. The Mamluk - Ilkhānid War 
1260-1281, Cambridge University Press, 1995.

—, The Mongols in the Islamic Lands. Studies in the History 
of the Ilkhanate, Aldershot, Ashgate, 2007. 

Arnaldez, Roger, « Le ǧihād selon Ibn Ḥazm de 
Cordoue », Études d’orientalisme dédiées à la 
mémoire de Lévi-Provençal, vol. 2, Paris, 1962, 
p. 445-459.

Benveniste, Emile, Le vocabulaire des institutions indo-
européennes, tome 2 : Pouvoir, droit, religion, 
Éditions de Minuit, Paris, 1969.

Bercher, Léon, « Le livre de la guerre sainte d’Al-
Quduri », Revue tunisienne de droit, ii, Tunis, 
1954, p. 123-149.

Blachère, Régis, Le problème de Mahomet, essai de 
biographie critique du fondateur de l’islam, Paris, 
PUF, 1952.

Bleuchot, Hervé, Droit musulman. Essai d’approche 
anthropologique, 2 tomes, Presses universitaires 
d’Aix-Marseille, 2000 (t. 1) et 2002 (t. 2).

Blochet, Edgar, Introduction à l’histoire des Mongols de 
Fadl Allah Rashid Ed-Din, Brill, Leyde, 1910.

Bonner, Michael, « Some Observations Concerning 
the Early Development of Jihad on the Arab-
Byzantine Frontier », StudIsl, 75, 1992, p. 5-31.

—, Jihad in Islamic History. Doctrines and Practice, 
Princeton University Press, Princeton, 2006.

Bori, Caterina, « A New Source for the Biography of 
Ibn Taymiyya », BSOS, 67/3, 2004, p. 321-348.

—, Ibn Taymiyya : una vita esemplare : analisi delle fonti 
classiche della sua biografia, Supplemento no 1 
alla Rivista degli studi orientali, 76, Pisa, Instituti 
editoriali e poligrafici internazionali, Rome, 2003.

Boyle, John Andrew, « Ghazan », Cambridge History of 
Iran, v, Cambridge, 1968, p. 379-397.

—, The History of the World-Conqueror by ʿAla-ad-Din 
ʿAta-Malik Juvaini, Harvard University Press, 2 
vol., 1958.

—, « The Death of the Last ʿAbbasid Caliph : a 
Contemporary Muslim Account », JSS, 6, 1961, 
p. 145-161.

Broadbridge, Anne F., Kingship and Ideology in the 
Islamic and Mongol Worlds, Cambridge 
University Press, New York, 2008.

Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen litteratur, 
Leyde, Brill, 1943-49 ; Suppléments, 1937-42.

Browne, Edward G., A History of Persian Literature 
under Tartar dominion (A.D. 1265-1502), 
rééd. Curzon Press, 1999 (1re éd. Cambridge 
Univesity Press, 1928).

Chapoutot-Remadi, Mounira, « Une Grande Crise à 
la fin du xiiie siècle en Égypte », JESHO, 26/3, 
1983, p. 217-245.

—, « Mamlakat Ḥalab, une vice-royauté des confins 
de l’Empire Mamlūk (648-784/1250-1382) », 
REMMM, 62, 1991-94, p. 81-91.

Christie, Niall, « Jerusalem in the Kitāb al-Jihād of ʿAlī 
b. Tahir al-Sulamī (d. 1106) », MedEnc, 13/2, 
2007, p. 209-221.

—, « Motivating Listeners in the Kitāb al-Jihād of ʿAli 
b. Tahir al-Sulami (d. 1106) », Crusades, 6, 2007, 
p. 1-14.

—, et Gerish, D., « Parallel Preachings : Urban II and 
al-Sulami », Al-Masaq : Islam and the Medieval 
Mediterranean, 15/2, 2003, p. 139-148.

Collectif, Encyclopédie de l’Islam, 2e édition, Brill, Leyde, 
1960-2005.

Cook, David, Understanding Jihad, University of 
California Press, Berkeley, 2005.

De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de l’islam. 
Entre écriture et histoire, Seuil, Paris, 2002.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …66

Fiey, Jean-Maurice, Chrétiens syriaques sous les Mongols 
(Il-Khanat de Perse, xiii e-xiv e siècles), CSCO, 
362, Peeters, 1975.

—, Pour un Oriens Christianus Novus : répertoire des 
diocèses syriaques orientaux et occidentaux, Franz 
Steiner, Berlin, 1993.

Gardet, Louis, Dieu et la destinée de l’Homme, Vrin, 
Paris, 1967.

Gil, Moshe, « The Medinan Opposition to the 
Prophet », JSAI, 10, 1987, p. 65-96.

Hawting, G.R., Muslims, Mongols and Crusaders, 
Curzon, Londres, 2005.

Hillenbrand, Carole, The Crusades. Islamic Perspectives, 
Edinburgh University Press, 1999.

Hiyari, M. A., « The Origins and Development of 
the Amīrate of the Arabs during the Seventh/
Thirteenth and Eighth/Fourteenth Centuries », 
BSOS, 38/3, 1975, p. 509-524.

Holt, P. M., The Memoirs of a Syrian Prince : Abū’l-Fidā’, 
Sultan of Hamāh (672-732/1273-1331), Steiner, 
Wiesbaden, 1983.

Hoover, Jon, Ibn Taymiyya’s Theodicy of Perpetual 
Optimism, Islamic Philosophy, Theology and 
Science, 73, Brill, Leyde, 2007.

Hoteit, Ahmad, « Les expéditions Mamloukes de 
Kasrawan : critique de la lettre d’Ibn Taymiyya 
au Sultan an-Nâsir bin Qalawun », Aram 
Periodical, 9, 1-2, 1997, p. 77-84.

Irwin, Robert, Middle East in the Middle Ages : the 
Early Mamluk Sultanate 1250-1382, Routledge, 
Londres, 1986.

Jackson, Peter, The Mongols and the West (1221-1410), 
Pearson Education, 2005.

Jackson, Sherman A., « Ibn Taymiyyah on Trial in 
Damascus », JSS, 39/1, 1994, p. 41-85.

Johansen, Baber, « A Perfect Law in an Imperfect 
Society. Ibn Taymiyya’s Concept of 

“Governance in the Name of the Sacred Law” », 
dans Peri Bearman, Wolfhart Heinrichs et 
Bernard G. Weiss (éd.), The Law Applied. 
Contextualizing the Islamic Shari‘a. A Volume in 
Honor of Frank E. Vogel, I.B. Tauris, Londres et 
New York, 2008, p. 259-294.

Khadduri, Majid, War and Peace in the Law of Islam, 
John Hopkins University Press, Baltimore/
Londres, 1955.

Kholeif, Fathalla, A Study on Fakhr al-Dīn al-Rāzī 
and his Controversies in Transoxiana, Dar 
el-Machreq, Beyrouth, 2e éd., 1984.

Kotwicz, Wladyslaw, « Les Mongols, promoteurs de 
l’idée de paix universelle au début du xiiie 
siècle », Rocznik Orientalisticzny, 16, 1950, 
p. 428-434.

Laoust, Henri, Essai sur les doctrines sociales et politiques 
de Taki-d-dīn Ahmad b. Taymiyya, canoniste 
hanbalite né à Ḥarrān en 661/1262, mort à 
Damas en 728/1328, Recherches d’archéologie, 
de philologie et d’histoire, t. x, Ifao, Le Caire, 
1939.

—, Les gouverneurs de Damas sous les Mamelouks et les 
premiers Ottomans (658-1156/1260-1744), Ifd, 
Damas, 1952, (d’après l’Histoire d’Ibn Tūlūn).

—, Le précis de droit d’Ibn Qudāma, Ifd, Beyrouth, 1950.
—, Les schismes dans l’islam, introduction à une étude de 

la religion musulmane, Payot, Paris, 1983.
—, Le traité de droit public d’Ibn Taymiyya, trad. annotée 

de la Siyāsa šaʿriyya, Ifd, Beyrouth, 1948.
—, « La biographie d’Ibn Taymiyya d’après Ibn Kathir », 

BEO, 1942-1943, p. 115-162.
—, « Le Hanbalisme sous les Mamlouks Bahrides (685-

784/1260-1382) », REI, 1960, p. 1-72.
—, « Quelques opinions sur la théodicée d’Ibn 

Taymiyya », Mélanges Maspéro, iii, 1937, 
p. 431-438.

—, « Le réformisme orthodoxe des salafiyya », REI, 1932, 
p. 175-224.

—, « Remarques sur les expéditions de Kasrawân sous 
les premiers Mamlouks », BMBeyr, 4, 1940, 
p. 93-115.

Levanoni, Amalia, A Turning Point in the Mamluk 
History : the Third Reign of Al-Nasir 
Muhammad Ibn Qalawun (1310-1341), Brill, 
Leyde, 1995.

Little, Donald P., « The Historical and 
Historiographical Significance of the Detention 
of Ibn Taymiyya », IJMES, 4, 1973, p. 311-327 
(repris dans History and Historiography of the 
Mamluks, Variorum, Londres, 1986).

McAuliffe, Jane Dammen (éd.), Encyclopaedia of the 
Qur’ān, 5 vol. + 1 index, Brill, Leyde, 2001-2006 
[EQ].

Melville, Charles, « Pādshāh-i Islām : The Conversion 
of Sultān Maḥmūd Ghāzān Khān », dans 
Ch. Melville (éd.), Pemproke Papers i. Persian 
and Islamic Studies in Honour of P.W. Avery, 
Cambridge, 1990, p. 159-177.

—, « The Itineraries of Sultan Öljeitü, 1304-16 », Iran, 28, 
1990, p. 55-70.

Meyvaert, Paul, « An Unknown Letter of Hulagu, 
Il-Khan of Persia, to King Louis IX of France », 
Viator, 11, 1980, p. 245-260.

Michot, Jean R. Yahya, Lettre à un roi croisé, al-Risālat 
al-Qubrusiyya, trad., introduction et notes, 
Bruylant-Academia, Louvain-la-Neuve, 1995.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons 67

—, Mardin. Hégire, fuite du péché et « demeure de 
l’islam », textes traduits de l’arabe, annotés et 
présentés en relation à certains textes modernes 
par Y. Michot, « Fetwas d’Ibn Taymiyya, iv », 
al-Bouraq, Beyrouth, 2004.

—, « Ibn Taymiyya on Astrology. Annotated 
Translation of Three Fatwas », JIS, II/2, 2000, 
p. 147-208.

—, « Rashîd al-Dîn et Ibn Taymiyya : regards croisés 
sur la royauté », dans B. Khorramshâhî et 
J. Jahânbakhsh, Mohaghegh Nâma. Collected 
Papers Presented to Professor Mehdi Mohaghegh 
on his 70th Birthday and in Appreciation of his 
50 Years Academic Activities, 2 t., Sinânegâr, 
Téhéran, 2001, t. 2, p. 111-137.

—, « Textes spirituels d’Ibn Taymiyya, xi : Mongols 
et Mamlûks : l’état du monde musulman vers 
709/1310 », Le musulman, 24, Paris, oct. 1994, 
p. 26-31 ; « Textes spirituels d’Ibn Taymiyya, 
XII : Mongols et Mamlûks : l’état du monde 
musulman vers 709/1310 (suite) », Le musulman, 
25, Paris, janv. 1995, p. 25-30 : « Textes spirituels 
d’Ibn Taymiyya, xiii : l’état du monde 
musulman vers 709/1310 (fin)», Le musulman, 
26, Paris, sept. 1995, p. 25-30. Ces articles de Y. 
Michot, et plusieurs autres, sont disponibles en 
ligne : http ://www.muslimphilosophy.com/it/
index.html

Montgomery-Watt, William, Mahomet, Payot, Paris, 
1989 (1re éd. 1958).

Morabia, Alfred, Le Ǧihād dans l’islam médiéval, Albin 
Michel, Paris, 1993.

—, « L’ Antéchrist (ad-Dajjâl) s’est-il manifesté du vivant 
de l’envoyé d’Allâh ? », JA, 267, no 1-2, 1979, 
p. 81-99.

—, « Ibn Taymiyya les juifs et la Tora », i, StudIsl, 49, 
1979, p. 91-122.

—, « Ibn Taymiyya, dernier grand théoricien du jihâd 
médiéval », BEO, 30, (Mélanges offerts à Henri 
Laoust), vol. 2, Damas, 1978, p. 85-100.

Morgan, David, The Mongols, Blackwell, Oxford, 1986 
(n. éd. 2007).

—, « The Great Yâsâ of Gengis Khân and Mongol Law in 
the Ilkhanate », BSOS, 49, 1986, p. 163-176.

Mostaert, Antoine et Cleaves, Francis Woodman, 
« Trois documents mongols des archives 
secrètes vaticanes », Harvard Journal of Asiatic 
Studies, 15, 3-4, 1952, p. 419-506.

Mouton, Jean-Michel, Damas et sa principauté sous les 
Saljoukides et les Bourides (468-549 / 1076-1154), 
Ifao, Le Caire, 1994.

Murad, Hasan Qasim, « Ibn Taymiyya on Trial : a 
Narrative Account of his Mihan », IslStud, 18, 
1979, p. 1-32.

Peters, Rudolph, Jihad in Classical and Modern Islam. 
Updated Edition with a Section on Jihad in 
the 21st Century, Markus Wiener Publishers, 
Princeton, 2005.

Pouzet, Louis, Damas au vii/xiii e siècle. Vie et 
structures religieuses dans une métropole islamique, 
Dār el-Machreq, Beyrouth, 1988

Raff, Thomas, Das Sendschreiben nach Zypern ar-Risâla 
al-Qubrusîya von Taqî ad-Dîn Ahmad Ibn 
Taymîya (661-728 A.H. = 1263-1328A.D.), 
Edition, Übersetzung und Kommentar, Bonn, 
1971.

—, Remarks on an Anti-Mongol Fatwâ by Ibn Taimiya, 
Leyde, 1973.

Richard, Jean, « La coopération militaire entre Francs 
et Mongols à l’épreuve : les campagnes de 
Ghazan en Syrie », dans E. Boikova et G. Stary 
(éd.), Florilegia Altaistica : Studies in Honor of 
Denis Sinor on the Occasion of his 90th Birthday, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2006, p. 119-128.

—, « Le début des relations entre la papauté et les 
Mongols de Perse », JA, 237, 1949, p. 291-97.

—, « D’Älǧigidaï à Gazan : la continuité d’une politique 
franque chez les Mongols d’Iran », dans Denise 
Aigle (éd.), L’ Iran face à la domination mongole, 
Téhéran, 1997, p. 57-69.

—, « Chrétiens et Mongols au concile : la papauté et 
les Mongols de Perse dans la seconde moitié 
du xiiie siècle », dans Jean Richard, Croisés, 
missionnaires et voyageurs, XV.

—, Croisés, missionnaires et voyageurs. Les perspectives 
orientales du monde latin médiéval, Variorum 
Reprints, Londres, 1983.

Roux, J.-P., Histoire de l’Empire mongol, Fayard, Paris, 
1993.

Rudhardt, Jean, Notions fondamentales de la pensée 
religieuse et actes constitutifs du culte dans la 
Grèce classique, Picard, Paris, 2e éd., 1992.

Salibi, K.S., « The Maronites of Lebanon under 
Frankish and Mamluk Rule », Arabica, 4, 1957, 
p. 288-303.

Sesen, Ramadan, Nawādir al-Maḫṭūṭāt al-ʿarabiyya 
fī maktabat Turkiyya, 3 vol., Dār al-Kitāb 
al-Ǧadīd, Beyrouth, 1975, 1980 et 1982.

—, et Izki, Cevad, Akpinar, Cemil (éd.), Fihris Maḫṭūṭāt 
maktabat Kūprīlī, Research Center for Islamic 
History, Art and Culture, Istanbul, 1986, 3 vol.

Schein, Sylvia, « Gesta Dei per Mongolos 1300. The 
Genesis of a Non-Event », EHR, 94/373, 1979, 
p. 805-819.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …68

Sivan, Emmanuel, L’ islam et la croisade. Idéologie et 
propagande dans les réactions musulmanes aux 
croisades, Adrien Maisonneuve, Paris, 1968.

—, Radical Islam : Medieval Theology and Modern 
Politics, Yale University Press, 1990.

Somogyi, Joseph, « Adh-Dhahabī’s Record of the 
Destruction of Damascus in 699-700/1299-
1301 », dans Samuel Lowinger et Joseph 
Somogyi (éd.), Ignace Goldziher Memorial 
Volume, I, Budapest, 1948, p. 353-386.

Spuler, Bertold, History of the Mongols. Based on 
Eastern and Western Accounts of the Thirteenth 
and Fourteenth Centuries, University of 
California Press, Berkeley et Los Angeles, 1972.

Stewart, Angus Donal, The Armenian Kingdom and the 
Mamluks. War and Diplomacy during the Reigns 
of Hetʿum ii(1289-1307), Brill, Leyde, 2001.

—, « The Assassination of King Het‘um II : The 
Conversion of the Ilkhans and the Armenians », 
JRAS, 15/1, 2005, p. 45-61.

Talbi, Alaa, « Un exemple de «diplomatie en temps 
de guerre» entre les Mongols de Perse et les 
Mamlouks d’Égypte (701/1302), AnIsl, 41, 2007, 
p. 119-129.

Tritton, A. S., « The Tribes of Syria in the Fourteenth 
and Fifteenth Centuries », BSOS, 12, 3/4, 1948, 
p. 567-573.

Urvoy, Dominique, « Sur l’évolution de la notion de 
ǧihād dans l’Espagne musulmane », MCV, 1973, 
p. 335-371.

Wensinck, A.J., Concordance et indices de la tradition 
musulmane, 7 vol. et un vol. d’index, Brill, Leyde, 
1936-1969.

Zouache, Abbès, Armées et combats en Syrie (491/1098 
– 569/1174). Analyse comparée des chroniques 
médiévales latines et arabes, Ifpo, Damas, 2008.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


69emmanuel  fons

رُعباً، وإن لم تحصل حرقة  العدوّ  البلاد من الأعوان والنصحاء، ويزداد  أنّه يقوّي قلوب المسلمين في تلك   : الثالثة 
َت القلوبُ، وربّما انقلب قومٌ فصاروا مع العدوّ، فإنّ الناس مع القائم. ولما جاء العسكرُ إلى الشام كان فيه مصلحة  فَتَر

عظيمة، ولو تقدّم بعضُهم إلى الثغْر كان في غاية الجودة.
الرابعة : أنهم إن ساروا أو بعضُهم، حتى يأخذوا ما في بلد الجزيرة من الإقامات والأموال السلطانية، من  الفائدة 
غير إيذاء المسلمين كان من أعظم الفوائد، وإنْ ساروا قاطنين متمكّنين نَزَلتْ إليهم أمراء تلك البلاد من أهل الأمصار 
والجبال، واجتمعت جنودٌ ... فإن غالب أهل البلاد قلوبهم مع المسلمين إلاَّ الكُفّار من النصارى ونحوهم، وإلاَّ الروافِض 
الشماتة بجمهور  المسلمين وأظهروا  بانكسار عسكر  السرور  أظهروا  فإنهم  العدوّ،  البدَِع هواهم مع  أهل  ونحوهم من 
وَان، ولهذا خرجنا في  َ المسلمين، وهذا معروف لهم من نوبة بغداد وحلب، وهذه النوبة أيضاً كما فعل أهلُ الُجرد والكَْرس

غزوهم لما خرج إليهم العسكرُ. وكان في ذلك خيرةٌ عظيمةٌ للمسلمين.
بنعمته على محمد  أقامه الله سبحانه وأيّده وأمدّه  المنصور وقد  العسكر  القلوب هناك وهنا مع هذا  فإذا كانت عامّةُ 
وأمّته، وقلوبُ العدوِّ في غاية الرُعب منه، واللهِ لقد رأى الداعي من رُعبهم ما لا يوصف، حتى إنَّ وزيرهم يحيى قال 
م مرعوبون جدّاً.  ُ القادمون من هناك أّهن بِر ْ قدّام الداعي ومولاي يسمع : واحدٌ منكم يغلب ستّةً من هؤلاء. وهكذا يُخ

ُ الُله بها دينه هنا وهناك. وما ذلك على الله بعزيز. َ غزاةً ينصُر فمِن نعمةِ اللهِ على المسلمين أن ييِّرس
ولا  رسولُه  ولا  به  الُله  يأمر  لم  هذا  عليهم.  يقدُم  حتى  هم  عدوَّ ينتظرون  المسلمين  أنَّ  الإسلام   شريعة  من  وليس 
المسلمون، ولكن يجب على المسلمين أن يقصدوهم للجهاد في سبيل الله، وإنْ بدأوا هم بالحركة فلا يجوزُ تمكينُهم حتى 
يملسملل[ن في جميع  تعالى يخ]اتر  فالله  المسلمين.  ثغور  إلى  العساكر الإسلامية  م  تقدُّ الواجبُ  بل  المسلمين،  ديار  يعبروا 

الأمور ما فيه صلاح الدنيا والآخرة.
والسلام عليكم ورحمةُ الله وبركاته.

والحمدُ لله وحده، وصّىل الله على محمد عبده ورسوله.
والحمدُ لله وحده، وصلاته على محمد عبده ونبيه ورسوله وحبيبه وخليله، وعلى آله وصحبه أجمعين، عدد ما أحاط 

به علمُه، وجرى به قلمه، حتى يرث الأرضَ ومَن عليها وهو خير الوارثين.

التتار شأن  في  الناصر  الملك  السلطان  إلى  5رسالة 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


70 à propos  des  mongols  … التتار شأن  في  الناصر  الملك  السلطان  إلى  رسالة  4

عليه وسلم، إلى الشام إلى غزو النصارى، والمسلمون إذ ذاك في غاية الضعف. فلما رآهم العدوُّ فزعوا وقالوا : لو كان 
هؤلاء ]ضِعافاً[7 ما بعثوا جيشاً. 

وكذلك أبو بكر الصدّيق لماّ حضرتْه الوفاةُ قال لعمر بن الخطّاب : » لا يشغلكم مصيبتكم بي عن جهاد عدوّكم«. 
وكانوا هم قاصدين للعدو لا مقصودين.

ذوا جيش أُسامة«. لا يشغله  ذوا جيش أُسامة، نفِّ ، صّىل الله عليه وسلم، في مرض موته، وهو يقول : »نفِّ وكان النبيُّ
ما هو فيه من البلاء الشديد عن مجاهدة العدوّ.

والساعةَ لما ذهب أميٌر بحلب بعسكرٍ إلى الجزيرة، وتصيَّد هناك، طار الصيتُ في البلاد ...8 العسكر، فامتلأت قلوبُ 
البنجاي9 رعباً، حتى صاروا ]يريد[ون أن يُظهروا زيَّ المسلمين لئلا يؤخذوا، وفي قلوب العدوّ رُعبٌ لا يعلمه إلّا الله. 

وقد هُيِّئ لهم في البلاد إقامات كثيرة من الشعير وغيره، والمسلمون هناك يدعون الله أن يكون رزق المسلمين.
اهدوا عدوّهم في كلّ عام مرّة، وإنْ تركوه أكثر من ذلك فقد عَصَوْا الله ورسوله،  وأقلُّ ما يجب على المسلمين أن ُجي
واستحقّوا العقوبة. وكذلك إذا تقاعدوا حتى يَطَأ العدوُّ أرض الإسلام. والتجربةُ تدلُّ على ذلك، فإنه لما كان المسلمون 
يقصدونهم في تلك البلاد لم يزالوا منصورين. وفي نَوْبَتَيْ حمص الأولى والثانية لما مكّنوهم من دخول البلاد كاد المسلمون 
وا، كنوبة  في تلك النوبة أن ينكسروا، لولا أن ثبّتَ الله، وجرى في هذه المدّة ما جرى. وما قَصَدَهُم المسلمون قَطُّ إلّا نُصِر
عين جالوت والفُرات، والروم. ونحن نرجو أن يستأصلهم الله تعالى، ولا حولَ ولا قوةَ إلّا بالله، فإن البشارات متوفّرة 

على ذلك. 
وقد حدّثنا أبي رحمه الله أنه كان عندهم كتاب عتيق وقف عليه من أكثر من خمسين سنة، قبل مجيء التتار إلى بغداد، 
ات بنصر الله  المبشِّر أنواعاً من  : والتتار يقلعهم المصريّون. وقد رأى المسلمون  وهو مكتوب من سنين كثيرة وفي آخره 

ورسوله، وهذا لا شكّ فيه إن شاء الله. 
وليست هذه النوبة كتلك، فإنّ تلك المرّة كان فيها أمورٌ لا يليقُ ذكرُها عفا ]الله[ عنها، وما فعله الُله بالمسلمين كان 
َ مِنْهُم وَلَٰكِن ليَِبْلُوَا  نتَصَر أحمدَ في حقّهم. ثم لا شكّ أنّ الله ينصُر دينَه وينتقم من أعدائه. وقد قال تعالى : ﴿وَلَوْ يَشَآءُ الُله َال
ا  َ ُم. يَا أَيُّه فَهَا َهل ةَ عَرَّ ُم، وَيُدْخِلُهُمُ الِجنَّ ُم. سَيَهْدِيهمِ وَيُصْلِحُ بَاَهل ذِينَ قاتلُِوا ِيف سَبيِلِ اللهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْماَهل بَعْضَكُم ببَِعْضٍ، وَالَّ

كُم وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُم﴾10. ْ وا الَله يَنْصُر ُ ذِينَ آمَنُوا إنِْ تَنْصُر الَّ
ثم في الحركة في سبيل الله أنواعٌ من الفوائد :

أحدُها : طمأنينة قلوب أهل البلاد، حتى يعمروا ويزدرعوا، وإلّا فما دامت القلوب خائفةً لا يستقيم الحال.
الثانية : أن البلاد الشمالية كحلب ونحوها فيها خيٌر كثيٌر ورِزق عظيم ينتفعُ به العسكرُ.

 مكان هذه الكلمة بياض في الأصل. .7
 بمجيء. .8

 كذا. .9
 سورة محمد، ٤٧، الآيات ٤-٧.  .10

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons التتار71 شأن  في  الناصر  الملك  السلطان  إلى  3رسالة 

 َ بَّصُوا حَتَّى يَأْتِي َ ا أَحَبَّ إلَِيْكُم مِنَ اللهِ وَ رَسُولهِِ وَجِهَادٍ ِيف سَبيِلِهِ فَتَر َ شَوْنَ كَسَادَهَا، وَمَسَاكِنُ تَرْضَوَْهن ْ ارَةٌ تَخ َ فْتُمُوهَا وَتِج َ اقْتَر
كُم﴾6. َ بْكُم عَذَاباً أَليِمًا وَ يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَْري ْدِي القَوْمَ الفَاسِقِيَن﴾5. وقال : ﴿إلِاَّ تَنْفِرُوا يُعَذِّ الُله بأَِمْرِهِ، وَالُله لا يَه

نَ ذَبَّ عنه. فمَن تَرَكَ الجهاد عذّبه الله عذاباً أليمًا بالذُلِّ وغيره، ونزع الأمرَ منه فأعطاه لغيره، فإنّ هذا الدين ِمل
وفي الحديث عن النبيّ، صّىل الله عليه وسلم : »عليكم بالجهاد، فإنه باب من أبواب الله يُذهب الله به عن النفوس 
وأنّ  الصبر،  مع  النصَر  أن  واعلم  وقتال،  قلّة  من  ألفاً  عشَر  اثنا  يُغْلَبَ  »لن   : وسلم  عليه  الله  صّىل  وقال،   .» والغمَّ الهمَّ 

اً«. الفرج مع الكرْب، وأنّ مع العسر يُْرس
ومتى جاهدت الأمّةُ عدوّها ألََّفَ الُله بين قلوبها، وإن تركت الجهادَ شغل بعضها ببعض.

ومن نعَم الله على الأمّة أنها قد اجتمعت على ذلك في الشرق والغرب، حتى إنّ المؤمنين من أهل المشرق قد تحرّكت 
ا أن يقفز عنهم وإما أن يوقع بهم. والقلوبُ  ، إمَّ م انتظاراً لجنودِ اللهِ، وفيهم مَن نوى أن يخرجَ مع العدوّ إذا جّمعوا ثَمَّ قلوُهب
عظيمًا  خَلقاً  الأكراد  وجبال  والجزيرة  بالموصل  إنّ  حتى  المفسدين،  القوم  على  ورسوله  اللهِ  لنصِر  مهتزّة  محترقة  الساعةَ 

ين للجهاد، مرتقبين العساكر سواء تحرّك العدوّ أو لم يتحرّك. مستعدِّ
وكذلك قدمت بنت بَيْدَرا، وكانت مأسورةً في بيت قازان، فأخبرت بما جرى بينه وبين أخيه وأمّه مما يؤيّد ذلك، وهي 

الساعة في نيّتها تذهبُ إلى مصر، وقد أقامت في بيتهم مدّةً إلى نصف شوّال على ما ذكرتْ.
وسواء ألقى الله بينهم الفُرقَةَ والاختلاف وأهلك رؤساءهم أو لم يكن، فإنّ الأمرَ إذا كان كذلك فهذا عون عظيم 

من الله للمسلمين.
وقد اتصل بالداعي أخبارٌ صادقةٌ من جهات يوثقُ بها بما قد مالَ مع  المسلمين من أمراء تلك البلاد، حتى من المغول، 
ولا بُدّ أن السلطان يُطالَعُ بذلك من تلك البلاد، فهناك قومٌ صالحون ساعون في مصالح المسلمين كشيخ الجزيرة الشيخ 

أحمد.
وجاءتنا أخبار من غير واحد بأن الَخرْبَنْدا أخا قازان قد قدم الروم، وهو يجمع العساكر للقدوم.

الَخرْبَنْدا وأمّه، تدلُّ  لبَيْدَرا كانت مأسورة في بيت قازان وذكرت أحوالًا من الكلام بين قازان وأخيه  وقدمت بنت 
ه تنْهاه عن ذلك، وهو لا يقبلُ، ويوقع بينهم فتنة. على ذلك، وأنّ الَخرْبَنْدا هو في نيّةٍ فاسدةٍ للمسلمين، وأمُّ

ُ الله ورسوله، والجهادُ في سبيل الله إذا كان عدوّ الله وعدوّ المسلمين قد وقع اليأس  فليس من الواجب أن يُترك نَصْر
انتهاز الفرصة، ولا يحلُّ للمسلمين أن ينتظروهم حتى يطأوا بلاد المسلمين كما فعلوا عام أوّل،  بينهم، بل هناك يكونُ 
فإن النبيّ، ، صّىل الله عليه وسلم، قال : »ما غُزي قوم في عُقْر دارهم إلاَّ ذلّوا«. والله قد فرض على المسلمين الجهاد لمن 
زون الجيوش إلى العدوّ وإنْ كان  ، صّىل الله عليه وسلم، وخلفاؤه يجهِّ خَرَج عن دينه وإنْ لم يكونوا يُقاتلونا. كما كان النبيُّ
الناسُ  لما توفي رسولُ الله، صّىل الله عليه وسلم، وكانت مصيبتُه أعظم المصائب، وتفرّق  إنّه  العدوّ لا يقصدُهم، حتى 
أمّرَه رسولُ الله، صّىل الله  الذي كان قد  أُسامة بن زيْد  الصدّيق رضي الله عنه جيشَ  أبو بكر  أنفذَ  بعد موته واختلفوا، 

 سورة التوبة، الآية ٢٤.  .5
 سورة التوبة، الآية ٣٩. .6

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à propos  des  mongols  …72 التتار شأن  في  الناصر  الملك  السلطان  إلى  رسالة  2

دُ دينها، ولا يكون التجديد إلّا  دِّ وأخبر، صّىل الله عليه وسلم، أنّ الله يبعث لهذه الأمّة على رأس كلِّ مئة سنة مَن ُجي
بعد استهدام. 

لِكهم بسَنَةٍ عامّةٍ،  طَ على أمّتي عدوّاً من غيرهم. فيجتاحهم، فأعطانيها، وسألتُه أنْ لا يُه وقال : سألتُ رّيب أن لا يُسلِّ
فأعطانيها.

 وما زالت دلائل نبوّته، صّىل الله عليه وسلم، تظهر شيئاً بعد شيء.
رُ به من خطاياهم، ويُقبلُِ  وقد أظهر الُله في هذه الفتنة من رحمته بهذه الأمّة وجُندها ما فيه عِبرةٌ حيثُ ابتلاهم بما يكفِّ
ك عَزَماتهم للجهادِ في سبيلِ  رِّ م، ويجمعُ كلمتهم على وليِّ أمرِهم، وينزعُ الفُرقَةَ والاختلاف من بينهم، وُحي بقلوبهم على رِّهب

اللهِ وقِتالِ الخارجين عن شريعة الله.
فإنَّ هذه الفتنةَ التي جَرَت، وإنْ كانت مؤلمةً للقلوب فما هي إن شاء الله إلّا كالدواء الذي يُسقاهُ المريضُ ليحصل له 
العِزِّ لأعقبَها ذلك بلاءً  الكِبِر والجهْلِ والظلم ما لو حصل معه ما تشتهيه من  النفوس من  الشفاءُ والقوّة. وقد كان في 
عظيمًا. فرحم الله عباده برحمته التي هو أرحمُ بها من الوالدة بولدها، وانكشف لعامّة المسلميَن شرقاً وغرْباً حقيقةُ حالِ 
مَنْ لم يكنْ يعلمُ ما هم عليه من الجهلِ  ، وعلم  موا بالشهادَتَْني هؤلاء المفسدين الخارجين عن شريعة الإسلام وإنْ تكلَّ
والظلمِ والنفاقِ والتلبيسِ والبُعْدِ عن شرائع  الإسلام ومناهجه، وحَنّتْ إلى العساكر الإسلامية نفوسٌ كانت معرضة 
الفتنة معهم،  عنهم، ولانت لهم قلوبٌ كانت قاسيةً عليهم، وأنزَل الله عليهم من ملائكته وسكينته ما لم يكن في تلك 
وطابت نفوسٌ أهلِ الإيمان ببذْلِ النفوس والأموال للجهاد في سبيل اللهِ، وأعدّوا العِدّةَ لجهاد عدوالله وعدوّهم، وانتبهوا 
أنعم به من استعداد السلطان والعسكر للجهاد، وما جمعه من  سَنَتهِم، واستيقظوا من رقْدَتهم، وحمدوا الله على ما  من 
بالأموال والأنفُس. والجهادُ واجبٌ على كلِّ مسلمٍ  المسلمين الجهاد  فَرَض على  الله  فإنَّ  الأموال للإنفاق في سبيل الله. 
بالأموال  الجهاد  فرض  الله  فإنّ  لذلك،  يتّسع  مال  له  كان  إنْ  بماله  اهد  ُجي أن  فعليه  بنفسه  اهد  ُجي أن  يقدر  لم  ومَن  قادرٍ، 
والأنفُس. ومَن كَنَزَ الأموال عند الحاجة إلى إنفاقها في الجهاد، من الملوك أو الأمراء أو الشيوخ أو العلماء أو التجّار أو 
ا ِيف سَبيِلِ اللهِ  َ يُنْفِقُوَهن ةَ وَلا  هَبَ و الفِضَّ ذِينَ يَكنزُِونَ الذَّ الصنّاع أو الجند أو غيرهم، فهو داخل في قوله سبحانه : ﴿وَالَّ
نْفُسِكُم  َ ِأل كَنَزْتُم  مَا  ذَا  هَٰ وَظُهُورُهُم،  وَجُنُبُهُم  جِبَاهُهُمْ  ا  َ ِهب فَتُكْوَىٰ  مَ  جَهَنَّ نَارِ  ِيف  عَلَيْهَا  مَىٰ  ْ ُحي يَومَ  أليِمٍ.  بعَِذَابٍ  هُم  ْ فَبَشِّر
فَذُوقُوا مَا كُنتُم تَكْنزُِونَ﴾4، خصوصاً إنْ كانت الأموالُ من أموالِ بيتِ المال، أو أموال أُخذتْ بالربا ونحوه، أو لم تُؤدِّ 

رَج حقوق الله منها. زكاتها، ولم تُخ
تَبُوك حضروا وكان  ، صّىل الله عليه وسلم، يحضُّ المسلمين على الِإنفاقِ في سبيل الله، حتى إنه في غزاة  النبيُّ وكان 
المسلمون في حاجةٍ شديدةٍ. فجاء عثمان بنُ عفّان بألفِ راحلةٍ من ماله في سبيل الله بأحْلاسها وأقْتابها، وأعوزت خمسين 
فين عن  ّ عثمان ما فعل بعد اليوم«، وذمّ الله المخَلَّ ، صّىل الله عليه وسلم : »ما ضَر راحلة فكمّلها بخمسين فرساً. فقال النبيُّ
الغزْوفي سورة براءة بأقبح الذمِّ حين قال : ﴿ قُلْ إنِْ كَانَ آبَآؤُكُم وَأَبْنَآؤُكُم، وَإخِْوَانُكُم وَأَزْوَاجُكُم وَعَشِيَرتُكُم وَأَمْوَالٌ 

 سورة التوبة، الآية ٣٤، ٣٥. .4

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emmanuel  fons التتار73 شأن  في  الناصر  الملك  السلطان  إلى  1رسالة 

التتار شأن  في  الناصر  الملك  السلطان  إلى  رسالة  	

حِيمِ الرَّ نِ  َٰ حْم الرَّ الِله  بِسْمِ  	

كُونَ﴾1 ِ ُشْر هِ، وَلَوْ كَرِهَ آْمل ينِ كُلِّ قِّ ليُِظْهِرَهُ عََىل آلدِّ َ ُدَى وَدِينِ آْحل ﴿هُوَآلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بآِْهل
اهِدُونَ ِيف سَبيِلِ اللهِ  َ وَرَسُولهِِ. وَتُج تُؤْمِنُونَ باِللهِ  أَليِمٍ :  مِنْ عَذَابٍ  تُنجِيكُم  ارَةٍ  َ كُمْ عََىل تِج أَدُلُّ آمَنُواْ هَلْ  ذِينَ  الَّ ا  َ أَيُّه ﴿يَا 
الْفَوْزُ  لكَِ  ذَٰ عَدْنٍ  جَنَّاتِ  وَيُدْخِلْكُم ]...[ ِيف  ذُنُوبَكُم،  لَكُم  يَغْفِرْ  تَعْلِمُونَ.  كُنتُم  إنِ  لَكُم  خَيٌر  لكُِمْ  ذَٰ وَأَنْفُسِكُمْ  بأَِمْوَالكُِمْ 
ذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللهِ كََام قَالَ عِيسَى ابْنُ  ا الَّ َ ُؤْمِنيَِن. يَا أَيُّه ِ اْمل ٌ مِنَ اللهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ، وَبَشِّر ا نَصْر َ وَهن ِبُّ الْعَظِيمُ. وَأُخْرَى ُحت
ائيِلَ، وَكَفَرَت طَائفَِةٌ،  َ ونَ : نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ. فَآمَنَتْ طَائفَِةٌ مِن بَنيِ إسِِْر مَرْيَمَ للِْحَوَارِيِّيَن : مَنْ أَنْصَارِی إَىل اللهِ، قَالَ الَحوَارِيُّ

هِم فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ﴾2 ذِينَ آمَنُوا عََىل عَدُوِّ دْنَا الَّ فَأَيَّ
نيَا مِنَ الآخِرَةِ، فََام  اقَلْتُم إَىل الَأرْضِ. أَرَضِيتُمْ باِلَحيَاةِ الدُّ ذِينَ آمَنُوا مَا لَكُم إذَِا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا ِيف سَبيِلِ اللهِ اثَّ ا الَّ َ ﴿يَا أَيُّه
وهُ شَيئاً، وَالُله عََىل كُلِّ  ُّ بْكُم غَذَاباً أَليِمًا، وَيَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيَركُم، وَلا تَُرض نيَا ِيف الآخِرَةِ إلِاَّ قَلِيلٌ. إلِاَّ تَنْفِرُوا يُعَذِّ مَتَاعُ الَحيَاةِ الدُّ
زَنْ، إنَِّ  ْ ا ِيف الغَارِ،  إذِْ يَقُولُ لصَِاحِبهِِ : لا َحت َ ِ إذِْ هُم َ اثْنَْني ذِينَ كَفَرُوا، ثَانِي هُ الُله، إذِْ أَخْرَجَهُ الَّ َ وهُ فَقَدْ نَصَر ُ ءٍ قَدِيرٌ. إلِاَّ تَنْصُر َيش
، وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُلْيَا، وَالُله  فَْىل ذِينَ كَفَرُوا السُّ دَهُ بجُِنُودٍ لَم تَرَوْهَا، وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّ الَله مَعَنَا. فَأَنْزَلَ ]الُله[ سَكِينَتَهُ عَلَيهِ، وَأَيَّ

ٌ لَكُم إنِْ كُنْتُم تَعْلَمُونَ﴾3 لكُِم خَْري عَزِيزٌ حَكِيمٌ. إَنْفِرُوا خِفَافاً وَثقَِالًا، وَجَاهِدُوا بأَِمْوَالكُِم وَأَنْفُسِكُم ِيف سَبيِلِ اللهِ، ذَٰ
القوم  به على  وأدالهم  المؤمنين،  الُجندَ  به  وأعزَّ  والمنافقين،  الكفّار  به  الدين، وقمع  به  الله  المسلمين، نصر  إلى سلطان 

المفسدين.
سلام عليكم ورحمةُ الله وبركاته. 

فإنّا نحمدُ إليكم الله الذي لا إله إلّا هو، وهو للحمد أهلٌ، وهو على كلِّ شيءٍ قدير. ونسأله أن يُصلِّي على محمدٍ عبدِه 
ورسوله، صّىل الله عليه وعلى آله وسلّم تسليمًا.

بالله  وكفى  بذلك،  وشهد  كلّه.  الدين  على  وبظهوره  القيامة،  يوم  إلى  الدين  هذا   ِ بنصْر لَ  تَكَفَّ قد  الله  فإنَّ  بعدُ،  أمّا 
شهيداً.

م  هم من خذََهل وأخبر الصادقُ المصدوق، صّىل الله عليه وسلم، أنه لا تزالُ طائفةٌ من أمّته ظاهرين على الحقّ لا يضرُّ
م بالناحية الغربيّة عن مكة والمدينة وهي أرضُ الشام وما يليها، وكما أخبرنا أنّه لا تقوم السّاعةُ  إلى يوم القيامة، وأخبر أّهن

كِ قوماً صِغار الأعُني ذُلْفَ الأنفُ، ينتعلون الشعرَ، كأنّ وجوههم المجّان المطرقة. ْ حتّى تُقاتلوا التُر
الَ، حين ينزل عيسى بن مريم من السماء، على المنارة  وأخبر أنّ أمّته لا يزالون يقاتلون الأمم حتى يقاتلوا الأعورَ الدجَّ

البيضاء شرقيّ دمشق، فيقتل المسلمون جندَه القادم معه من يهود أصبهان وغيرهم. 

 سورة التوبة، الآية ٣٣. .1
 سورة الصفّ، الآيات 14-9. .2
 سورة التوبة، الآيات 41-38. .3

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 31-73    Emmanuel Fons
À propos des Mongols, Une lettre d’Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

